

بیروے معرکی چیز ہے۔ ایک ایسے سئلے پر بحث جو کسی ظاء میں موجو زمیس ہے، بلکہ ہمارے لئے ایک ٹھوس حقیقت ہے اور جس کا تعلق ہماری قومی سلامتی سے لے کر ہماری تہذیب معاشرت اور تاریخ کے بوٹ بوٹ سوالات سے ہے۔ طارق جان نے سیکولرزم پر بید کتا ہا ای تناظر میں کھی ہے۔ کوئی ہوا میں تلوارین نہیں اہرائیس۔ ان کسیلولرزم پر بید کتا ہا ای تناظر میں کھی ہے۔ کوئی ہوا میں تلوارین نہیں اہرائیس ۔ ان کسیل بیاں بیا کی ٹھوس مسئلہ ہے تھی خیالی یا تجریدی بحث نہیں۔ وہ تگ نظر ہیں نہ فیرجا نبدار۔ بی سالمتی اور اپنی تہذیبی اقدار کے بارے میں غیر جا نبدار ہونا بھی جرم ہے متاہم انہوں نے بید کتاب انہائی متانت اور وقار ہے کھی ہے شمنی سوالات کے بھی تقصیل سے جوابات و ہے ہیں۔ مثال کے طور پر اور نگ زیب اور دارا شکوہ پر سیکولر نقط نظر کا بہت سلیقے اور خوبی سے تجزید کیا ہے۔ اقبال ، جتاح ، قرار داد مقاصد ، شمیر ، پاک نظر کا بہت سلیقے اور خوبی سے تجزید کیا ہے۔ اقبال ، جتاح ، قرار داد مقاصد ، شمیر ، پاک بھارت تعلقات ، صدود آرڈ نیس اور این جی اوز کے کردار پر سیکولرز اووں کا گھل کر بھا تب کیا ہے اور اردوکا دامن ایک قابل قدر کرتا ہے ہے دیا شد آئیس اس کا اجر تعلقات ، صدود آرڈ نیس اور این جی اور کرتا ہے ہے دیا شد آئیس اس کا اجر تعلقات ، حدود آرد نیس اور این جی طرک تاب سے بھر دیا ہے۔ اللہ آئیس اس کا اجر تعلقات کے دورار دوکا دامن ایک قابل قدر کتا ہے سے بھر دیا ہے۔ اللہ آئیس اس کا اجر

سجادمير

دانشور، کالم،نولیس، ٹی دی میز بان

علم کے ایک ادنی طالب علم کی حیثیت ہے میں بے باک، کھرے اور ریاضت کیش طارق جان کی کتاب کا خوش دلی ہے خیر مقدم کرتا ہوں۔ بیدونت کی اہم ترین ضرورت تھی۔ … انہوں نے قومی سلامتی کے تناظر میں بحث کو کمال ہنر مندمی سے اٹھا یا ہے اور پیم دلیل سے آگے بڑھایا ہے۔

بإرون رشيد

كالم نويس، دانشور

طارق جان کی کتاب "سیکولزم: مباحث اور مغالطے" پڑھ کر ہیں بے صدمتا را ہوا اور مصنف کے لئے دل سے دعا نکل مصنف نے قار ئین کو بہت سے مغالطوں اور کنفیوژن کے اندھیروں سے نکا لئے کی موثر کوشش کی ہے۔ طارق جان کا اسلوب علمی اور عام فہم ہے اور اُن کی تصنیف اعلی در ہے کی حقیق کے نقاضے پورے کرتی ہے۔ دلیل کے ساتھ حوالے اسکا جوت ہیں۔ بقسمتی سے پچھر صے سے پاکستان ہیں سیکولر دلیل کے ساتھ حوالے اسکا جوت ہیں۔ بقسمتی سے پچھر صے سے پاکستان ہیں سیکولر حضرات ایک منصوبے کے تحت پاکستان میں نظریاتی بنیا دوں میں نقب لگانے کی سعی کر رہے ہیں۔ اس منصوبے کا پہلا قدم کی نظریاتی بنیا دوں میں نقب لگانے کی سعی کر رہے ہیں۔ اس منصوبے کا پہلا قدم باکستان کی نظریاتی بنیا دوں میں نقب لگانے کی سعی کر رہے ہیں۔ اس منصوبے کا پہلا قدم باکستان کی نظریاتی بات کردی، زوال اور مسائل کا سبب طبرانا ہے، نو جوان نسلوں کو ہر مرض کا علاج تابت کرنا ہے۔ نظریاتی محاذ پر پاکستان کو اسوقت سب سے بڑا کو ہر مرض کا علاج تابت کرنا ہے۔ نظریاتی محاذ پر پاکستان کو اسوقت سب سے بڑا کی سوچ، برا پیگنڈے اور حکمت عملی کو ایکسپوز کیا ہے بلکہ اُن کی دشتام طرازی، اقبال، کی سوچ، برا پیگنڈے اور حکمت عملی کو ایکسپوز کیا ہے بلکہ اُن کی دشتام طرازی، اقبال، تاکہ عظم ، قرار داد مقاصد اور آئین سازی کے حوالے سے اعتراضات اور دلائل کا بھی نہا ہے موثر جواب دیا۔

اس پس منظر میں بیرکتاب پاکتان میں سیکولرزم کے زہر کا تریاق اور تو ڑہے۔ **ڈاکٹر صفدرمحمود** 

مورخ بحقق، كالم نويس

جناب طارق جان کا مطالعه وسیع ، اندازِ استدلال منطقی اور اُسلوب جاذ ب دل ونظر ہے۔ ڈاکٹرسفیراختر اس قدرعرق ریزی اور جانفشانی کا کام طارق جان نے کیا ہے کہ جھے پر جیرت کا ایک جہان کھل گیا۔ اور رنگ زیب، علامه اقبال اور قائد اعظم پر کھھے گئے ابواب تو اس ملک میں کئی دہائیوں سے بولے جانے والے جھوٹ سے پر دہ اٹھاتے ہیں۔ کمال اس تحریر میں کئی دہائیوں سے بولے جانے والے جھوٹ سے ہر دہ اٹھاتے ہیں۔ کمال اس تحریر کا بیہ کہ یہ کی افسانے کی طرح دلچیپ ہے اور کئی جاسوی ناول کی طرح ہر صفح پر ایک نئی جیرت اور نئے انکشاف سے آپ کا سامنا کر اتی ہے۔ ور دِ دل اور عقل و ہوش سے کھھے جانے والی کتاب کا صحیح اجر تو اللہ کے پاس ہے کہ بیا لیے امور کے دفاع میں کمھی گئی جس سے اللہ کی غیرت اور حرمت وابستہ ہے۔

لکھی گئی جس سے اللہ کی غیرت اور حرمت وابستہ ہے۔

سیکولرزم کے موضوع پراننے مختلف مباحث کو آئی جامعیت اور ہنر مندی کے ساتھ بیان کرنا طارق جان کا کلامی اعجازے۔

سیکوروں کی طرف سے جو فتنے اور فساد ہرپا کیے جارہے تھے اُس کے لیے ضروری تھا
کہ خود اُنہیں کی اصطلاحات اور محاوروں کی زبان میں جواب دیا جائے۔ ایسی زبان
جو وہ سمجھ سیس اور جو خلط محبث کا پردہ بھی چاک کرے۔ طارق جان صاحب شکریے
کے ستی بیں کہ اُنہوں نے بیفرض کفایہ بڑی کا میابی سے نبھایا ہے۔ اُن کی وقیع
کی سی سی کہ اُنہوں نے بیفرض کفایہ بڑی کا میابی سے نبھایا ہے۔ اُن کی وقیع
کی سے عالماندا سلوب، شاندارا ستدلال، اور بے باک ذبی رویے کی عمدہ مثال ہے۔
مجھے یہ کہنے میں کوئی باک نہیں کہ بہت عرصے بعد ایک انتہائی موثر کتاب پڑھنی نصیب
ہوئی۔

ڈاکٹر محمد حامد مورخ محقق ہمصنف

دانشور، كالم نوليس

... ماضی میں ہمارے ذہنون کو بنیاد پرتی کی بحث میں الجھایا گیا، کسی نے بین اوچھا کہ سرف اوراد و وظا دَف تک محد و در ہنے والی بے ضرر ند ببیت سے نام نہا دروش خیال تو تیں کیوں سازگاری محسوس کرتی ہیں، اوراس پرصرف اس وقت ہی کیوں بنیاد پرتی کا شمید لگایا جاتا ہے جب بید آزاد سرز مین پر ناجائز سامراجی قبضے کے خلاف سید سپر ہوجاتی ہیں؟ میں نے اپنے افسانے "بابا بگلوس" میں اس طرف اشارہ کیا تھا۔ مستنصر حسین تارژ

ناول نگار،سفرنامه نگار،ادیب

طارق جان کے یہ تجزیاتی نثر پارے ہمارے فکری لٹریچر میں تازہ ہوا کا جھونکا ہیں، کہ ان میں بہ یک وقت: مطالعاتی وسعت، دانش ورانہ گہرائی، عادلا ندد ماغ، ملی حمیت، تہذیبی شعور اور قلندرانہ عزم، ہم رنگ اور ہم آغوش نظر آتے ہیں۔ان تحریوں ک راست گوئی پرمغربی تہذیب واستعاریت کے دلیمی وعدہ معانی گواہ بلبلائیں گے،اور مسلم تہذیب کے وابستگان لذی عمل سے سرشار ہوں گے۔

طارق جان نے مغرب زدگان کی مغالط انگیزی، کذب بیانی اورفکری فسطائیت کو بڑی خوبی ہے پر کھا ہی نہیں، بے نقاب بھی کیا ہے۔ انھوں نے دواور دوچار کی طرح ثابت کیا ہے کہ ذرائع ابلاغ کی بے مہار توت اور اقتدار کے سرچشموں پر قبضے کے بل پر بید طاکفہ در حقیقت وجنی انتشار، اباحیت پسندی، تلخ عصبیت اور اندھی لذتیت کے خلاموں پر پینی ایک اقلیتی گروہ ہے جس سے خیر کی توقع عبث ہے۔ اس سار عیل بیس انھوں نے جذباتی رستہ افتیار کرنے کے بجائے مغربی فکرودائش کو پر کھا اور اپنے دوا ہے دعوی بیس برتا ہے۔

سلیم منصور خالد محقق برصنف بمولف

هرت بخ محرف اور نظر مرجم عندان صاجراده

جمله حقوق بحق مصنف محفوظ میں۔ الیکٹرانگ، مکینیکل، فوٹو کا لی، ریکارڈنگ باسی اور ذریعیہ سے اس کتاب ہی ڈی یا اس کا کوئی حصہ صنف کی اجازت کے بغیر استعمال نہیں کیا جاسکیا۔حوالہ پانتھرہ کے لیے کتاب، پہلشر،مصنف اورصفی نمبر کا اندراج ضروری ہے۔ www.emel.com.pk



#### سیکوٹرزم ، میاحث اور مغالطے

Secularism: Mabahis aur Mughaltay

(Secularism: Debates and Misconceptions)

By: Taria Jan

Publisher: Emel Publication

طبع اول: e t+! t

ايمل مطبوعات ، اسلام آباد emel.pakistan@gmail.com

تقسيم كننده: ١٢ ، سيكن فلور، مجابد للازه، بليوابريا اسلام آباد لون: 92-51-2803096

كتاب سرائے ،أردوبازار لا ہور لا ہور :

كراجي: نطنلي بك سٹور، أردو مازار كراجي

ناشر:

سعدبکس، جناح سیر مارکیٹ اسلام آباد

اسلام آباد :

زُيزِاسُ ويرننُنگ: industree.com.pk

Rs.880 U\$ 20 كولاي ٨٨٠

قمت

978-969-9556-03-6

:ISBN

ورجه بندى نمبر ٢٦ ء ٢٩٧

طار حان،طارق

سيكولرزم: مماحث اورمغالط اسلام آیاد،ایمل مطبوعات ۱۲۰ ۲۰

۲۲۰س

ار سيكورزم اسلام - ياكستان ۲ سيكورزم - بحث مباحث مغالطه ۳ سيكورزم - سياسيات

### مندرجات

روداوتالیف ا
الا دین خطرات؟ ۳ الا دین خطرات؟ ۳ ایت پرستی کا نیاروپ سیکولرزم ۱۹ میکولرزم ۱۹ میکولرزم ۱۹ میکولرزم لا دینیت به ۳۳ میکولرزم لا دینیت به ۳۳ دانشوری یا تخریب کاری؟ ۱۳۵ میکولر و این تخریب کاری؟ ۱۳۵ میکولر لا بی، تاریخ اور اور نگ زیب عالمگیر: ان کے ماخذ و سیکولر حالتی اور اقبال ۱۸۳ میکولر حالتے اور اقبال ۱۸۳ میکولر حالتے اور اقبال ۱۸۳ میکولر حالتے اور اقبال ۱۹۹ میکولر حالتے اور اقبال ۱۹۳۹ میکولر حالتے اور اقبال ۱۹۳۵ میکولر حالتے اور اقبال ۱۹۳۵ میکولر حالتے اور اقبال ۱۹۳۵ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۳۳۵ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۹۳۵ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۹۳۵ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۹۳۵ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۳۳۵ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۳۳۵ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۳۵۰ میکولر حالتے اور اقبالیال ۱۳۵ میکولر اقبالیال ۱۳۵ میکولر حالتی اور اقبالیال ۱۳۵ میکولر اقبالیال ۱۳۵ میکولر اقبالیال ۱۳۵ میکولر اقبالیال ۱۳۵ میکولر اقبالیال ۱۹۵ میکولر ۱۳۵ میکولر ۱۹۵ میک

قانون تو بین رسالت: آ زادی اورانار کی میں خطِ امتیاز حدود قوانین کے خلاف لادینوں کی صف آرائی سے قر اردادمقاصداور بهاری صحافت ۱۳۸۱ میڈیا کوکٹنا آزاد ہونا جاہے؟ 💎 ۳۹۱ مسلم قیادت کی نا کامی کاسبب ۲۰۳۳ قوى خارجه ياليسي كے تقاضے تزويراتي ، ثقافتي اور صحافتي پس منظرييں یا کستان، مندستان تعلقات: امن سپر داری مین نهیں سى ئى بى ئى: استعار كانياروپ اورأس كيسكولرهاي ت سشمير پير أبل رباب ٢٨٥ انصاف كاطالب كشميراور يقردل اقوام متحده غیرسرکاری تنظیمیں ،فتنه گری کا نیاسامان محموم ڈعااور تجدے سے چ<sup>و</sup> ۵۲۱ نہ ہب زندگی ہے لاتعلق نہیں رہ سکتا : عالیجاہ عزت بیگو وچ کے افکار سيكوكرزم اوروحدت كامسئله ٢٩٣٧ حواله جات ۵۷۰ اشاربير ٩٩۵

سیسی بے خبرے تیرالٹیا شرجھنھورنی

| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

### حرف ناشر

سیکولرزم ،عصری سیاست و ساجیات کا ایک اہم موضوع اور مظہر بن چکا ہے۔ اتنا اہم کہ بعض اوقات دائیں اور ہائیں ہر دو جوانب ہے کیساں آ ہنگ کے ساتھ اسکے حق میں یوں بات کی جاتی ہے گویا عالم انسانیت کے جملہ عوارش کا شافی علاج یہی ہے۔ تاہم ، ہمارے بال ہراہم موضوع کی طرح یہ بھی اپنی نہاد میں ایک "غلط فہم اصطلاح" بن کررہ گئی ہے۔ البته ایک فرق یہ کدائی کے چیستان بننے کے عمل میں جہاں تبال کچھ "شعوری کا وش" بھی دنیل نظر آتی ہے۔

سیکولرزم کے حق میں دیے جانے والے دلائل، اسکی خلاف اٹھنے والافوری اور جذباتی رعمل اور اسکی حل اس حوالے سے تعوری اور الشعوری مغالطے۔ ان تمام چیزوں نے اتنی دھول اڑار کھی ہے کہ حقیقت نظروں سے اوجھل ہو کررہ گئی ہے اور اس باب میں ایک عام آدی بھی اتنا ہی لاعلم ہے جتنا اس کے حق میں اور خلاف بات کرنے والے اہل علم۔

طارق جانا \_ کیےاز جم جلیسان ما \_ کی تکمیلیت پسند طبعیت اور مشکل پیندمبم جویان مزاح \_ فارق جانات موات علم الله این موضوع سے اپنی رغبت ، وسیع مطالع ،عصری ، فکری

٠٠٠٠٠

نامے کے دروں ہیں مشاہدے اور ڈرف نگائی نے بیہ کتاب تخلیق کی جو بلا مبالغہ اپنے موضوع پر اردو زبان ہیں حوالے کی چیز بن کر سامنے آئی ہے۔ اور اس موضوع پر ہر دو رائے در کھنے والے عوام اور اہل علم کے لئے سنجیدہ اور گرکوم ہیز کرنے والا لواز مہ فراہم کرتی ہے۔ یہ کتاب بقیبنا سیکولرزم کی بحث کو دلیل ہے آ گے بڑھاتے ہوئے تو می افکری انتشار کو ۔ کسی بھی جانب ۔ کیموئی ہیں بدلنے کیلئے معاون ثابت ہوگی۔ کتاب کی صفحہ کاری، تزیمنی لواز مہ، سرورتی اور مجموعی پیشکش اپنے اندر بیک وقت مغربی اور شرتی جھلک رکھتی ہے۔ اس کاوش میں مصنف کی خوش ذوتی بھی محرک رہی۔ گواس دوران بعض مقامات پر ان کے اصرار نے، خوگر حمد کو گلہ کرنے کا موقع بھی فراہم کیا مگر وران بعض مقامات پر ان کے اصرار نے، خوگر حمد کو گلہ کرنے کا موقع بھی فراہم کیا مگر امید ہے صاحبان ذوتی ہماری کاوش سے حظ اٹھا کیں گے اور ارباب بھال بھری راحت امید ہے صاحبان ذوتی ہماری کاوش سے حظ اٹھا کیں گے اور ارباب بھال بھری راحت کشید کریں گے۔ کشید کریں گے۔ کشید کریں گے۔ کشید کریں گا منظر گا مادی کا منظر گیا منظر

# رودادِ باليف

میں نے ماضی میں اس موضوع پر جو پھھکھا، وہی اب اس کتاب میں سموکر پیش کررہا ہوں۔
کہیں نئی شہادت سامنے آئی تو وہ حصاز سرنو لکھے۔ بعض اجزا کو یُوں تقویت دی کہ موضوع کے
خدا خبد ا پہلووں سے بحث کرنے والے دو مختلف کھڑے آ لیس میں ملاوید گئے۔ اس کی مثال:
''خارجہ پالیسی اور اس کے نقاضے'' والا باب ہے۔ چند مباحث ایسے بھی سے جنہیں ہمارا
''مادر پدر آزاد'' پریس شاکع کرنے سے انکاری تھا۔ اس کی نمایاں مثالیس'' نحیر سرکاری تنظیمیں:
فتدگری کا نیاسامال'' اور''حدود تو انین کی لاوین مخالفت،'' ''دُوعا اور سجدے سے چڑ،''
اور 'سیکولرزم لا دینہ ہے'' والے ابواب ہیں۔

کم از کم بین تحریری ایسی بین جوملمی مجالس اور سیمیناروں یا خصوصی نشستوں میں پیش کی گئ تھیں۔''سیکولر جماعتیں ، محافت اور تخریب'' میر ساس مقالے کی توسیعی شکل ہے جو چند برس ہوئے بیشنل ڈیفنس کالج میں پڑھا گیا تھا۔'' صدود تو انین کی لا دین مخالفت'' بھی ایک مقالہ تھا جو SDP1 کے ایک سیمینار میں ایک مختلف عنوان کے تحت پیش کیا گیا تھا۔ مقالہ کی موجودہ تسوید و تر تیب میں چند تبدیلیاں کردی گئی ہیں۔''سی ٹی بی ٹی: استعار کا نیا رُوپ'' بھی ایک طویل مقالہ ہے جو ۲۹ اپریل ۲۰۰۰ء کو کراچی یو نیورٹی کے شعبہ بین الاتوا می تعلقات کے زیراہتما م منعقدہ ایک علمی مجلس میں پڑھا گیا تھا۔اب ان سب اداروں کے با قاعدہ تشکر دامتان کے ساتھ یہ مقالہ جات کتاب میں شامل کردیے گئے ہیں۔

''سیکورلابی، تاریخ اوراورنگزیب عالمگیر، أن کے ماخذوں کا تقیدی جائزہ،'' '' دانشوری یا تخ یب کاری،'' ''سیکورالهاد، ندمب اور سائنس،'' ''سیکولرزم لادینیت ہے،'' ''بت پرتی کا نیا روپ سیکولرزم'، '' سیکولرزم اورانشتار،'' ''جدیدیت، سائنس اورالہای دانش کا سئلہ،'' ''میڈیا کوکتنا آزاد ہوناچاہیے،'' ''قراردادمقاصد اور ہماری صحافت،'' ''قراردادمقاصد اور سیکولرمغالط'' نئے مضامین جیں۔ ان میں سے بعض میری آمدہ انگریزی کتاب اور سیکولرمغالط'' نئے مضامین جیں۔ ان میں سے بعض میری آمدہ انگریزی کتاب Engaging Secularism سے مستعاری ۔

ان سب تحریروں کا سررشتہ صرف ایک ہے جس نے انہیں ایک لڑی میں پرو دیا ہے، بینی لادینیت اور ہماری قو می سائٹی کے لیے اس کے مضمرات میری اس پیشکش میں ان مصر نمان کو اثرات کی پیش بنی کی گئی ہے جو لا دین ذہن کی طرف سے ہماری قو می سلامتی کو پیش آ سکتے ہیں۔اگر اس مسئلے کی شگینی کا اوراک کرلیا گیا، تو میں سمجھوں گا کہ میری کوشش بارآ ور رہی اور میں نے اپنا مقصد پالیا۔ احساس زیاں ہوجائے قو مسئلے کا عمل سامنے آتے ورٹیس لگتی۔

یہ کتاب اشاعت کے مرحلے تک نہ پہنچتی اگر اس میں میرے دیریندر فیل صاحبزادہ محب الحق صاحب کا ساتھ نہ ہوتا۔ انہوں نے میرے کیے بغیر میری انگریزی کتاب کا ترجمہ کرڈالا۔ پچھ دیگر مضامین کا ترجمہ حسب فرمائش کیا۔ میری خوش متنی ہے کہ مجھے ان جیسا مترجم ملا۔ میں ان کی محبت اور محت کا صلفین دے سکتا، گوان کا خیال ہے کہ میں دے سکتا ہوں۔ روداد تاثيف

ای طرح برادرم سیم منصورخالدصاحب نے تدوین کامشکل کام سرانجام دیا۔ بلاؤیہ مسودے کی تشکیل نوان کی مدداورتعاون اس لیے بھی اہم تشکیل نوان کی مدداورتعاون اس لیے بھی اہم ہے کہ باوجودا بنی تمام ترمصروفیات کے اُنہوں نے وقت نکالا، اوراپنے قیمتی مشوروں سے نوازا۔ کچی بات ہے بغیرا ظاص اوررفاقت کے ایسے کام نہیں ہوتے۔

کچھ اور افراد بھی ہیں ، جن میں برادرم محمد فرقان کا کڑ صاحب نمایاں ہیں۔ انہوں نے میرے لا تعداد مسووے بار بار کمپوز کیے اور بھی بیزاری کا اظہار نہیں کیا۔

میں اپنے ناشرادر کتاب کےصوری پہلوؤں کواجا گر کرینوالے جناب شاہداعوان کا بھی ممنون ہوں جنبوں نے مجھے برداشت کیا۔ مجھے یقین ہے اس کتاب کی اشاعت کے بعدوہ ایک اچھے صابرانسان کےطور پرابھرینگے۔

اس کتاب میں کئی جگداگریزی ، فرانسیبی ، اطالوی اور جرمن زبانوں کے نام آتے ہیں۔ میں نے کوشش کی ہے کہ اُن کے نام اُن کے مکنہ اصلی جیج کے ساتھ دیئے جا کیں۔ جہال ممکن ہوا وہاں انگریزی اصطلاحات کے اُردومتر ادفات دے دیئے گئے ہیں۔حوالہ جات وحواثی کتاب کے آخر میں دیئے گئے ہیں۔ حوالہ جات وحواثی کتاب کے آخر میں دیئے گئے ہیں۔

یہ کتاب میں اپنی والدہ محتر مہ کے نا م منسوب کر نا چا ہتا ہوں جو باو جود میری کوتا ہیوں اور کمزور یوں کے مجھے اپنی دعاؤں میں ہمیشہ یا در کھتی ہیں ۔



#### لاديني خطرات؟

میں سیکولرزم کو کیوں وطن عزیز کے لیے خطرہ جھتا ہوں؟ میرے لیے بیکوئی کھے مسرت خبیل ہوگا اگر میں سنسنی کچیلا نے والا ہو کچی (alarmist) کہلاؤں۔لیکن حالات و واقعات کی شہادت اتن قوی ہے کہ میں چٹم پوٹی کی کوشش بھی کرتا تو بیسب کچھ جھے پرالٹ پڑتا۔ میں نے تو اپنی ذہنی صحت کو بچانے کی کوشش کی ہے۔ سامنے کی شہادت پر میں نے جتنا شجید گ سے سوچاا تنابی قائل ہوتا گیا۔مسکلہ بہت تنگین ہے اور خطرہ بھی اسی قدر ہولناک۔

ہارے ہاں سلامتی کا روائتی تصور بیرونی جارحت یا پھر کم یاشد یدسطے کے سلح تصادم سے خصوص رہا ہے۔ جس کی وجہ سے تخریب کاری، اس کی نوعیت اوراس کی مختلف اقسام اپنی پُر کارو پر پُنَّ جالوں کی وجہ سے مبہم اور مغلق رہیں اوراس طرح اسے وطن عزیز ہیں ؤہ و توجہ اورا ہمیت نیل پائی جس کی مستحق تھی۔ بیتک اندازہ لگانے کی کوشش نہیں ہوئی کہ مملکت کے لیے الیمی تخریب کاری کے ممکنہ نیائ واثر ات کیا ہو سکتے ہیں۔

تمهيد 🗴

آخر کیا وجہ ہے کہ جس تخ یب کاری کی طرف میں اشارہ کررہاہوں ؤہ ہمارے خفیہ اداروں اور ہجنے مقدرہ کی فہم میں نہیں آتی۔ اس کے لیے آسان مثال یُوں ہو سکتی ہے کہ جب آپ فضا میں بغیر کسی مطلوبہ بدف کے دیکھتے ہیں تو دور نگاہ تک کوئی غیر معمولی شئے نظر نہیں آتی ، سوائے میں بغیر کسی مطلوبہ بدف کے متلاثی ہیں تو پھراگرؤہ ہے تو ضرور جلد یا بدینظر آجائے گا۔ اس لیے جب کوئی کسوئی اور زاویے نظر ساسنے نہ ہوتو تخ یب پر نظر نہیں پڑتی۔ اس کا شعور تو انہی افراد کو ہوتا ہے جو مملکت کی بنیا دوں اور اس کے رہنما اصولوں نہیں پڑتی۔ اس کا شعور تو انہی افراد کو ہوتا ہے جو مملکت کی بنیا دوں اور اس کے رہنما اصولوں سے ممالکت ہوتا ہے جس سے تخ یب کو جانبی جو سکتا ہے اور اس کی نوعیت اور شدت کو مصوص کیا جاسکتا ہے۔ دوسرا پیانہ جو باآسانی سمجھ میں جاسکتا ہے اور اس کی نوعیت اور شدت کو مصوص کیا جاسکتا ہے۔ دوسرا پیانہ جو باآسانی سمجھ میں قضع خاصل ہوتا ہے تھو بات کی مداروں اور ابلاغ عامہ کی وضع تظریا کرد کی اجابے اور دوسری طرف تو سیاسی کرداروں اور ابلاغ عامہ کی وضع نظر غائر دیکھا جائے۔

کیاایی کمونی تفکیل دینا ضروری ہے؟ جواب ہاں میں ہے۔ قابل تبول پیانہ موجود نہ ہوت تو می مسائل پر فیصلہ کرنامشکل ہوجا تاہے۔ اورا گر فیصلہ ہوجی تو یہ ایک انفرادی رجمل تو ہوسکتا ہے۔ لیکن معروضی نہ ہوگا، لیے فیصلوں میں خصہ عصبیت اورانقام کا جذبہ بھی کا رفر ما ہوسکتا ہے۔ یہ چیز آزادی کے تصور کی نفی ہوگی، جبکہ بیسلیم شدہ حقیقت ہے کہ اظہار کی آزادی صحت مند معاشرتی ترقی کے لیے ضروری ہوتی ہے۔ چنا نچہ ایسا کوئی بھی پیانہ لاز ما معروضی ہونا چاہیے، اس کا اطلاق یا نفاذ آسان اور شفاف ہواورسب متعلقہ کرداروں - حکومت، سیاسی پارٹیوں ، عدلیہ، فوج ، تعلیمی اداروں اور بالیقین ابلاغ ۔ پر بکساں حاوی ہو۔ ایسا ایک پیانہ ورتیوں کا تعلیمی اداروں اور بالیقین ابلاغ ۔ پر بکسان کی دفعہ ۱۳۔ الف کی دستور پاکستان کی دفعہ ۱۳۔ الف ک

صورت میں موجود ہے ۔ان دستاویزات پر قوم کا اجماع ہے اور ان میں پاکستانی عوام کی تمناؤں ،ان کے قومی اقد اراور تاریخی روایات کی جیم کی گئے ہے۔

یمی قانونی اور دستوری دفعات اصلاً جمارا حفاظتی حصار ہیں جن سے ان آزاد بول کی عدود کا تعین ہوتا ہے جن سے معاشر ہ کولطف اندوز ہونا جا ہے۔ یمی وہ جواز ہے جومعاشر سے کومعنویت اور وجود بخشا ہے اور اسے عالمی ماحول کی جارحیت سے بچاسکتا ہے۔

لیکن ؤ واصل خطرہ کیا ہے جوریائی رڈمل کوانگیز کرتا ہے؟ سیجھنے کے لیے دیکھنا پڑے گا کہ بیہ لا دین نظر ہے ہے کیا اوراس کے پاکستانی پیروکا رکون لوگ ہیں؟ بید هفرات خود پاکستان کے متعلق کیا ارشاد فرماتے ہیں اور قوم کو کیا حقیق مسائل در چیش ہیں؟

ابتدا میں لادینیت (سیکولرزم) تقیدی بیانیہ کی شکل میں سامنے آتی ہے جس کا ہدف کی معاشرے کی قد امت اوراس کی روایات ہوتی ہیں۔ بیسب کھیل ترتی اورجد بدیت کے نام پر ہوتا ہے۔ ووسرے مرحلے میں وہ قد روں پر جملہ آور ہوتی ہے تا کہ معاشرہ لڑکھڑانے گئے۔ اور اور تیسرے مرحلے میں وہ دُوسروں کے مقابل ایک جد لیاتی انداز میں سامنے آتی ہے جس کا روسیہ جارحاند اور کلیت پر ستانہ ہوتا ہے اور جو زندگی کے ہر شعبہ پر اپنی گرفت قائم کرنا جا ہی ہے۔ جارحاند اور کلیت پر ستانہ ہوتا ہے اور جو زندگی کے ہر شعبہ پر اپنی گرفت قائم کرنا جا ہی ہے۔ اسے آپ سیکولرزم کی بیٹی نظری کہدیں یا پھراس کی وجہ مغرب کا وہ انداز کلر جوا کی کئی غیر مشتم صدافت کو روحانی اور لاو بی خانوں میں بائٹنا جا ہتی ہے۔ طاہر ہے ایک صورت میں نتیجہ وہ کی ہوگا جو سیکولرزم جا ہی ہے۔ لینی جہاں رُوح کا معالمہ خدا کے سپر دہوا تو کارجہاں انسانوں کو تقویض ہوگئے۔ اس تقیم کی شروعات جیسی بھی ہوئی ہوں نتیج میں ایک لا بیشل مسئلہ سامنے تقویض ہو گئے۔ اس تقیم کی شروعات جیسی بھی ہوئی ہوں نتیج میں ایک لا بیشل مسئلہ سامنے آگھڑا ہوتا ہے۔ کیونگ جہاں اس کوشش سے مادیت کو یک گونہ رفعت اور وقار مانا ہے و ہیں حیات کی بطورا کی گل اور اکائی کی نئی ہوجاتی ہے۔

تمهید ∠ ۱۹۵۰ کا ۱۹۵۰ کا

ٹانیا، یہاں یہ بات بھی بھی ضروری ہے کہ روحانیت دنیااور مادیت سے التعلق ہو کر بذات خود کوئی معنی نہیں رکھتی کیونکہ مادی وجود ہی اس کی قیام گاہ ہے۔اس لئے اگر اسے بےجسم کردیا جائے تواس کا کردار بے معنی ہوجا تا ہے، وہ مادی وجود پر اپنائنش چھوز نہیں پاتی۔

سیکورلا وین تعصّب اور تنگ نظری جب خالق کا ئنات کی حکمت بالغہ کو ایک طرف رکھ کرسکور اشرافیہ کی دانش کا سہارالیتی ہے تو وہ ایک نمریاں باشائشگی کا زوپ دھارلیتی ہے۔ اس کے صلہ میں بیاشرافیہ جو قیمت مائتی ہے وہ بے حدگراں ہے کہ ایک طرف تو وہ انسان کو روحانیت سے محروم کر ویتی ہے اور دوسری طرف انسان کو یک رفتہ لیغنی محضن 'مادّی انسان'' بناویتی ہے۔ ایسے میں بیروحانیت سے محروم اُدھوراو جود جب کوئی معروضی طورطریق سامنے ہیں یا تو مالوں ہوکر ابنی ذات کی طرف لوٹ نوٹ ہے جہاں اُسے موضوعیت کے لامٹنا تی اضطراب کے سوا پھی ٹیمیں مائٹی ذات کی طرف لوٹ نوٹ ہے جہاں اُسے موضوعیت کے لامٹنا تی اضطراب کے سوا پھی ٹیمیں مائٹی مائٹی انسلاراب کے سوا پھی ٹیمیں سائٹی مائٹ نے قدم قدم پر فیصلہ کرنا پڑتا ہے، جس میں ندھیزان ہے ندکسوئی ۔ زندگی بغیر سائچ کے منداخلاق ند قدریں ۔ ایک بے سکون نا پائیدارزندگی ، ایک بے سمت تغیر جس میں ثبات میں میں بات میں میں جس سے کراہت آ میز اُبکائی تو منہیں جس میں جو سے کہا کی اور میکن سے کراہت آ میز اُبکائی تو مائٹی ہوئی ہے گئین سے کراہت آ میز اُبکائی تو مائٹی ہوئی ہے کہا تھا تھیں جو سے کو اور جہادا نے دیا تا ۔ اس کا اولین شکارعقائد وائیا نیات کا وہ مجموعہ ہوتا ہے جو ہر شیطانی تمالہ کے خلاف حیات انسانی کا واحد سہارا ہے۔

ساتھ ہی بدلادین طرزِ فکر ان سب چشمہ ہائے حیات کے سوتے خشک کر دیتی ہے جوعقیدہ وائیان سے عبارت ہیں۔ ای لیے اگر لادین معاشرہ حوصلہ اور جرائت کی قدرول سے خالی ملے تو قطعاً تعجب نہیں ہونا چاہیے۔ اس کی برداشت کی سطح اتھلی اور صبر واستقامت کی صلاحیت بے نام ہوتی ہے۔ ہردم منڈلاتی موت اس کا مقدر ہے۔

کین اس کا بیہ مطلب ہرگز نہیں کہ سیکولر لا دینیت کے خدانہیں ہوتے۔ مادیت ، غیر فطری اور بربط مسنفی کر دارا ورا یک تین اور واضح اسراف و تبذیر ، جدید مور تیوں کا مقدس روپ دھار کیتے ہیں، لیکن اس سے انسانوں میں وفا پیدا نہیں بلکہ ایک بے مہار ہوں ضرور پیدا ہوتی ہے۔ انسانیت انفرادی اور اجتماعی رو بیوں کے رنگ میں بھی تھیل ذات کی طرف سر پیٹ روال تو رہتی ہے لیکن وہ بھی تعلی اور سکون نہیں پاتی۔ ہر تمنا ایک نئی جوک جگاتی ہے۔ یہاں تک کہ بائد ھنے والے رشتے کمزور پڑتے چلے جاتے ہیں۔ انسان فرد فرد ہو کر سیال الہروں میں بہتے بیں۔ انسان فرد فرد ہو کر سیال الہروں میں بہتے رہتے ہیں اور انہیں کوئی سہار انہیں ملتا جو تحفظ کا ضامن ہو۔ ایمان اور اُمید سے خالی اجسام کو لا دینت کی قتم کا جو ہر اور استفاد دینے ہے۔ عکر بی نہیں عاجز رہتی ہے۔

مملکت کی سلامتی کا ایک اہم عامل شہر ہوں کی وفا شعاری ہے۔ لیکن یہ وفاتبھی روبکار آتی ہے جبہ وہ مملکت جس کے وہ باسی ہیں، ان کے ضمیر کو مہیز لگائے اور آئیں اپنے ماوراء تحریلی جتلا رکھے۔ مثلاً ۱۹۸۰ء کے عشرے میں بعض دہشت گردوں کے اعترافات جنہوں نے عوامی اجتماعات میں ہم چلائے یا مساجد اور اما م بارگا ہوں کو نشانہ بنایا ۔ صرف چندرو پوں کی حرص میں ۔ بیسب لادین افرات کے شاخسانے ہیں۔ ان کا فدہب سے کوئی تعلق نہیں بنا۔ ان لوگوں کا نیو کو کئی مقصد ہوتا ہے نہ نظر بید وہ خود اعتراف کرتے ہیں کہ انہوں نے چند کوں کے لیے یہ حرکتیں کیس اور پاکستان کی حد تک بیر قم انہیں ہندستان یا آسی جیسے کچھ ملک یا ادار بی دیے رہے ہیں۔ اسی طرح سیکولر لادین سیاسی جماعتیں یا تو پاکستان کے مقابل اپنے نظر یے پر زورد بی ہیں یا ہندی تال پر قص کرتی ہیں کہ پاکستان کو لادین ریاست بنایا جائے گا۔ پہلی صورت میں خود یہ پارٹیاں مجھتی ہیں کہ سیکولر لادینیت کو بھی فروغ ملے گا اگر پاکستان کی اسلامی شناخت ختم کرے اسے ہندستان کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں یہ لادین کی ساف دین بی سے لادین کے سے ہندستان کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کے سے ہندستان کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کے سے ہندستان کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کے سے ہندستان کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کے سے ہندستان کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کے سافری خور کانے کیا گا گر پاکستان کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولادین کی گود میں ڈال دیا جائے۔ دوسری صورت میں ہولی کیں کیسلے کو کیسٹور

ا ههید

مقاصد کو بڑھانے کی ہندی مثق ہے اوراس کے لیے وہ مقامی سیکولر جماعتوں کو استعال کررہاہے۔ فدکورہ متیوں صورتیں پاکستان کے لیے سلامتی کے مسائل بیدا کرتی ہیں۔

ا تناہی اذیت ناک بیام بھی ہے کہ مسلمان معاشرے کی توڑ پھوڑ اور نئی صورت گری کے لیے مغرب اور ہندستان کے پاس قابل فروخت مال لا دینیت ہی ہے۔ طاقت کے اس تناظر میں امریکہ اور ہندستان کا مزور اتی گئے جوڑ اور ہم نوائی کو مجھا جا سکتا ہے۔ سامرا جیت کی تجسیم نو ممکن ہی نہتی اگراسے لا دینیت کا سہارا اور تصور مہیا نہ ہوتا۔

ذرائع ابلاغ جنہیں مملکت کے دفاع کا فرض ادا کرنا تھااور اظہار رائے کی آزادی جو ہماری اقدار کی تقویت کا باعث ہوتی ، دونوں اپنے ہاتھوں تو می وجود کو نخیر کے بیٹھے ہیں کہ دونوں ہی وطن عزیز کی تباہی کی خوش فعل میں مصروف ہیں۔ابلاغ کی بدخو کی اور نکی بین اور پاکتا نیت کی سابی اساس سے اس کی بے رخی اور بے گائی اب آ گے بڑھ کر ہماری اجتماعی نفیات اور شعور سے بھی رسنے تکی ہیں۔ پُورا تو می منظر دکھے لیجے۔اپنی ذات پر عدم ایقان ، ایک بے نام تھا وٹ اور اپنے اہم ترین مفادات سے العلق کی علامات نمایاں ملیں گی۔

ہمارے ایمان کے مرکزی ستون ٹوٹ پھوٹ کرہم پر گرنے ہی والے ہیں۔ لگتا ہے قوم فالح کاشکار ہوا جا ہتی ہے کیوں کہ لادینی فکر وٹمل نے اس کا ابتدائی تخرک اور جوش نچوڑ ڈالا ہے۔ یہ الزام ہر سیکولر معاشرے ہیں لاز ماساسنے آتا ہے۔ جرس فلسفی جُورگن ہابر ماس (Jurgen Habermas) کا دعویٰ ہے کہ سرمایہ داری نے:'' شئے بحرانی ربحانات کوجنم ویا ہے جن کا تعلق وفاداری اور حرکت پذیری کے مسائل سے ہے '' استھکہ خیز بات یہ ہے کہ ہابرماس خود بھی ایک لادین ہے لیکن وہ بتاتا ہے کہ اس کا لادینیت پربنی عقید :''اصولی دہریت

ہے''۔اس لئے تحریک یاداعید کاسوال معمول نہیں کہ ہماری ہیئت مقدرہ محض نفی میں ہاتھ جھلک كراس بے فارغ ہوجائے۔ فی الحقیقت بدجذبہ تحرك كا ایک علین بحران ہے۔ بیاس قوت متحرکہ کا خراج اور ضیاع ہوگا جس کے بغیر قومی گاڑی کا انجن بےحس وحرکت کھڑارہ جائے گا۔ برسوں برمحیط گہرے مطالعہ نے ڈاکٹر الفریڈ وہائٹ ہیڈ (Alfred Whitehead) جیسے عالمی مقام ومرتید کی شخصیت کو قائل کر دیا ہے کہ وہ بداعلان کرے کہ کی تہذیب کی پشت پر حیار ر ہنما سانچے ہوتے ہیں جواہے حرکت پذیر رکھتے ہیں: جذبات کا سانچے، بنیادی تصورات، قومی مفادات کے سانچے اور ٹیکنالوجی ۔ بیچارعناصرموجود نہ ہول تو ڈاکٹر وہائٹ ہیڈ کے خیال میں باتی مرکوشش بے سود ہوگی۔ الدینیت پہلے تین نمونوں یا اجزاء کا حلیہ بگاڑ سکتی ہے لیکن کسی طور خودان کی جگہ نہیں لے سکتی۔وہ مسلمان معاشرے جنہوں نے اول اول لادینیت کا زہر نگل ، انجام کارتوت سے عاری بنگڑے لولے وجود بن کررہ گئے کیونکہ جسمول سے حرکت یذیری کا داعیہ نیجو پیکا تھا اور اسلام کی تفکش میں ان کی روح ادر وجود یا ہم متصادم کھڑے نظر آتے میں۔ چنانچہ ایک بہت بنیادی سوال ہماری آنکھوں میں آنکھیں ڈالے جواب طلب کھڑا ہے کہ: جذبات کے کون سے نئے انداز اب ہمیں آمادہ عمل کر سکتے ہیں بالخصوص الی حالت میں كه جار بي قوى اقتصادي اشارى البحي بهي كمزورين اورمعامله . مندستان جيسے دشمن ملك سے کرناہے جس کے دسائل اورعد دمی برتر می ہمارے مقابلے میں غیرمتوازن حد تک زیادہ ہیں۔ لاد بنیت کائی اور پہلو جے مناسب توجہ نہیں دی گئ وہ یہ ہے کدلادین نظرید کا تسلط کی قوم کو اخلاقی اور روحانی طور پر بانجھ کر سکتی ہے اور اس کے مظاہر تاریخ کے وھارے میں وولتے بے وست و یا وجود کی طرح نظر آئیں عے۔ بروفیسر بیر ولڈ آدم إنس

تمهيد المهاجمة المهاج

(Herald Adam Innis) کے مطابق تہذیبیں اقدار پر منی دنیاوی اور غیر مقید مکانی ثقافتوں کے درمیان برپائشش کے انداز میں پروان چڑھتی یا پہتی کی طرف لڑھکتی رہتی ہیں گوئکہ بیدونوں ثقافتوں پر بنی متصادم علمی اجارہ دار یوں کوجنم دیتی ہیں، ایک حتاس تہذیب، بلکہ کوئی بھی معاشرہ، ہمیشہ اس فکر میں رہتا ہے کہ وقت اور مائل ہمکاں تعدیل وتوسّط کے درمیان توازن برقرار رہے۔ اِنسِ کے بقول ماضی میں اس ڈھنگ کا توازن کا سیکی یونان، نشاقہ نامیہ کے اطالیہ اور الزبتے دور کے برطانیہ میں حاصل کر لیا گیا تھا۔ اس برشمتی سے وطن عزیر میں بیتوازن بگڑ گیا ہے۔

اس سارے پس منظر میں و کھ والی بات ہیہ ہے کہ پاکستان کی بیئت مقتدرہ جس میں سیاسی حکوشیں بھی شامل ہیں، ابھی قوم کو قائل نہیں کر پائی کہ وہ در پیش خطرہ کا ادراک ادر پیش بندی کر سکے۔ ۱۹۷ میں جب پاکستان دو گخت ہوا، یا بعد میں جب کرا چی اوراندرون سندھ شورشوں کی زد میں رہے، تو یہ ادوار ہماری خفیہ ایجنسیوں یا بیئت ما کمہ کی اہلیت کی اجھی تصویر پیش نہیں کرتے۔ یہی معاملہ ''پغم'' تح یک اوراس کے پیش نظر ایجنڈے کا ہے، جو کہ خود ایک تخریبی نام ہے۔ جب تک ہمیں یہ معلوم نہ ہو کہ اطلاعاتی ما حول کی بیئت ترکیبی کیا ہے اور ایک ہیت ترکیبی کیا ہے اور ہماری سلامتی اور قو می بہود کے حوالے سے اس کی اہمیت کیا ہے، تو جان لیجے کہ پاکستان کا مستقبل مشکلات و مصائب کے جنور میں گیا ہے۔

ہمیں سیجھ لینا چاہیے کہ اطلاعاتی ماحول خود ہماری قومی سلامتی کے ماحول کی توسیع ہے۔ دونوں کا طلاب ہی تخریب کے خلاف ہمارا دفاعی مور چہہے۔ اس مور چہ بین ذراسا شگاف بھی سلامتی کے مسائل ہیدا کرنے کا باعث بن جاتا ہے۔ اطلاعاتی ماحول میں ای وقت چھید پڑجاتے ہیں جب اس کے الیکٹرا نک اور اشاعتی میڈیا کے اجزا قوی ایجنڈ اایک طرف رکھ کرا نیا ہی مرتب

کردہ نصاب لے بیٹھتے ہوں۔ابتدا ہرائس چیز کی تحقیرہ تخفیف سے شروع ہوتی ہے جوقوم کی نگاہوں میں اس کی جغرافیائی اور سیاسی سلامتی،حب الوطنی اور بنیادی اقدار کے حوالے سے قدر منزلت اور تقدس کی حامل ہو۔جس کے نتیجے میں بالآخر معاشرے کا اجماعی وجود بھر نے لگتا ہے۔ تضادات اور تصادم روزم رہ کامعمول بن جاتے ہیں۔

یمی بات ایک اور ڈھنگ ہے بھی کہی جاسکتی ہے۔ اگر ذرائع ابلاغ کواجازت ہوکہ وہ بنیادی مسائل پر قائم شدہ اجماع کوتو زکر کوئی نیا آ ہنگ ساسنے لا کمیں تاکہ قوی شعور کی شکست وریخت ہواوروسوسوں اور وہنی اختلال کوراہ دیں، یا قوم کے وہنی تحفظات کوشیکیاں دے کراغیار کے لیے نرم وگداز بنا کمیں، تو یہ ایسا ہی ہے جیسے کسی کو بغیر لڑے ہتھیار ڈال وینے پر آمادہ کرلیا جائے۔ ذرائع ابلاغ کے مختلف گوشوں پر ایسے افراد کا قبضہ جنہیں کسی نہ کسی وجہ ہمکست سے جائے۔ ذرائع ابلاغ کے مختلف گوشوں پر ایسے افراد کا قبضہ جنہیں کسی نہ کسی وجہ ہمکست کی ایسے طرح کا بیر ہوتا ہی کا مظہر ہوتا ہے۔ ایسے لوگ صحافتی اور فونی آزاد یوں کے نام پر مملکت کی جڑیں ایک اور ڈراؤنی جنگ ہے۔

یہ بتا نے سیجھنے کے لیے زیادہ مُوجھ ہُوجھ کی ضرورت نہیں کہ کرداری فنون اور صحافتی طلقے جو آزادیاں مانگتے ہیں ان کی افادیت ای وقت تک ہوسکتی ہے جب تک وہ اس معاشرے اور اس کی روایات ہے ہم آہگ رہیں، جس میں انہیں کام کی اجازت کی ہوتی ہے۔ جیرت انگیز امریہ ہے کہ بیدونوں صلقے مملکت کے اختیار واقتدار کے مراکز کی ذرا پرواہ نہیں کرتے متندر طلقوں کی طرف ہے انجاض کی وجہ ہے ابلاغی اداروں کے منتظمین اور اُن کے ملازم صحافی ، ایک ایسی من موجی صورت حال کو پیدا کردیتے ہیں جس میں کوئی ضابطہ رُوب کارنہیں رہتا۔ پھر جومرضی کھا جائے اوردکھایا جائے۔ ہردوصورتوں کی حد پرداز خیال سے بھی ہری جس میں کوئی ضابطہ کے مربک رہیں ہیں جس میں کوئی ضابطہ کے مربک رہیں ہیں جس میں کوئی ضابطہ کی حد پرداز خیال سے کہ میں ہیں ہیں جس میں کوئی ضابطہ کے مربک رہیں ہیں ہیں جس میں کوئی ضابطہ کے مربک رہیں ہیں جس میں گئی ہے۔

تمهيد عم المنافقة الم

اس صورت حال میں کوئی بھی تحریر یا بیان جودستوری سرچشے ہے دوشی حاصل ندکر ہے، پاکستان کے لیے بتابی کا باعث ہوسکتا ہے۔ بیمض خیالی اندازہ نہیں بلکہ زندگی کی حقیقت ہے جس سے اقتدار کے ایوان آنکھیں پُر اتے ہیں۔ برگز رنے والا دن ہمیں قائل کرر ہاہے کہ آزادی کا غلط استعمال کر کے ہمارے ذرائع ابلاغ الآ باشاء اللہ اوا گئی فرض ہے مجر بانے خفلت برتے ہیں۔ یہ مملکت پاکستان کے خلاف دراندازی ہے اورعوام الناس کی اقدار وروایات کی نفی ہے۔ باتی مملکت پاکستان کے خلاف ایک مربر ماریکی ہوتا ہے کیونکہ یہ اس پاکستان کے خلاف ایک حصہ مسلسل جنگ ہے جس نے ان اداروں کے سر پرسا یہ کیا ہوا ہے۔ ہمارے کملی میڈیا کا ایک حصہ جن قوی تصورات کی جھاگ اڑا تارہ تا ہات ہان میں ہے بعض درج ذیل ہیں:

- قوی ریاست بُری ہے۔ چنانچہ حب الوطنی بھی بُری چیز ہے۔
  - قومیت کاتصور محدود ہے اور تنگ نظری برمنی ہے۔
  - پاکستان د نیامیں سب سے ٹری ایک ناکام ریاست ہے۔
- پاکستان کااسلامی تشخیص (برائے نام ہی سہی ) فرقہ وارانیداور خوف زدہ کرنے والاہے۔
  - پاکستان کا کوئی مستقبل نہیں۔
  - انڈیا کے ساتھ کنفیڈریشن (قائم ہونی چاہیے)۔
  - سارک ماقبل آزادی کے برطانوی ہند کا ہلکہ (یاسہارادینے والی چ<sub>گر</sub>) ہے۔
- مسلمانوں کی اجتماعی شناخت ازمنهٔ وسطی کی می اور پُرمی ہے۔اسے یا تو جنو بی ایشیا کی ہونا جا ہیے درنہ پھر کیجھ بھنجین ۔
  - تاریخ کی تدوین نو ہو۔ پاکتانی اصلاً ہندوستانی ہیں۔
  - کشیری پاکستان میں شامل نہ ہوں کہ بیان کے لیے اچھانہ ہوگا۔

اس کے علاوہ انگریزی میڈیا، جس پرلاد نیول کا غلبہ ہے، مسلمانوں سے منتظر احزاب کا قلعہ بند مورچہ ہے جہاں سے پاکستانی عوام کے عاجی اور اخلاقی اقدار پرمسلسل گولہ باری ہوتی رہتی ہے۔ ایک نظران کے نتخب مُر اور مطالب بھی دیکھے:

- انسانی کرداری ضابطه بندی، جواصلاً معاشرے کی تغییر دیکیل ہے، قابل ملامت ہے۔
- ۔ بے قید اور غیر ذمہ دار صنفی تعلق' 'شہوت وعشق کالطف'' اور' لا ہوتی کمحات' سے عبارت ہے۔
- ۔ بعض سیکوار نظریاتی ہم نوااتنے دلیر ہوگئے ہیں کہ وہ اغیار کو دعوت دے رہے ہیں کہ پاکستان کی ایٹمی صلاحیتوں اور تنصیبات کو بین الاقوامی کنٹرول میں لے لیا جائے اور انہیں عام معائنہ کے لیے کھول دیا جائے۔ ۳

اگر چاگھریزی پڑھنے والے لوگ معاشرے میں بہت قلیل التعداد ہیں لیکن یہی طبقہ سب نے زیادہ مؤثر حلقہ ہے یعنی سلح افواج، سول ملاز مین ، کارپوریٹ انتظامیہ ،عدلیہ اور تعلیمی مراکز کے متعلقین وغیرہ ۔میڈیا کی طرف ہے روزانہ جو پچھکانوں میں انڈیلا جار ہا ہے کیائی کے بعد یہ لوگ قوم اور مملکت کے حق میں سیح فیصلہ کرنے کے قابل رہیں گے؟ کیا بیدستور پاکستان کے آرٹیکل ۲ - الف میں بیان شدہ مقاصد کے دفاع میں کھڑے رہ سکیں گے؟ بیداندازہ لگانا مشکل نہیں کہ اس متاثر وحلقہ کارچمل ایسے حالات میں کیا ہوگا۔

توی ساسی فضا بھی تکلیف دہ ہو عتی ہے۔ یہ بھی اطلاعاتی اور لادین فضاؤں کا ایک تسلسل ہی ہے۔ یہ اس میں وشن جال لادین جماعتوں اور ''این جی اوز'' نے نقب لگا دی ہے۔ اپنے

تمهید 😘 🗠

ایجنڈ کی تھیل کے لیے یہ لوگ دد کام کررہے ہیں۔اولاً،یو وی ایگا گھت کو پارہ پارہ کررہے ہیں کہ قوم مہاج ،سندھی، بلوچی، پٹھان، پنجا بی اور کشمیری قومیتوں میں بنی نظر آرہی ہے۔ ٹانیا یہ قوم مہا جی اوران میں بگھ دے رہے ہیں۔ یہ خیال عام کیا جا رہا ہے کہ پاکستانیوں کی باہمی نفر تمیں عام ہیں اوران میں پھر ہمی مشتر کنہیں، نہ طور طریقوں میں اور نہ لباس و عادات میں (قیاف و سیمائیات) لیکن ای سانس میں پوری ڈھٹائی سے یہ جھوٹ بھی پھیا تے ہیں کہ ہندستانی اور پاکستانی بالکل کیک رمگ ہیں۔ یہ حضرات ملک کے اندروفاق کے مخالف ہیں اور مرکز سے آزادی چاہیے ہیں گیئر کو التجا کررہے ہیں کہ ماکھنڈ بھارت میں شامل ہو جا کیں۔ یہ سلم اقدار سے بیالان ہیں۔ مسلم اقدار سے بیالان ہیں۔

سب سے آخریس بہ ظاہرایک پاکستانی چرہ بھی بلند آ جنگ انداز میں اس بھیٹر میں شامل ہوگیا ہے۔ بعنی پاکستان پیپلز پارٹی جو ہر طرح کے لادینوں کے لیے چمتنا درخت ہے اور پوری آزادی سے پاکستان، ہندستان کنفیڈریشن کے لیے آواز بلند کرتی رہی ہے کہ دونوں ملکوں سے باری باری صدور مقرر موں اورا کیکرلنی ہو۔اس کے ثقافتی ونگ کی سربرا ہی فخر زمان کے پاس ہے جوا کی۔ شخدہ بخانی شعوراً جا گر کرنے میں مصروف ہیں۔

میرے اس دعوے پر بیلوگ ناک بھوں پڑھائیں گے۔ بہت ممکن ہے کہ پالیسی ساز حفزات حسب معمول اس اُ بھرتے خطرے کونظر انداز کردیں یا تھم لگادیں کہ اس کی کوئی حقیقت نہیں۔ یہ ایسے ہی ہوگا جیسے ۱۹۸۰ء میں یونیسکو کی ایک رپورٹ Many Voices, onc " " World کا حشر ہوا جب بین الاقوامی کمیشن نے امریکہ کے زیر اثر نام نہاد' نیوورلڈ انفارمیشن "کے متعلق اپنی تشویش ظاہر کی تھی امریکی پریس نے اس رپورٹ کا مفتحکہ اڑایا۔ایڈورڈ سعید نے لکھا: ''انطونی سمتھ کی کتاب The Gcopolitics of منظم الموانی سمتھ کی کتاب Information منظم کااوراک رکھتی ہے''۔ ۵ سمتھ نے الکیٹرا تک خطرے کو سامراجیت سے بھی بروی مصیبت قرار دیا تھا۔اس نے لکھا:

'' ہمیں اندازہ ہوجاتا ہے کہ نوآبادیاتی نظام کالپیٹنا اور قومتیوں سے بالاتر تصور کی نموسامراجی تعلقات کا خاتمہ نہ تھا بلکہ بیصرف اُس جغرافیا کی سیاس جالے کو بہانداز نو بکنے ، پھیلانے کی تدبیر تھی جواصلاح کلیسا کے بعد سامنے آئی''

اس کے بے پناہ اثر اور جانب داری کا ذکر کرتے ہوئے وہ کہتا ہے:

'' نے ذرائع ابلاغ ایک اثر پذیر نقافت میں بہت گہرائی تک نفوذ کی طاقت رکھتے ہیں'' ۔ بیاثر اندازی ماضی کے نیکنالو جی مظاہر کو حاصل نہ تھی ۔ نتیجہ ایک عمومی اور حد درجہ بڑے بیانے کی تباہی ہوگی ۔ یعنی آج کے ترتی پذیر معاشروں میں ساجی تضاوات پوری شدت ہے اُبھر کر سانے آسکتے ہیں۔''

ذرا دیرے لیے امریکی سامراجیت اور اس کے جغرافیائی سیای جال کی طرف ہونے والے اشاروں کنایوں کو انڈین اقد امات میں بدل کر دیکھیے تو میڈیا کی بریا کی ہوئی جنگ کا اصل چرہ سامنے آجاتا ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ بندستان نے یہ جنگ پاکستانی نجی چینلز تک پھیلا دی ہے اور اپنے تخریبی مقاصد کے لیے آئیس استعمال کر رہاہے ۔ ان چینلز کوکام کرنے کی اجازت تو مل گئی کیکن ''جیمرا'' (Pakistan Media Regulatory Authority) میں نہ سے

تمهيد ١٠ اك

المبت ہے نہ ترب کہ ان چینلز کو خلط ہاتھوں میں جانے ہے روک سکے ۔ لوگ تو آئیس ویکھتے ہیں کہ بدا ہے نہ ترب کہ اللہ فی ادارے ہیں لیکن غیر محسوں طور پرالیے تصورات اخذ کرتے جاتے ہیں جو آئیس ان کی تو میت، ان کے تاریخی شعوراوران کی روایات واقد ارکے شمن میں تحقیر وتفخیک کا سبق و جیمے لہجے میں پوری مکاری ہے از ہر کرا رہے ہیں۔ ان میں سے بیشتر چینلز پاکستان کو انڈیا کے رنگ میں رنگنے کی خاطراپے بے مہارا ظہار میں بدخصال گراہی کی حد تک آگے ہیا جو چی ہیں۔ بعض ٹی ٹی وی چینلز تو ہندستانی ادا کاروں کو معاوضہ دے کر پاکستانی کرواروں کی ساتھ ڈراموں اور ٹاک شومیں سامنے لاتے ہیں تاکہ پاکستانیت کے برعکس برصفیر کا کیک رنگی وائی ہیں سامنے لاتے ہیں تاکہ پاکستانیت کے برعکس برصفیر کا کیک رنگی سانچے تو م برتھو یا جا سکے۔

آپ اے لا پر واہی کہیں یا تخریب اور اس کے دور رس اثرات کو ہجھنے کی نا اہلیت قرار دیں، پاکستانی بیئت مقدرہ خودرائی کے لباس فاخرہ میں گردیاد کے سامنے آئھیں موندھے بیٹھی ہوئی ہے جبکہ پاکستان اور ہندستان کی حد بندی ختم کرنے کا کام روز روثن ہور ہاہے۔ یہ تخریب کا ایک شور بدسم محمل ہے جو پورے اطمینان ہے ہور ہاہے۔ پاکستان کے علاوہ کوئی اور ملک ایسی حرکت برواشت نہیں کریائے گا۔ ایک بار پھر پروفیسرائس کا قول دیکھیے :

'' ہرتبذیب کی بقائس میں ہے کہاس کے مکان وزمان کی حدخوداس کے اختیار میں ہوں'' ک

کیا ترسل ابلاغ کے ذرائع پر ہمارا کنٹرول ہے؟ کیا ابلاغی ادارے اور لادین وفاقی اور علاقائی ۔ سیاسی پارٹیاں مملکت کے مفاوات ہے تفق میں؟

ممکن ہے پاکستان کی بیئت حاکمہ کے پاس ان سوالوں کا جواب ہو۔لیکن عام آ دمی کے ہوش و

ہواس پر ہتھوڑے برس رہے ہیں۔انہیں بالکل بھونہیں آ رہی کہ تو می سلامتی کے خمن میں میڈیا کا بیدویة اور حکومت کی بیسر دمبری کیوں ہے؟ وہ بیجانتے ہیں کہ لا دین حضرات پاکستان کی موت ہے کم کی خواہش نہیں رکھتے ،وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ بیلوگ پاکستان کو آہستہ آہستہ کین موت ہے کم کی خواہش نہیں رکھتے ،وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ بیلوگ پاکستان کو آہستہ آہستہ کین ایل اور چیز اضافہ کررہی ہے کہ حکوشیں ماضی کی ہول یا حال کی ،وہ صرف میڈیا میں اپنی ذاتی رونمائی کی خواہش کی اسر رہی ہیں۔ آئییں قطعا کوئی فکر نہیں کہ لادین میڈیا اور ساس جماعتیں مملکت باکستان کا کیا حشر کررہی ہیں۔

یہ جھنا ہر محض کی وبنی رفعت اور بلندی پر مخصر ہے کہ تو می افق پر چھائے ہوئے کا لے بادل ہر لیاظ سے ہمارے تو می وجود کیلئے خطر ناک ہیں۔ جب بھی ہندستان اور امریکہ کی طرف سے پاکستان کے لیے کوئی مصیبت کھڑی کی گئی تو انہیں افغانستان کے' مثالی اتحاؤ' جیسے کسی چہرے کی تلاش ہوگی اور لاوین عناصر اور پارٹیاں فوراً لیک کہیں گی۔ A STATE OF THE PROPERTY OF THE

بُت پرستی کا نیا روپ سیکولرزم

## بُت برستی کا نیاروپ سیکولرزم

کیاواقعی سیکولرزم ایک حاسد نظریہ ہے جوقریب آنے والی ہر چیز کو بلیک ہول کی طرح اپنے اندر کھینچ لیتا ہے۔ یا پھریہ کوئی نرم روسیاس تصور ہے جوٹھن ندہب اور ریاست میں تفریق جا ہتا ہے؟ اس سوال کا انحصار و کیھنے والے کی ذبنی تربیت اور فکری اُٹھان پر ہے۔ معالمہ شُخ سعدی کی اس کہاوت کے بین اندھوں سے ملتا جاتا ہے، جس میں ہر' اندھے'' کے خیال میں ہاتھی کی شکل وصورت مختلف تھی۔

مثلاً سيكورزم كوايك بمدرد سيكولرنظر بيساز الل مجموعه فكرونظر بتائے گا، جسے جرفد بى اورالها مى چيز سے نفرت ہے۔ جبکہ ایک سیکولر سیاستدان، اور بالخصوص مسلم دنیا سے وابستگى رکھنے والا، اس مسئلہ پر براہ راست موقف اختیار كرنے سے گريز كرتے ہوئے "ز تى" كى عواى بولى بولے گا اوراسلامى نظام كى براہ راست مخالفت كے بجائے ملائيت، سیاہ ردى اور فرقہ بازى كانام كے كردين رجحانات كے خلاف بيجان انگيز گفتگو كرے گا۔

سيكولرا نداز سياست مين ندبب كوكس حدتك برداشت كيا جاسكنا ب،اس كالمحصاراس حقيقت بر

ہوگا کہ مذہب انسانی معاملات میں کہاں تک دخل اندازی کرتا ہے یا اس سے کنارہ کش رہتا ہے۔ایک سیکولرنظر پیساز ہویا کوئی سیاستدان،دونوں سیجھتے ہیں کہ دینی روایت کا دور گزر چکا ہے، گویاب رسم جہال اور ہے دستورز مال اور۔

مابعد جدیدیت (postmodernism) کی زبان میں یُو ل کہیں گے کہ ندا ہب اورادیان محض عہدرفتہ کی عظیم حکایتیں ہیں۔ بقول ٹرنر (Turner)''سیکولرائزیشن نفسِ انسانی کے متعلق اُن نہایت ہی روایتی تصورات کا ترکیبی بُرُو ہے، جونفس کو اُس کے بہما ختہ جوابی عمل ہے پہچانتے ہیں۔ جس کی وجہ سے انفرادیت بہندی اور ذاتی روّیوں نے ایک واضح ساجی رجحان اختیار کرایا ہے، جس کامحور فد ہجی فکر سے نفر سے اور اُس سے آزادی ہے۔'' ا

چنانچدد کھنامیہ وگا کہ دین و فدہب کے برعکس سیکورزم ہے کیا؟

 اس کالگا وَاور قیاسی فکراورتصورات کے لیے اس کی رغبت بالکل فطری امر ہے، کیونکہ وہی والہام کے برعکس اس کا سارا زورانسانی فکروعمل پر ہے، اور اس چیز کو وہ انسان کے تبذیبی وجود کے اساس و بنیاد طے کرنے والاحقیقی عامل مانتا ہے۔

اس بات کو پُوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ انسانی و ماغ کی ہرؤ ہ اختراع، جواللہ تعالیٰ کے حقِ حکمرانی کوخودسا خنہ خانوں میں باختی ہے، سیکولر ہی کہلائے گا۔مثلاً:

- تمام خرافات (بینانی موں یارومن) این اصل میں سیکور ہیں ؛
- ہر بادشاہ جوا بی حکمرانی کی سند حضور خداوندی (divine) سے لاتا ہو، وہ بھی پیکولر ہے؛
- ۔ پیشوائی کے بید دعوے کہ انہیں ٹالٹی اور مختاری کی الٰہی سند حاصل ہے، سیکولرزم ہی کے مظاہر ہیں ؛
- کوئی مخص جواللہ پرایمان رکھتا اور نماز وغیرہ پڑھتا ہو، کیکن اپنے عقیدے (اسلام) کے سامی ،ساجی اور ابنیا می اطلاق کا منکر ہو،سیکولرہے؛
- ۔ کوئی شخص یا گروہ اگر عقیدے کے ساجی مطالبات کو چھوڑ کر خالی خولی روحانیات پرزور دے، دو بھی سیکارے ؛
- ۔ کوئی بھی طرز تھرانی جس میں حاکمیتِ اعلیٰ عوام الناس کی مانی جائے اورانہی کے عزم اور خواہشات کوقانون سازی کامنیوتشلیم کیا جائے ،وہ بھی سیکولرہی ہے۔

درج بالا میرانقط نظراً س روای تصور سے مختلف ہے جس کا دعویٰ ہے کہ: سیکولرزم نے ۱۸۳۰ء کے عشر ہے کہ: سیکولرزم نے ۱۸۳۰ء کے عشر ہے میں اس پور پی سیجان میں جنم لیا، جب ایک طرف غیر جذباتی جامعقا کہ وافکار (جیسا کہ عیسائی چیشواؤں کا عمل تھا) تھے اور دوسری طرف دولت منداور طاقتور حلتوں کے ختبی ادر سیاس آتاد ہوں کے خلاف معاندانہ طرزعمل کا آپس میں گھ جوڑ جور ہاتھا۔ یُوں پہلے سے ادر سیاس آتاد ہوں کے خلاف معاندانہ طرزعمل کا آپس میں گھ جوڑ جور ہاتھا۔ یُوں پہلے سے

پروان جِ عصے خدا بیزاری کے ریشوں ( طامس بیکن اور طامس بکسلے ) ،افا دیت پسندی (جریمی بیکتیم اور جیمز مل) اور قابل مشاہدہ وضعیّت ( سینٹ سائمن اور آگسٹ کونٹ ) کوفکری گھ جوڑ کا موقع ملا۔ ۲

عصرِ حاضر کے سیکولرزم کا راستہ جس چیز نے صاف کیا ، وہ ٹوٹ پھوٹ کا شکار مغربی نظام تھا جھے ایک طرف کلیسائی اقتد اراور دوسری طرف خاندانی بادشاہتوں کے ستونوں نے سہارا دیا ہوا تھا۔اس سیکورشمل کوجس چیز نے تیز ترکیاؤ ہسائنسی امکانات اور تو قعات تھیں ،جس کے تحریش عام لوگ گرفتار ہوئے اور خواب حقیقت بینے دکھائی ویے لگے۔

#### عمل داری اورا ختیار کا مسئله

سیکولرزم اور ندہب میں تنازع روز اوّل سے موجود ہے، کیونکہ دونو ن عمل داری کے معالمہ میں سخت جان حریف واقع ہوئے ہیں۔ مثلاً فدہب اپنے آپ کوتن بجانب سجھتا ہے کہ وجو دانسانی کے لئے عالم آخرت پرزورد ہے، کیونکہ انسان کی اخلاقی بحالی کے لیے ضروری ہے کہ اللہ تعالی کو قادر مطلق اور فنا سے بالاتر ہت اور انسانی زندگی کوفانی اور جوابدہ بانا جائے۔ فدہب کے نزدیک ان اساسیات کا حصول آک صورت میں ممکن ہے جب انسان کے معاشرتی اور سیاک نظام کواس طرح سے ترتیب دیا جائے کہ استحصال کے بجائے انصاف کی راہ کشادہ ہوا ور انسان اسے اور انسان کے معاشرتی اور انسان کے معاشرتی اور انسان کے اسلام کی راہ کشادہ ہوا ور انسان کے بجائے انصاف کی راہ کشادہ ہوا ور انسان اسے انسان کے بجائے انسان کے بائے داخل کی ور وحانی اور مادی امکانات کا ذمہ داری کے ساتھ اظہار کریائے۔

سیکولرزم کواس سے انکار ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ مذہبی دعووں کی بنیاد پر کیے گئے من مانے نصلے کس طرح ساج کی اصلاح کر کتے ہیں، جبکہ ان دعووں اور فیصلوں کاما خذا کی غیر لیتی اور مبہم ذریعہ اور اس کے کام اور احکام ہول۔ لبذا غد ہب اور سیکولرزم میں نزاع کا معالمہ افتد ار اور

#### اختیار ہے تعلق ہے۔

یمی وجہ ہے کہ خواہ فد بہب ہو یا سیکولرزم، اس سیکٹش میں کوئی بھی سر جھکانے کو تیاز نہیں ہے۔ اس زاویہ ہے۔ دیکھیں تو بیکہ ناکہ ان میں الحاق ممکن ہے، وزخی مغالط کے سوا پچھیئیں۔ اسی طرح سید سو چنا کہ دونوں باہم رہ سکتے ہیں دونوں کی فطرت سے ناواقعی کی دلیل ہوگی۔ اِن کا نکراوَان کی فطرت سے ناواقعی کی دلیل ہوگی۔ اِن کا نکراوَان کی فطرتوں میں ود بعت ہے۔ فد بہب کو زندہ رہنے کے لیے لازم ہے کہ ؤہ پہاڑوں اور غاروں سے اُنزے اور زندگی کے بہاؤ میں آئے۔ سیکولرزم کو زندہ رہنے کے لیے ضروری ہے کہ مذہب بہاڑوں پر اور مزاروں اور خانقا ہوں میں بی رہے، تا کہ ؤہ اپنی من مانی کرتے ہوئے انسانی آدرہوں کوان کے افحاقی اور روحانی متن سے محروم کرہے۔

آویزش کے اس سارے منظرنا سے کو مختصر طور پردیکھا جائے تو یُوں بیان جاسکتا ہے کہ غد ہب کو ساجی رشنوں نا تو سے دور رکھیں تو بیئر جھانے لگتا ہے۔ ای طرح جہاں اور جب غد ہب کو برزی ملتی ہے، توسیکولو فکر بدمزگ سے پہائی پر بیجبور ہوتی ہے۔

ساتھ ہی یہ بات بے جوڑ ہے کہ ایک شخص خدا پر ایمان بھی رکھے اور سیکولر بھی ہو۔ کیونکہ''یہ ایک ناممکن مقدمہ ہے کہ خدا کوموجود تو مان لیا جائے لیکن ماڈی موجودات سے اس کے کسی تعلق اور واسطے کو تسلیم نہ کیا جائے ۔'' 3

اس نظریے کے اصل کی بحث میں بدوموئی کیا جاسکتا ہے کہ جہانِ فلسفہ میں سیکولرزم اور ماؤیت پرتی اپنے اصل میں ایک و وسرے محتلف ہیں۔ لیکن ایسا سوچنا سطح عمل ہوگا۔ کیونکہ اس کی بنیاد نہ تو سیکولرزم کی تاریخ میں موجود ہے، نہ فلسفے میں۔ پچ میہے کہ سیکولرزم نے ماڈیت پرتی کی کوکھ ہے جتم کیا ہے۔ ایچ۔ لیا ایکٹن (H.B. Acton) کے الفاظ میں'' مادیت پرتی کا نام عقائد کے اُس بیک نسلی مجموعے کو ملاجس کا تعلق دُنیا کی اس فطرت سے ہے جو ما دّہ کو اوّ ایت اور د ماغ (یارُ وح) کو ثانوی حقیقت کا مقام دیتا ہے۔'' "

سے سوالات کہ جس کا نئات میں ہم رہتے ہیں اُس کی نوعیت اوراصل کیا ہے؟ یا ہے کہ زندگی کن ضابطوں اورقاعدوں کی پابند ہو؟ لازمی طور پر قیاسی تصوّ رات (ٹی الاصل خیال آرائیوں) کے دائرے میں آتے ہیں۔ ایسے سوالات کے جوابات فلاسفہ فد ہب کی پابندی سے آزاد رہتے ہوئے دینا چاہتے ہیں۔ چنانچہ بیدد کیچہ کرکوئی حیرت نہیں ہوتی کہ ڈی ہولباخ (۱۷۸۹–۱۷۲۳) قیاسی فکرکو ''ہرطرح کی مادیت برتی کا عہدنا مہدید'' کہنا ہے۔

الیکن جہاں قیای تصور زندگی نے مادیت پرتی کے نیج ہوئے، ثانی الذکر نے سیکولرعقید کو علمیاتی بنیاد فراہم کرنے کے لئے رضائی ماں کا کروار اوا کیا۔اس کا مشاہدہ ماویت پرتی کے ابتدائی کلاسیکی اظہار کے حوالے سے لیوکٹیس (Leuci p p u s) اور دیموکریٹس (Democritus) کے افکارٹس کیا جاسکتا ہے۔جن کے مطابق:

- عالم موجودات سوائے ایٹی ذرّوں کے اجماع کے اور پچھے نہیں ؛
- اختال واتفاق کوئی چیز نہیں۔ یہ ہماری جہالت پر پردہ ڈالنے کی افسانہ طرازی ہے۔ ہمرورت ہوتی ہے۔ بیضر درت ہوتی ہے۔ بیضر درت اس کی ساخت کا لازمی جز واور خود کار ہوتی ہے اور اس کا کوئی مقصدی یا عائی انجام نہیں ہوتا۔
  - وجود کی کوئی روحانی ابمیت نہیں کیونکہ لاٹے سے پچھ بھی برآ مذہیں ہوتا۔
  - مادّے کی مقدار ہمیشہ وہی رہتی ہے۔ نہ بھے خلیق ہوتا ہے، نہ تھی ضائع ہوتا ہے۔ ۵

سیساراتصورا پنی اصل میں سیکولر ہے اور سیکولرزم کی پرداخت کے لئے زرخیز زمین فراہم کرتا ہے۔
سیفیال بھی قطعی طور پر غلط ہے کہ''سر مایہ داری اور سوشلزم نے سیکولرزم کوجنم دیا۔''معاملہ اس کے
بالکل برعکس ہے۔ کیونکہ اول الذکر وجود میں آئی نہیں سکتے تھے اگر انسانی کردار نے اپنے متعلق
آزاد روی پرمبنی سوچ کی راہ نہ اپنائی ہوتی۔ یہی آزاد فکری، سیکولرزم کا بنیادی اصول ہے۔
خودکارل مارکس کا بھی یہی خیال تھا۔''مقدس خاندان' کے نام سے اس کی ۱۸۳۵ء کی کا وث نے
سیلیم کیا کہ علوم طبیعی اور سوشلزم اٹھارویں صدی کی فرانسیمی ماویت پرتی کے متائج تھے۔ ا

سیکورزم کا مقدمہ پیش کرنے والوں کی ایک اور کوتا ہ نظری بیہ ہوتی ہے کہ وہ اعتقادی مادیت پرتی کو فرد کے مادی مفاد کے لیے کی جانے والی کا وشوں کے ساتھ گڈٹی کر دیتے ہیں۔فلسفہ ان وہ اُمور کو ایک نہیں مجھتا: مادیت پرتی ایک نظام حیات ہے، جو تھیقت واقعی کی فطرت سے بحث کرتی ہے ہے صحیح تر الفاظ میں اس کا ایک مضبوط ما بعد الطبیعی زاویہ نگاہ ہے۔ عام ہم گفتگو میں مال ومتاع کے لئے انفرادی تڑپ کو مادیت پرتی سے گانٹھنا شاید قابل تسلیم ہو، لیکن فلسفیانہ بحث میں اس کی گفتجائش نہیں۔

### غربب اوررياست من تفريق

یہ بہت بھی خصر ف غلط ہے، بلکد اُلمجھن پیدا کرتا ہے کہ: سیکولرزم دراصل مذہب اور ریاست کے درمیان حد بندی کی باڑھ ہے، اس مفروضے کے نتیج میں خود سیکولرزم کی بیطورایک نظرید ہتھیر ہوتی ہے۔ بیرحیات انسانی کے متعلق مذہب کے طرز وسلوک کا بھی غلط مطالعہ ہے۔ مبدأ تفریق نہ ہب کی جان ڈکال لیتا ہے کیونکہ اس طرح تو اللہ تعالیٰ کے اختیار مطلق کی کھمل طور پرنی ہوتی ہے اور اُسے ایک ہان وجود کی شناخت دی جاتی ہے، یا زیادہ سے زیادہ ایک مقدس و مکرم

یادگار! ساتھ ہی سیکولرریاست ، قانون سازی اور تطم عدل ہے لے کر تعلیم اور ثقافتی اُ مورتک کا ساراا ختیارا ہے ہاتھ میں لے لیتی ہے۔ بیسارا مقدمہ سادگی اور بھولین کا نادر نمونہ ہے کہ: یا تو خدا ہے ہی نہیں ، ادرا گرموجود ہے تو اس کے پاس اپنی مخلوق کے لئے کوئی عملی منصوبہ بیس ۔ اور بیہ کہ اسلام جوازمۂ وسطی سے تعلق رکھتا ہے، زمانے سے بہت پیچے رہ گیا ہے۔

لاریب، اس طرح کا تصور قادرِ مطلق خداکی جگہ نئی بُت پری کوسا سنے لاتا ہے، جس میں عامة الناس خود بی اپنے حاکم اعلیٰ اور خود بی رعیت محکومہ ہوتے ہیں۔ اب آج کے جمہوری مخالطّوں اور عوام کومقام خداوندی تک اُٹھا لے جانے کے متعلق خواہ کوئی کچھ بھی کیے بحوام کی حاکمیت کا ساراتصور ایک لایعن فسانہ طرازی ہے، جس کے فضائل بیان کر کے جوچا ہے ول بہلاتا رہے، لیکن بیا کیس خظم اور مربوط سیاسی نظر ہے گہ تھکیل وقیل میں کسرنا کا م ثابت ہوا ہے۔ بیسو چنا کسن بیاک متعلق نور مربوط سیاسی نظر ہے گہ تھکیل وقیل میں کسرنا کا م ثابت ہوا ہے۔ بیسو چنا کری زبنی پسماندگی ہے کہ ''عوام اپنے سے جدا اور خود سے بالاتر ہوکر اپنے آپ پر حکومت کرتے ہیں '' میں کہے مکن ہے کہ عوام کوخدائی کے بلندترین مقام پر بھی لے جایا جائے اور پھر ساتھ بی رعیت کی پست سطح پر بھی رکھا جائے ؟ کسی بھی و ھنگ سے جائزہ لیں ، ساری بات ساتھ بی رعیت کی پست سطح پر بھی رکھا جائے ؟ کسی بھی و ھنگ سے جائزہ لیں ، ساری بات ساتھ بی رعیت کی پست سطح پر بھی رکھا جائے ؟ کسی بھی و ھنگ سے جائزہ لیں ، ساری بات

ندہب اور ریاست میں تقسیم اور تفریق کالا زمد پیمی ہے کہ قوا نین رُو بٹس رہیں ، کفایت اور کار گزاری سے ہیوستہ ہوں ، اور ان کی بنیا ولا ز مااخلا قیات پر نہ ہو۔ کیونکہ اخلا قیات کے بارے میں یہ قبہ پایا جاتا ہے کہ یہ ندہب کے سائے میں رہنے والی کوئی باطنی چیز ہے۔ دوسری جانب اگر قانون کے پورے تصور کو اخلاقی ہی منظر سے کا ب دیا جائے تو وہ معیوب ہوجا تا ہے ، کیونکہ یہ اطاعت کا مطالبہ تو کرتا ہے لیکن انسانی غمیر پر دستک نہیں ویتا۔ اس صورت میں قانون پر احتم نامہ بن کررہ جاتا ہے ، جس بر چارونا چار عمل تو ممکن ہے لیکن اس کی تحریم نہیں ۔ اخلاقی اور قانونی ن تواعد کی ای تفریق کی وجہ سے سیکولر معاشرے صدیے زیادہ قانونی بھی ہوجاتے ہیں اور ساتھ ہی ان میں جرائم بھی بڑھ جاتے ہیں۔ایسے معاشروں میں قانونی ضابطوں پڑھمل تو کیا جاتا ہے ہیکن اخلاقی ضابطے بے دھڑک تو ژے جاتے ہیں۔

سیکولرخواتین وحفزات چا بین تواخلاتیات کے مطالبے تھکراسکتے ہیں ہمیکن اچھی سوسائن کیا ہوتی ہے یہ مسئلہ بھوں کا تو ن موجود رہے گا۔ ہمارے اس دور کا بیزندہ سوال بار بارا بھر کرسامنے آتا ہے کہ ایک اچھا سابی ڈھانچا کس طرح حاصل کیا جاسکتا ہے؟''ایسا معاشرہ جس میں قانونی اور افغلاقی محکمانہ اختیار میں جدائی نہ ہو۔ ارسطوکی اصطلاح میں ایسا معاشرہ جس میں ایک' اچھا انسان ایک' اچھا شہری' بھی ہو۔ جب بات اس طرح بیان کریں گے تو معالمہ یکدم سابی اور قانونی جواز کی بحث بر پاکردیتا ہے۔'' میرا خیال ہے بی معالمے کی اصل جرئے ہے۔ نہ بب اور قانونی جواز کی بحث بر پاکردیتا ہے۔'' میرا خیال ہے بی معالمے کی اصل جرئے۔ نہ بب اور باست میں تقریق بق برا تازیادہ نور ہی اصل مسئلہ بن جاتا ہے۔

مزید برآن حقیقی ند جب کے متعلق نہیں کہا جاسکتا کہ'' سیبھی مفید، کبھی پُر خطر - عمو ما غیر ضرر رسان اور ذاتی معالمہ ہے'' - اس طرح کی تعریف یہ حقیقت نظر انداز کردیت ہے کہ ند جب (اصلا دین) ذاتی معالمہ نہیں ہوسکتا۔''الہیات اپنے تفویض شدہ کام سے مخلص نہیں ہوسکتا کے'' الہیات اپنے تفویض شدہ کام سے مخلص نہیں ہوسکتا کے کوئی بھی شجیدہ سوج معاشرتی تشکیل نوکا مطالبہ کرتی ہے۔'' لیکن اسنے واضح تضاد کے برعکس، سیکولرزم کی خواہش بس بیبی ہے کہ انسانی عمل کے سیاسی سابی دائر ہے میں نہ ہی ان خواہ ش بس بیبی ہے کہ انسانی عمل کے سیاسی سابیان دائر ہے میں نہ ہی ان خواہ ش بس بیبی ہے کہ انسانی عمل کے سیاسی سابیان دائر ہے میں نہ ہی ان خواہ ش بس بیبی ہے کہ انسانی عمل کے سیاسی سابیان دائر ہے میں نہ ہی ان خواہ ش ہیں کہ متعلق دین کا اجتماعی تصور قبول نہیں ۔ نہ اس کے میں جہ جائے گا۔ پیغال کو اعتماع ہے۔ زندگی کے متعلق دین کا اجتماعی تصور قبول نہیں۔ نہ اس کے

ثقافتی ارتباط کی علامات کواینا اثر دکھانے کی اجازت ہو یکتی ہے۔ سیکولرزم کا بیلازی تقاضا ہے

کہ:انسانی زندگی کسی الہامی فرمان سے بالکل آزاد ہو،عوام کے ذہنوں سے تاریخ کاسحرتو ژ ڈالا جائے تا کہ وہ ماضی کی رومانویت میں ڈویے رہنے سے باز آ جائیں۔

چنا نچ لذہب اور ریاست میں دُوری کی نقشہ گری ہے مقصد نہیں ہے۔اس میں وہ سارے رنگ موجود ہیں، جوبینٹ سائمن، آگوستے کونٹ، سگمنڈ فرائڈ اور ایمل در کیم نے اپنی تحریوں میں موجود ہیں، جوبینٹ سائمن، آگوستے کونٹ، سگمنڈ فرائڈ اور ایمل در کیم نے اپنی تحریوں میں مجرے ان سب نے فدہ ہو گؤ' انسان کا پھپنا' جانا۔ ؟ کونٹ (Comte) نے '' سوشل شجے نظریہ' کی تاریخ میں مضرح انسانی ترقی کی گئی کہ کس طرح انسانی تیت کا فکری سفر اللہیات سے شروع ہوا اور وفتہ رفتہ فلے فداور بالا خرسائنس تک سی طرح انسانی نو جانبی کی سفر اللہیات سے شروع ہوا اور وجدانی روح نظر آئی، کونکہ سوسائی کو باہم جوڑے رکھنے میں اس کا کردار تھا۔' المیل اور وجدانی دی در اند اس نتیج پر سوسائی کو باہم جوڑے رکھنے میں اس کا کردار تھا۔' المیل (Taylor) کو فدہ ب کی تاریخ مظاہر پرتی سے مشرکا ندافعال اور بالا خرو صدائیت کی طرف حرکت کرتی دکھائی دی۔فرائد اس نتیج پر بہی کی کہ احساس گناہ سے بیچھا چیٹرائیس کیونکہ اس سے وہ کا کہ اوا ہو۔ اس نے لوگوں کو تلقین کی کہ احساس گناہ سے بیچھا چیٹرائیس کیونکہ اس سے وہ اعصابی امراض میں جنٹل ہوجاتے ہیں'' کا دل مارس کو انسان بندھنوں میں جگر انظر آیا اور اس نے حیال میں غہر بہی ایک جگر بندی تھی۔ پیداواری عوامل کو اقراب عطا کر کے اس نے سے مطابی امراض میں مذہر بھی ایک جگر بندی تھی۔ پیداواری عوامل کو اقراب عطا کر کے اس نے سے مطابی امراض میں غراب نے والے اقتصادی اور معاشی تعلقات کے بیچے ہیں' باطنی قالب اور سائے موجود ہیں۔'' ا

مخضراً يُو ل سمجھ ليجيے كه ان حضرات نے انسانی معاشرے كى تشكيل وارتقا ميں تمن مراحل كا مفروضة قائم كيا: پېلامرحله البهياتی تصابس ميں ندہب اج عمل كا اذ لين محرّ ك تصاب كا كردار سیجائی اورعمل دونوں سے متعلق تھا۔ دوسرا مرحلہ وہ تھا جب معاملہ ند بہب سے فلسفہ کی طرف منتقل ہوجا تا ہے۔ جب انسان اپنی عظی صلاحیتوں کو آزادانہ استعال کا موقع دیتا ہے اورفکر ونظر کا ہمہ گیرنظام وضع کرتا ہے۔ تیسر سے مرحلے میں سائنس سامنے آتی ہے۔ جس کی فکر اور سوچ میں کوئی بھی حقیقت اپنی ظاہری شکل میں اس وفت تک قبول نہ ہوگی، جب تک کہ اُس کی نصدیق مشاہدہ اور تجربہ نہ کردیں۔ سائنسی اکتشافات ہی حقیقت کی پردہ کشائی کریں گے اور اُضی کے مطابق وضع شدہ قوانین اس معاشر سے کی تھکیل کریں گے۔ وفد، تو ہم بہت کی دھند، تو انہیں اس معاشر سے کی تھکیل کریں گے۔ وتر جہالت کی چھاپنہیں ہوگی۔

# سائنس پرقائم ساج اور یقدین کامل کی خصتی

نہ کور وہ الا تھکا ہے کے ابھی اختلافات چھوڑ ہے کہ وہ اکثر و پیشتر سطی بینی پر شتمل ہیں۔ در اصل ان

کے زبنی منظرنا ہے کونظر یہ ارتقاء نے جلا بجشی ۔ ساتھ ہی سیبھی حقیقت ہے کہ وہ اس معالمے
میں منفر ذبییں سے کے جنہوں نے شعوری طور پر اس ارتقائی مفروضے کو' امر واقعی' سلیم کرلیا تھا،
جے ڈار ون کا نظر یہ فطری انتخاب (natural selection) منظر عام پر لایا تھا۔ اور بھی گئ
سے جنہوں نے آئنسلیم کر کے اس مفروضے کو بطور حقیقت گلے لگایا۔ مثلاً ہر برٹ پینر سے جنہوں نے آئنسلیم کا انتجاب نظر یہ میں آزاد منڈی کی سر مایہ داری کا جواز مل گیا۔ نظشے نے
ای سے سیای مطلقیت (absolutism) کو انتقائی نظر یہ معقولیت ڈھونڈ نکالی۔ کارل مارکس کی جدتی ماڈیت
نے اس میں باہمی انار کی کی معقولیت ڈھونڈ نکالی۔ کارل مارکس کی جدتی ماڈیت
کو جسی کا اور فات کے نظر یہ ارتقائی ہے کہ کی پیٹی۔ طامس بگسلے (Thomas Huxley) نے دانقائی سے کمک پیٹی۔ طامس بگسلے (inferences)

### تصحوایک سائنسی' وانش' سے جنم لیتے چلے گئے۔

سے کہ ہیں۔ جہاں ہرایک نے استفرادی استخراج واستنباط کی من مانی صور تیں تھیں۔ جہاں ہرایک نے ایک مخصوص فکر کی آبیاری کے لئے اس نظریہ کو استعمال کیا۔ تاہم اس طرز فکر سے معاشرتی علوم اور امن اور ہم آ ہنگی کے لئے انسانی تڑپ کونا قابلی خلاقی نقصان پہنچا۔ انہی احباب کا طرز بیان اختیار کر کے بات کریں تو یوں کہیں گے کہ اپنے ''بھولین'' میں معاشرتی علوم کے بید یو قامت وائش ور، اتنی کی بات سجھنے ہے بھی قاصر رہے کہ سائنس انسان کی ماڈی حالت تو شائد درست کرسکتی ہے، لیکن اس کے اخلاقی اور روحانی تڑکیے کے معاسلے میں کوئی خدمت انجام دینے معند در ہے۔ مزید ہرآں ، اُن کا ماخذ استخراج سائنسی طریقی کار کا انسانی معاملات پرائدھا دورتی جہان ہیں۔ سائنس صداقت مطلاق کی ہوئی کیا نے پر جانچیں انسان اور اُس کے معاملات ایک درہی جہان ہیں۔ سائنس صداقت مطلقہ کی پردہ کشائی بھی کرسکتی ہے، نری سادگی ہے۔ نہ اس انداز سے سامنے آنے والے تصورات اصلا سائنسی ہوتے ہیں، ندائیس پرکھا جاسکتا ہے۔ وجہ انکل سادہ ہے کہ سائنس ایک پیش آمہ صورت واقعہ کی تشریح تو کرسکتی ہے لیکن انسانی عمل اور بالکل سادہ ہے کہ سائنس ایک پیش آمہ صورت واقعہ کی تشریح تو کرسکتی ہے لیکن انسانی عمل اور بالکل سادہ ہے کہ سائنس ایک پیش آمہ مصورت واقعہ کی تشریح تو کرسکتی ہے لیکن انسانی عمل اور اس کے پس پردہ محرکات کی تہذیب کے لئے کوئی معیاریا ضابطہ تجویز نہیں کرسکتی۔ بقول طولیین اس کے پس پردہ محرکات کی تہذیب سے لئے کوئی معیاریا ضابطہ تجویز نہیں کرسکتی۔ بقول طولیین اس کے پس پردہ محرکات کی تہذیب سے لئے کوئی معیاریا ضابطہ تجویز نہیں کرسکتی۔ بقول طولیین

'' جب ہم ایک وقتی ، ہنگامی اور پوری احتیاط سے موزوں کردہ نتیجہ فکر و مشاہدہ کو آ فاقی صدافت بھی بیٹے میں ، یا جب ہم کسی ایسے اکتشاف کو بردھا چڑھا کر دکھاتے ہیں جس کا دائرہ فکر واثر متعین اور محدود ہوتا ہے اور اسے دوسرے دوائر میں مشکل مسائل کے حل کے طور پر پیش کرتے ہیں، مشکل

اخلاقیات، جمالیات، سیاست یا فلسفہ کے مسائل تو ہم بے چاری سائنس سے وہ کچھ چاہتے ہیں جو وہ دینے سے قاصر ہے اور یکی اس کے تصورات کوخرافات میں بدل دیتے ہیں۔'' ۱۲

سائنس پرمینی ساجی تشکیلات اور اداروں کی کمزوریاں جو بھی ہوں، کیکن سائنسی تر غیبات اُن لوگوں کے لئے اتنی زور دارتھیں جوطبیتی قوا نمین دریافت کرنے اور پورااختیار حاصل کرنے کے بعد ریہ بھے بیٹھے تھے کہ وہ سائنسی انداز فکر دنظر (scientism) کا اطلاق ند ہبی عقائد پر بھی کر سکتے بیں، اور بیل اینے لئے فتح کا ایک اور جھنڈ اگاڑھ سکتے ہیں۔

لیکن اگر سائنس نے مادی تعمیوں اور سہولتوں کا چسکا دیا تو سائنسی فکر ونظر نے عیسوی مذہب کی خواہیاں اُ جاگر کر دیں۔ تقیدی جائزے نے بائیبل کی اساسی ساخت ہے متعلق مسائل اُ دھیؤ کر سامنے رکھ دیے۔ یوں جہاں جہاں البہای کلام میں انسانی بیان کی آمیزش تھی ؤہ آشکا را کر دی۔ کتاب مقدس کی النہیات مشرکا نہ فکر وتصور ہے آلودہ تھی کہ اس کے طریق عبادت اور سلوک میں ایک طرف صلیب تھی تو دوسری طرف کفارہ اوا کرنے کے لئے انسانی وجودا ختیار کرنے والا نخدا کا بیٹا '' (son-God) تھا۔ اس پرمسٹر اواس کا علم فلکیات یونانی حکماء کا عطا کردہ تھا۔ بشراور خدا کی خود ساختہ سکیجائی نئے کتاب میں نور قطر ہے دیکھیں تو تاریخ ، پیغام اور البہام برحادی نظر آئے گی۔

اس سے بھی بدر صورت یہ ہے کہ سائنسی گرونظر کا اطلاق انسان پر کریں تو نو یا الٰہی سے منوراس تخلیق کی البای تکریم میٹ کررہ جاتی ہے۔اب وہ مض بولنے، پڑھنے، لکھنے اور تغییر ورتی کرنے والا ایک بڑا بندر ہے جس نے ارتقا کے مراحل طے کرکے حادثاتی طور پر بشر کا مرتبہ پالیا۔اس کی شرادنت و نجابت جس کا اظہاراس کے جذبہ ترحم، حوصلہ مندی اور توت فیصلہ ہے ہوتا ہے، الله سائنسی حوالوں پر اصرار اُنهیں اُس بے پیندے کے جہنم میں اُتار لایا جہاں گراوٹ بھی اتنی ہی ہولناك تھی، جتنی بلندیاں اور فرحت بخش رفعتیں ان کے حاشیہ خیال میں تھیں۔

تجربات کی کشالی میں پیکھل کررہ گئے۔ اب اُن کی کا رکردگی اُن عناصر ترکیبی میں تلاش کی گئی جہنیں کیمیائی تجربات کے ذریعہ بر حمایا، گھٹایایا نکالابھی جاسکتا ہے۔ ؤہ یہ بھول گئے کہ فرد کے عمل، کیمیائی مرکبات کی حرکت اوراس کے پیچے فرد کی فکر اوراراد ہے آپس میں باہم مر بوط ہیں۔ اِس میں اصل تحرک انسان کی سوج ہے، باقی تو سلسلہ وارر وعمل ہے۔ یہ ایک ایسا جامع عمل ہے جو مختلف النوع عناصر کے پیچیدہ باہمی لین دین دین (interplay) ہے وجود میں آتا ہیں اور جوابی متعلق ات ہے بہت پچھوزیادہ ہے۔ اس کے برعش اسے صرف ایک ادراکی مشاہدہ (phenomenon) بنا کررکھ دیا گیا۔ سائنی فکر ونظر نے انسان اور اُس کے ارضی وجود ہے۔ متعلق رُومان چھین لیا۔ برث (Burtt) کے الفاظ میں: '' (انسان) وسیع حسابی سٹم کا ایک حقیر اور غیر متعلق تماشائی بن کررہ گیا۔'' ۳

لیکن اگر بینام نهاد پرانی دُنیا فرسوده اوراز کاررفته ہو پیکی ہے تو یکی حال نے سیکولرمعاشرے کا بھی ہے کہ اس کے پاس انسانی نفس اور ذات کے متعلق قائم کردہ محض نظریات ہیں، مگراہ سہارا دینے کی کوئی بھی چیز نہیں ہے۔خواہ بیڈ کیکارٹ (Descart) کی'' کیے۔و تنہاانا کی تقلس مائی''تھی یا کانٹ (Kant) کی'' ہے مہار ذات جو تضوص ٹھوس مواد سے جُد ااور آزادتھی۔'' یا وییر (Weber) کی'' مرتب ضابطہ بندا نظرادیت' جوموجود ماجی تشکیلات کو انظراد کی عقائد اور

طروعل کے عشر کے طور پر دیکھتا ہے ۔ یا کر یک گارؤ (Kierkegaard) کی'' خوش اطوار فیصلہ ساز آز دھنے سے ، جس کے پاس زندگی کا ایک عموی منصوبہ ہے، لیکن اس کے ساتھ ہی مواد سے خالی خولی عمل جھے کہ ہوگئی اور وقتی عالی کا انتظار ہو'' اسیکولر معاشرہ کم وہیش تسلیم کرچکا ہے کہ نفس ہی '' جذبات واحساسات کا ایک معقول اور قابل گجت آقا ہے، جو کسی مشینی وجود میں براہمان ہے ۔ ۔۔۔ '' اما یدا ندازِ فکر ذات کے اس تصور سے قطی مختلف اور متضاد ہے کہ وہ '' نامیاتی مکڑوں کی ایک ہم آ ہنگ بیوستہ بُنت کا مر بوط حصہ ہے، جو کا تئات کے منضبط نظام اور انسانی سان سے بخوے ہوئے ہیں۔'' اپنے بی اصل تامی تناظر ہے کٹ جانے کے بعد ذات '' ہر طرح کے افکری نظام قروں کے لئے ایک کارگر چال (trump) ہن کررہ گئی۔'' لیکن سیکولر ذات ، اپنے فکری خیر کے مطابق ایک اور صحب خیر کے مطابق ایک اور صحب خیر کے مطابق ایک اور صحب فیل می کوازم سے بھر طرف دند نا تا بھر تا ہے۔ ایک مظابت ایک مطابق ایک اکھڑا ور ذبخی کے لؤائر مے بھر طرف دند نا تا بھرتا ہے۔

انسان کامیہ زوال کہ وہ میں جمھے بیٹھے کہ ''دبس کیمیادی مادوں کی کوئی ترکیب و تجسیم ہوں،'' ہرطرز فکراورکا نبات اوراس کے باسیوں ہے و دحانی جو ہر چھین کر آھیں نفسِ انسانی کو خالی موضوعیت کا تر نوالہ بنانے کے متراوف ہے۔ فلاہر ہے کہ اس کے بعد سیکولر حلقوں کودھا کا خیز صورت حال کا سامنا کر نابی تھا۔ سائنسی حوالوں پر اصرار اُنہیں اُس بے بینیہ ہے کہ جہم میں اُ تار لایا جہاں گراوٹ بھی اتن بی ہولناک تھی جننی بلندیاں اور فرحت بخش فعتیں ان کے حاشیہ خیال میں تھیں لیکن اِس سب کے باوجود سیکولر حلقوں میں سائنس پر قائم تخیلاتی تعمیرات کا بے بایاں ذوق کچھ مھونے میں نہ آیا۔ آئن شائن کا نظریہ اضافیت جس نے مطلق حرکت کے تصور کواضافیت جس نے مطلق حرکت کے تصور کواضافیت سے بدل دیا، اُن کے لیے اب ایک نئی معروف اصطلاح بن گئی۔

وہی غلطی جو سیکولر حلقوں نے نظریہ ارتقا کے ضمن میں کی، اضافیت کے بارے میں بھی برابرد ہرائی گئی۔ اگر پچرمعروضی سچائی رہ گئی تھی تو وہ باقی ضربی سائنس اپنی تمام تر تابنا کی کے یقین کا مل کو نظیے جاربی تھی ۔ سیکولر یاست کے شہری اندر سے کھو کھلے ہوکر رہ گئے۔ اگر بیودنیا ہے معنی تھی تو پھر زندگی بھی بے معنی تھہری۔ انسانی زندگی خود انہدای کا لمحہ بہلی تسلسل بن کر رہ گئی۔ بقول لیوس ممفورڈ (Lewis Mumford) ''پھر کے دور کا کوئی غریب ترین وحشی بھی شاید اتنی مفلس و کوگل اور اخلاقی گراوٹ میں لتھڑی ہوئی ساجی زندگی کا فرد نہ ہوگا۔ ''اس طاید اتنی مفلس و کوگل اور اخلاقی گراوٹ میں انتھری ہوئی ساجی زندگی کا فرد نہ ہوگا۔ ''اس

آئن شائن جیسے لوگ نہ صرف اپنے نظریۂ اضافیت کے سابی نتائج پر فکر مند تھے، بلکہ قدری میکا نیت کے سابق پر ان اوری میکانیت (quantum mechanics) کے متعلق بھی انہیں وہی تشویش لاحق تھی، جس نے جو ہری دُنیا کو مہم اور مجمول بتایا تھا۔ آئن شائن نے اپنے ساتھی میکس پورن (Max Borne) کے نام خط میں اس وجنی خلجان کو بیان کیا:

"تم ایک ایسے خدا پر ایمان رکھتے ہو جو پانے کھیلتا ہے لیکن میں ایک ایس کامل پُر امن اور باضابطد نیار یقین رکھتا ہوں جو تقیقی طور پر موجود ہے اور میں بے صدقیای انداز میں اسے گرفت میں لانے کی کوشش کرر ہا ہوں۔" ۱۸

مغربی سیکولرمعاشر سے میں ایمان وابقان کا فقدان دیکھ کر برٹرینڈرسل نے (جو ہرگز فد ہبی نہ تھا) خواہش ظاہر کی کہ کاش پُر انی قدریں پھر بحال ہو سکیں۔اس کے خیال میں عیسائیت میں بیسیوں عیب تھے بیکن اس کی کامل ڈھستی مغرب کے لئے تباہ کن ثابت ہوئی ہے۔جوزف ووڈ کرچ (Joseph Wood Krutch) ککھتاہے: کتناشدیداور بھرپوراعتراف ہے۔لیکن اس کے باوجود گرچ کے بیان میں موجود طرفہ تماشہ بھی قابل توجہ ہے۔وہ کہتا ہے کہ اخلاتی اقدار''قیاسی چیزیں' ہیں،لیکن سیکولرسا تی منظر سے خوف زوہ اور پریثان ہوکروہ وہی قیاسی طرز کہن ایجاد کرنا لیند بھی کرتا ہے۔

## عقلیت پرس پاتضادخود پیدا کرتی ہے

ایک مہیب اندھی مشینی قوت کی طرح سیکولرزم نے ہر دوسری چیز کوروندڈ الا، اور جب اُس نے اپنا اہداف حاصل کر لئے تو اس میں دلیل اور قبت کے نام سے پچھ باقی ندر ہا۔ پھر یہ بھی دُور دفع ہوئی اور اُتی ہی کری تھبری جتنا اُن کے نزد یک ندہب تھا، کیونک اس نے:

''وحدت،علت ومعلول تشخص اورتفوس وجود جيسے أمورا پنا لئے ہيں''۔ ''

یہ ۱۸ در ہے کی اُلٹی چھا نگ تھی۔ ولیل وہر ہان جوجد یدیت کے امتیازی وصف بیان کیے گئے۔ تھے، زندگی کے تعارف میں معیار پر پورا اُتر نے میں ناکام ہونے لگے۔

خود منطق ( logic ) جو سیمی ولائل کی مال ہے اور جو بھی علم کامل مانی جاتی تھی، اضافی می

معلوم ہونے گئی۔ کم از کم سات ایسے سٹم وجود میں آگئے جواس کے دو ہزار سالہ تقلب نا پذیری (immutability) لیے ہوئے بھاری بھر کم چہرے کوچیلنج کرنے گئے'۔ مؤرخ پال جانس کہتا ہے: ''ایک ایسی دنیا میں جہال منطق کے اصول وقوا نمین بدلے اور شکست وریخت کا شکار ہوئے ، یدد کھے کر باکل اچنجانہیں ہوتا کہ جدید ادوار و لی صورت نہ پاسکے، جیسے وہ ۱۹۲۰ء کی نسل مخطق نظر آتے ہے۔ ''ا'

اس صورت حال میں سیکولرزم کو ایک دوسرا رُخ اختیار کرنے میں زیادہ دیرنہیں گی۔ نی نی بیار یوں کا ایک سلسلہ چل اکلا - مثلاً اخلاقی بے ضابطگی ، شکستگی، بے زاری اور برشتگی جیسے عوارض سامنے آئے۔فلسفہ وجودیت،موقع کل کے مطابق بدلتے اخلاقیات، بیہودہ اورظلم و ستم کے معاشرتی مجمودی بن نے علامات کی شکل بھی اختیاری اور ایک بہتگم دنیا کے نقیب اور پیش رو بھی بے جن کی پشت پر کوئی خدا موجود نہ تھا، نہ کوئی ضا بطے تھے اور نہ اصول، کہ جن کی پابندی کی جاتی ۔ بیسب چھود لیے ہی بہتگام دیا گار، بے ہتگم اور داہیات دنیا کا اعتقاد۔ بیا امر خود ان پر بھی واضح ہوگیا جو اس نظریہ کے حای تھے۔ اور واہیات دنیا کا اعتقاد۔ بیا امر خود ان پر بھی واضح ہوگیا جو اس نظریہ کے حای تھے۔

جوزف فليجر ( Joseph Fletcher ) كيمطابق :

''اضافی اور متعلق ہونے کا مطلب یہ ہے کہ کسی ندگسی چیز کے حوالے سے یہ اضافت ہوگی قطعی اضافی ہونا تو غیر مرتب ہونا ہے، نا قابل قیاس، نا قابل تصفیہ، لایعنی اور غیراخلاقی حقیقی اضافیت کے لیے ضروری ہے کہ کوئی معروضی اور مطلق قدر ہو''۔ ۲۲

کیا بیکوئی عجیب وغریب بات بھی؟ ایک بےمغزاور تبی وامن ونیا، جس میں کوئی متعین نمونداور طریق موجود نه ہو، وہاں معاملات کو چھے ڈھنگ پر چلانے کی کیاصورت ہوگی؟ کیرک گارڈ کا جواب بیہے: '' جذبات کا فیصلہ ہی قابلِ اعتاد ہوگا۔' موصوف کا خوبصورت تراکیب کا میلان اپنی جگہ، لیکن اگر دنیا نا قابل اعتبار تضہرے تو پھر خود جذبات کی بھی کوئی سند نہیں۔ وُکن دلیمز (Duncan Williams) کو اس بات میں دوخلا بن نظر آیا۔ چنانچہ اس نے مُصل کر پوچھا: ''ایک غیر مُظَمَّم مُنتشر اور اُنگل پچود نیا میں دفور جذبات سے اُنجر نے والے نتیج پر بھروسا کیوں کیا حالے ؟'''''

بیقطعا چیرت کی بات نمیس کر کسی سابق افاشے اور معاون کے بغیر سیکولر معاشرہ انمل بے جوڑر ہتا ہے، جو ذرّوں کی طرح منتسم اور خوف زوہ افراد پیدا کرتا ہے، جنہیں ایک دوسرے سے کوئی رغبت نہیں ہوتی۔ یہی وجہ ہے کہ جدیدیت'' تفریق اور جدائی ڈالنے والی ثقافت' بن گئی۔ ایک کھوکھلی سوسائٹی جس میں'' ہے بات واضح ہوگئی کہ ہرساجی فرض خطرے سے دوجا راور افراد کا باہمی تعلق اور رشتہ تھٹے سے نازک تر رہےگا۔''۲۴

عقلیت کے لئے مغرب کا شور وغو غاب نتیج بھی نہ تھا۔ اس نے سیکوار معاشروں کو منظم شکل دی۔
مئینالو جی اور نئے آلات اور طریقوں نے نہ صرف حسن کا رکر دگی دی بلکہ زبر دست توت بھی
فراہم کی۔ البتہ نقصان بھی واضح تھا۔ ایک بانجھ کیسانیت ساجی منظر پر حاوی ہوکر رہ گئی، جس
نے قوس قزح کے سات رنگوں کو کیک رنگ منظر میں تبدیل کر کے رکھ دیا۔ اگر کا روبار سیاست کو
قومی ریاست کی تکریم و تقذیب نے اطلاقی شان اور وسعت عطا کی ، تو معاش و اقتصاد کو یا تو
استحصالی سر ماید داری نے اپنے ہاتھ میں لے لیا، یا پھر دم گھو نینے والی سوشلسٹ نوکر شائی نے
استحصالی سر ماید داری نے اپنے ہاتھ میں لے لیا، یا پھر دم گھو نینے والی سوشلسٹ نوکر شائی نے
اگویک لیا۔ جبکہ انسانی معاشر سے پر بے رحم ما دیت نے پنج گاڑ لیے۔ اب انسان ہوں یا
شافتیں، یہ سے بحض قابل استعمال اشاہ کھیریں۔

اي طرح تظم حكومت بين جمهوريت مجرّ داعداد دشار كا كھيل بن كرره گئي ۔وہ يُوں كما كثريت كى

آ مریت مسلط ہوگئی۔ دیگر فدا ہب کے پیرد کاروں اور ان کے ثقافتی تقاضوں کی کوئی فکر باقی نہ رہی۔ سیکولرزم نے بہشمول خوا تین اور فدہبی اور نسل گروہوں کے بھی اقلیتوں سے صرف نظر کوراہ دی۔ میکس ویبر کے بقول :''سیکولرسا ہی منظر محض سطحی طور پر کثریت لیے ہوئے ہے'۔

عقلیت پراسنے اصرار نے زُوح کو بھی موت کے گھاٹ اُ تاردیا۔ انسانی تعلقات میں بُعد، سردمبری اورکاروباری انداز درآئے۔ گری احوال میں کی آئی توطعن آمیز محاور وں اور زہر تاک اصطلاحات کا جہ چا عام ہوا۔ انسان کو ایک بے روح مصنوعی وجود، روبوث یا ایسے ہی کچھی نام طل ، جوسانس تو لے رہا تھا کیکن زندہ اور تقرک وجود نہ تھا۔ عقلیت پندوں کے لئے ساجی منظر کوئی وریاری چیزین کررہ گئی، جس کے ساتھ وہ اپنی کوئی نسبت تائم نیس کریا رہے تھے۔

اگر ساجیات (سوشیالوجی) انسانی حالت کی تقریح کے لئے نظریات سامنے لائی، تو نفسیات نے لا تعلقی کی بات عام کردی۔ایساس لئے ہوا کہ عقلیت پیند کی میں ابتدا ہی ہے خرابی کی کوئی صورت مضم تھی تحلیق جو ہرد کھانے کے لئے اسے ایک شوس سانچے کی ضرورت تھی۔ شیئے پیری صورت مضم تھی تحلیق جو ہرد کھانے کے لئے اسے ایک شوس سانچ کی ضرورت تھی۔ شیئے پیری احسانی وسباق ''۲۵ چا ہے تھا، اصل مجرم تو ہز ھا چڑ ھا کرچیش کی گئی موضوعیت تھی، جس نے رضا کارانہ طور پرنش کو مقام تعظیم پر لا بھیایا، تاکدا لیے اور تاک فیصلے کے جاشیس، جن پر ند ہب اور تاریخ کا واجی سا بوجہ بھی نہ ہو۔ چونکہ ان دونوں کی مادرائیت انسانی فکر وعمل کو مسیخ کرد ہی ہے، لہذا اپنے اندر کے امکانات کو ہرو کے کارلانے کے لینفس کو حقیقی دنیا میں بے قید سیال حرکت کی اجازت ہوئی چا ہے، جس کی شرح تعبیروہ خود اپنے تجربات کی بنیاد پر کرے گا۔ ہیڈیگر چا ہے، جس کی شرح تعبیروہ خود اپنے تجربات کی بنیاد پر کرے گا۔ ہیڈیگر خالف کا کہناد گل کے نابل ہے۔'

سیکوار ذہن کے زد دیک خود ؤ وطریق کاربھی اہم ہے جس کے ذریعے سے ایک نفسِ انسانی ایخ فیصلوں کے لئے متن فراہم کرتا ہے، کیونکہ یہی جدانیت ترتی کومکن بناتی ہے۔ رسی عقلیت کے فوائد اپنی جگه اس کی مرکز گریز ساجی حرکت کچھ زیادہ فرحت بخش ثابت نہیں ہو کئے۔ساجی حرکیات بر کنفرول کا کمزور مونا اس کی ناکامی بنا،اور تبذیب نفس میں کمی دوسرانشانه بنا۔اس صورت ِ حال میں عالی ظر فی ، شجاعت ،حوصلہ مندی ، ہزرگ اور جذبہ ترحم گذرے ہوئے وقتوں کی یادیں بن کررہ گئے سیکولرسوسائٹی جیسی کچھڈھلٹل ہے، بیرتسم ورواج اور عادت کے نام پر کچھ بھی ضا بطے اور طور طریق وضع کر سکتی ہے۔جنسی آزادروی اور حرامی بچول کی پیدائش ہے لے کر اسقاط حمل اور نشہ بازی ہے آ گے بڑھ کر ہم جنسیت تک اس کے لئے سب چھ فطرت کے عین نقاضے ہیں۔اس طرح کے ساج میں قول وقر ارکا کوئی وزن نہیں ہوتا، نداخلاتی پیانے قابلي توجيهوتے بيں \_ بياك پڙمرده تدن ہے، جوئتِ ذات كى گهرائيوں ميں ڈوبار ہتاہے۔ سیورزم ہی کی ترقی یافتہ شکل مابعد جدیدیت ہے،جس کے خواب وخیال کی ابتدافنون لطیف (تغییرات، افسان، مصوری) میں ہوئی، جواصلاً سیکولرزم کے درج بالا بیار پہلوؤں کی درظگی کی کوشش تھی۔ناقد کہتے ہیں کہ جدیدیت نے زندگی کواس کے حسن وآ بنگ سے محروم کر دیا ہے۔ اب اس کا وجود 'عبدرفته' کے سی عبرت آموز کھنڈرات کا ساجی منظرنا مدیثی کرتا ہے۔ عقلیت پندی ہے اس کے ملاپ کوہم جنس اور موروثی نظامات کی تھکیل کا ذمہ دارگر دانا جاتا ہے۔اس کے جواب میں مابعد جدیدیت مطلق اقدار سے چیٹے رہنے کے بجائے مضمرات برغور وفکر کی دعوت دیتی ہے۔ای طرح عقل کے گلی تسلط کی جگہ جذبات کے آزاداندا ظہار پرزور دیتی ہے، کیونکہ یصورت دیگر بیذات کے لئے تناہ کن اوراعصانی پیجانبیت کا باعث ہوگ۔

صاف ظاہر کہ مابعد جدیدیت کا بیہ پہلوفرائڈ می نفسیات کی تکرار ہے۔وجودیت کی فکر سے

استفادہ کرتے ہوئے، بابعد جدیدیت کا انسانوں سے مطالبہ ہے کہ کسی اخلاقی بنیاد کے وجود ہے۔ انکار کی بنیاد پر بات چلائی جائے۔ ای طرح انسان دوئی ہے بھی شردعات نہ کی جائے۔ ماضی کے ایسے دثیقوں ہے بھی صرف نظر کیا جائے، جن کی متنی (textual) صدافت کے ساتھ ماضی کے کسی روحانی یا ثقافتی واقعے کا تذکرہ ہو، اور جو اس سلسلے میں کوئی ایسا اُصول بیان کریں جو انسانوں کو قبولیت اور عمل پر مجبور کرے، یہ سب لائق اعتنائیں ہونے چاہئیں۔ بابعد جدیدیت کے عظم برداروں کے نقطۂ نظر سے سیمنل بالآخر انسانیت کے روایتی تصور کو منبدم کردے گا۔ ایسا کرتے ہوئے بین الثقافتی مکا لے کا امکان بھی خود بہ خود ختم ہو جائے گا۔ ان کے نزویک زیادہ اہم بات ہیہ ہے کہ ماضی کو حال سے کاٹ کررکھ ویا جائے ، تا کہ یاد ماضی کی حدوق پر جمعیتوں اور آبادیوں کی تفکیل وقعیر کا رُق موڈ دیا جائے۔ ساری ترف وور بیاس حال کے لئے ندھرف پر اگر کی حالے ، ماک والے ہے مال کے لئے ندھرف پر اگر کی حالے ۔ ساری ترف وور بیاس

لیکن یہ بات مابعد جدیدیت کی فطرت اور مزاج کے خلاف ہوگی،اگر وہ بطور ایک رجحان اور سلوک کے اپنی توجید نہ کرے جو در پیش ماحول سے توافق کرتی ہے۔اس میں بنیادی کردار بہر طور انسان کا موضوعی فنس ہے جو معروضی دنیا سے معاملہ کرتا ہے، جس میں خالتی کردار ساجی ادار دن کے ارتفا کا ہے۔ یہ ارتفا اداروں کو استقلال اور استحکام سے فرسودگی و بدا تنظامی کی طرف لانے کا عمل ہے۔ جہاں'' پیشہ ورانہ معاملات، جذباتی اور جنسی تعلقات ، شافتی اور خاندانی، بین الاقوامی اور سیاسی اُمور میں دیریا تعلقات کے بجائے عارضی عہد و بیان کا چلن عام ہو۔'''' مابعد جدیدیت کا اس طرح کا تعرف نسبتا بہتر عملیت کے لئے از بس ضروری ہے۔ مابعد جدیدیت کے علم برداروں کے نزدیک انفاز میشن میکنالوبی'' وہ منہ مانگاؤریعہ کار ہوگی، مابعد جدیدیت کے علم بھی بحق کی اور اُسے کنٹرول بھی کیا جائے گا۔ بلکہ معاملہ خودعلوم تک

یہی بات دوسری طرح یوُں کہہ سکتے ہیں کہ نفسِ انسانی جبلی طور پر اپنے خالق کو جانتی اور مانتی ہے۔ اس صلاحیت کا الله تعالیٰ سے ایك ربط اور تعلق ہے، کیونکہ اس کی ذات نے ہی تو انسانی نفس کو وجود بخشا۔

## بوهایا جاسکےگااوران سارے عمل پر تحکرانی صرف کارگزاری کی ہوگی۔''<sup>21</sup>

سیکوار ایجنڈے سے جیدہ حوالے اب خارج ہو چکے۔ ان کے بجائے مابعد جدیدیت اس رفگارنگی کی متلاثی ہے جواتنی مضبوط اور توانا ہو کہ شیکنالو جی کے زور پر قائم نظام کی بالاوتی تو ٹر سکے۔اس معالمے میں وہ دانشور حضرات سے تو قع رکھتی ہے کہ ؤہ ہراق ال دستے کا کردارادا کریں اور رائج الوقت سلم کے خلاف متند تقیدی جائز ہے پیش کریں سائنسی اتفاق رائے کو چینج کیا جائے کیونکہ یہی چیز معاشرہ کو توت دیتی ہے۔ زیادہ بہتر ہوگا کہ ثقافتوں کی ہوتلمونی اور بین الاقوامیت کی حوسلہ افزائی ہواور انہیں بیشی بنایا جائے ، کیونکہ ای سے آخر کار ہرجگہ اقدار پر جی نظام ہائے حیات ثوث چوٹ جائیں گے۔

اس ہے بھی زیادہ اہم بات ہیہ ہے کہ سیکولرزم کا بیہ ابعد جدید چہرہ نو ہمر مابید داری کا فلسفے کے محافہ پر ہراول مور چہہے، جس کے نزدیک تو می ریاست اپنے دائرے اور جغرافیہ بیس اس کی جوئ الارض، تجارتی منڈیوں اور خام مال کے ذرائع پر قبضے کی خواہش کے لئے بہت تک ہے۔ اِس لیے صارف معاشروں پرزور، سرحدات کی بندشیں ڈھیلی کرنا اور تجارتی محاصل میں کی لانا، اس کے اہداف ہیں۔ دنیا جرکے دروازے سرما ہے کے لئے چو پٹ کھلے ہونے چاہئیں، یہاس کا منتاہے۔ قو می ریاست ایک حقیق وثمن ہے کیونکہ یہاں صنعتی بنیاد ڈالی جاتی ہے تا کہ عوامی صغرور تیں مقامی سطح پر پوری ہوں۔ ترتی پذیر اور غیرترتی یافتہ ممالک کے ارزاں اور کم قیت مزدور مغرب کی گرال قیمت اشیاء بیچنے کی صلاحیت کے لئے تباہ کن ہیں۔ اس لئے ایک طرف مجکاری اور دوسری طرف مقامی کرنسیوں کا ڈالر میں مبادلہ ایسے دوہتھیار ہیں جوچھوٹے ممالک کا دوسروں پر انحصار بڑھاتے چلے جاتے ہیں۔ عالمی مالیاتی فنڈ (IMF) اور عالمی بینک بیار معیشتوں کی اصلاح کے پردے میں قبضہ وکنٹرول کے نئے آلات اور ترب ہیں۔ اس پس معیشتوں کی اصلاح کے پردے میں قبضہ وکنٹرول کے نئے آلات اور ترب ہیں۔ اس پس معیشتوں کی اصلاح کے پردے میں قبضہ وکنٹرول کے نئے آلات اور ترب ہیں۔ اس پس

- یائے داری کی جگه نابستگی اور اجنبیت
- اصلی اور شوس کام کے بجائے محض دکھاوا
- اطلاعاتی سوسائی عام کلچرادر معیشت کی باہم پوشگی
  - ذات كى تشكيل بەذرىعەصارفانەنظام
  - جم رنگ اقداراور تناسی طریق فکرومل
- جذبات دخوابشات کی اوّلیت (عیش دنتاط اورنمود ونمائش کا حصول)
  - تَعَثَيرِي ثَقَافَت
    - عالمگيريت

نقافت میں تکثیریت فی الاصل ایک مخصوص حالت کا نام ہے، جہاں انسانی حقوق کے ور دپر ہمہ وفت زوراورلطف وئر ورآ لات کا کام دیتے ہیں، یا چھروہ تناؤ کم کرنے کے ذرائع ہیں جن کے ذریعے سوسائٹی کوموم کی ناک بنایا اور تا لیع مہمل رکھا جا سکتا ہے۔ صار فیت کا حذیہ اور رجحان وہ کھلونے ہیں، جن سے بیسکولرلا دین معاشرہ کھیلتار ہے گا۔

اس زاویر نظر سے مابعد جدیدیت ایک نیا طرزِ حیات بھی ہے اور سیکورمغرب کی بالادتی کا ذریع بھی بالکل اس سے نسلک ایک سوال پیدا ہوتا ہے:

کیا ما بعد جدیدیت جمارے زمانے کے حاوی تصور کے طور پرعزت واحتر ام کا مقام پاسکے گی اور رائج الوقت نظام پراس کاعکس پڑے گا؟

اس چیز کا انحصاراس بات پر ہے کہ کیا مابعد جدید بیت نقد ونظر اور تنقیدی بحث کی سطح سے انھے کر کوئی تھوس نظام فکر وعمل دینے کے قابل ہو پائے گی یانہیں۔ اسے بس اتن کا میابی مل سکی ہے کہ اس نے اپنا آپ مغربی حکومتوں کے حوالے کر دیاہے، جنہوں نے اسے انسانی حقوق، تحریک نسواں، مریضانہ حد تک صارفیت، اور عالمی کی قطبیت کے دائروں میں خوب استعمال کیا۔ اور وہ بھی سیاسی ڈیڈے کے طور پرجس سے اُن ترقی پذیر ممالک کی سرکو بی گئی، جنہیں مغرب نے دور گئی، جنہیں مغرب نے سیکولر حضرات نے دور گئی اصطلاح میں '' بدمعاش' قرار دیا۔ لیکن کیا مغرب کے سیکولر حضرات اس سے آگے بھی بڑھ پائی مسلے کوموقع دیں اس سے آگے بھی بڑھ پائی میں گے اور مابعد جدید بیت کے اُبھی ہوئے بہتگم سلیے کوموقع دیں گئے کہ وہ عقل اور دلیل پر قائم منفیط ڈھانچوں کی جگہ لے لیں؟ ایسا ہوتا بالکل نظر نہیں آتا۔ موضوعی طر فِکر وطر فِس میں حیات انسانی شاید حالات سے نمٹنے کا اسلوب فن ہو ہیکن اس کے لئے میمکن نہیں کہ وہ وقون کی اخترا گی ان خوار اسلوب کی نقل کر سکے، وہ کسی صورت بھی اپنی فات یو اسلوب کی نقل کر سکے، وہ کسی صورت بھی اپنی فات یو اسلوب کی نقل کر سکے، وہ کسی صورت بھی اپنی فات یو اسلوب کی نقل کر سکے، وہ کسی صورت بھی اپنی فات وات میں گھون کو کار کی طرح تو ہیں ہو ہوئی۔

زیادہ اہم بات یہ ہے کہ ایک ہم آ بنگ اورخود مختار نفسِ انسانی نیاتو قابلِ عمل خیال ہے کیونکہ بات اضافیت تک جا پہنچتی ہے، جس سے بالآخر معاشرتی وجود تہہ وبالا ہوکررہ جاتا ہے۔ نہ بیہ تصور فلسفیانہ بنیادوں پرکسی فردیا معاشرہ کے لئے کوئی معقول بنیادی فراہم کرتا ہے۔ بیمکن نہیں کہ کوئی نفس خالی الذہن ہواور پھرا ہے واقعی آزاد بھی کہا جا سکے۔انسانی عقل وشعور کی تھیل اور تنظیم خصرف ایک شعوری اور مقصدی کوشش ہے، جو معاشرتی لوازم ہے ہم آ ہنگ ہوتی ہے، بلکہ پھے دوسرے عوائل بھی اس میں شریک کار ہیں، جو تحت شعوری میں بھی وُنیا کی تھا ہوتی ہے، بلکہ پھے دوسرے عوائل بھی اس میں شریک کار ہیں، جو تحت شعوری میں بھی وُنیا کی تھا ہوتی ہے، نظاموں سے دُور بہت ہی جیب و فریب کام کرتے ہیں۔ آخرانسان کسی الی فضا میں تو پروان نہیں چڑھتا کہ جس میں نہ اطلاعات موجود ہوں اور نہ قدروں سے تہی اور رہم و رواج سے میاری ہو۔

ا پے کارگرعوامل میں تاریخ بھی شامل ہے، جے نا قابل گرفت سلسلۂ مدارج سمجھ کرازیس خارج منہیں تفہرایا جاسکنا:''ایک ایسائیج جس میں پاگل پن اورؤ کھ در دہو' ۔ ۲۸ اس کے برعکس تاریخ ہے ہم ماضی کو بمجھ کے بیں، قو موں کے عروح وزوال اور ماضی کے فیصلوں کو جنہوں نے ہمارے حال کومتاکر کیا تاریخ ہی ہے سمجھا جاسکتا ہے۔ ماضی کے ورثے کے گہرے باطنی مشاہدے کے بخیر ہمارا حال ہمارے لئے قصطاً ہے معنی ہے۔

ای طرح حقیقت زمانی و مکانی کی تشریح اور تعریف کو: 'ایک منتشر، یک زمانی اور خود کار کا نئات' '' آک مماثل قر ار نمیس و یا جاسکتا ہے، کیونکہ اس طرح کی تشریح کسی ناول کے بلاث کے لیے تو موز دل گئی ہے، جس میں ایک فر بین اور مضبوط اعصاب کا حال او یہ خود اینے ''دکھوں کو ترک و کیف اور تفکیل نو''' '' کے سانچ میں و حال کر دکھا تا ہے ۔ لیکن الی خود ساختہ ما فوق الحقیقت منظر کشی جو خد کورہ او یہ کے جس کر سامنے آئے ، حقیقت سے و ور پار کا بھی تعلق نمیس منظر کشی جو خد کورہ او یہ کا کئات کی مور ہی ہو۔ مثلاً محض تین سو برس پہلے کی بات ہے کہ کا کئات کی مور ہی ہو۔ مثلاً محض تین سو برس پہلے کی بات ہے کہ کا کئات کی مور ہی ہو۔ مثلاً محض تین سو برس پہلے کی بات ہے کہ کا کئات کی مور ہی گئی، جے ماڈہ اور رفتار کی اصطلاحات سے سمجھا

هی غلطی جو سیکولر حلقوں نے نظریۂ ارتقاکے ضمن میں کی، اضافیت کے بارے میں بھی برابردھرائی گئی۔ اگر کچھ معروضی سے چائی رہ گئی تھی تو وہ باقی نه رھی۔سائنس اپنی تمام تر تابناکی کے یقینِ کامل کو نگلے جارھی تھی۔

جاسکتا تھا۔ مادہ مکال اور زمال کے تنگیشی تناظر میں کا تنات کیسے دکھائی دیتی ہے، ایسی درجہ بندی اور اقسام کا یا تو علم بی خدتھا یا انہیں حادثاتی شار کیا گیا۔ اس کے بعد قدری نظریہ (quantum theory) سامنے آیا۔ نیج بتا تحت جو ہری سطح پر ابہام اور عدم یقین پیدا ہوا، جس نے پُر انے تصور کو شدید شکست و ریخت سے دوجا رکردیا۔ کا تنات دیکھتے ہی دیکھتے ایک مسائلتان بن گئی ۔ آئن شائن جیسے لوگوں نے نظریۃ اختشار کا انکار کردیا، کیونکہ اس کے خیال میں سوائے استحکام اور تنظیم پچھا ور ممکن ہی نہ تھا۔ وہائٹ ہیڈ (Whitehead) کو ساجی سائنس دانوں کا ربحان پیند نہ آیا، نداسے وہ لوگ بھلے گئے، جنہوں نے سائنسی تج بدات کو شویں حقائق کا نام دے دیا۔ اُس نے ایسے رویوں کو '' بے بحل محکمیت'' اسلام و شوی دیا۔ اُس نے ایسے رویوں کو '' بے بحل محکمیت' اسلام و شویل کو نہ بھلے گئے ، جنہوں اُسے سائنسی تج بدات کو شویل کو '' بے بحل محکمیت' اسلام و سویل کو '' بے بحل محکمیت' اسلام و سویل کو '' بے بحل محکمیت' سائلی کو پودئی منطق قرار دیا۔

اسی طرح ہی بھی ایک خطرناک سوچ ہوگی ، اگر وجو دِ انسانیت اوراُس کی نموکو ڈات ِ نفس اور حقیقت کے درمیان موافقت ہے متعلق کر دیا جائے ، یا جیسے کہا جاتا ہے کہ تمام معاشرتی مظاہر اوراُن کامتن فرو کی کاوشوں کامر ہون منت ہے۔ ڈیوڈ کولب (David Kolb) اس موضوع پر بیگل اور ہیڈیگر کے خیالات کی تنجیعی یوں پیش کرتا ہے: ''انسان یہ خواب دیکھنا چھوڑ دے کہ وہ ایک ناپیدا کنار خطمتقیم میں چاتا ہوا ایک دائرے میں داخل ہوجائے گا۔ اے اس دائرے کا وجود ماننا پڑے گا، جس کے اندروہ پہلے سے موجود ہے اور دائر ہمی وہ جس کی مقداریا لمبائی اپنے امکانات کے حوالے سے محدود ہے۔ دائرے کی فطرت اور ساخت پر تو دونوں معزات مختلف فیہ ہیں، لیکن اس امر کی تر دید میں وہ متنق ہیں کہ نشس ایک ایسے مکان (space) میں موجود ہے جو المحدود امکان کا حائل غیر جانبدار پس منظرے۔ ' ۲۳۳

#### اسلام ہی واحد نظریہ ہے

اسلام کی نظر میں یہ جہان کوئی مثین کی طرح کی چیز نہیں ہے، جے (معاذ اللہ) کوئی بہرااور بے
تعلق خدا گردش دے رہا ہو۔ نہ یہ منتشر اجزاء کا کوئی ملخوبہ ہے جو ہروقت آپس میں مگرار ہے
ہوں۔ اس سے قطعی مختلف یہ دنیا ایک بہت بیچیدہ تھکیل ہے، جس میں باہمی اجماع کا اصول
پوری طرح کار فرما ہے، جو ایک بہت منفرہ تامی تھکیل میں شمنھا ہوا ہے۔ یہ جہال
رنگ و بو، اتفاقیہ و جود میں نہیں آیا، کہ جس کا نہ آغاز ہوا ورنہ کوئی انجام۔ بیخلیق ایک پروگرام
کے تحت ہوئی ہے جس کی سمت متعین ہے اور زیادہ اہم بات یہ کہ انسان اس میں مرکزی
حیثیت کا مالک ہے۔ اس جہان پرایک تی وقع م متعلق وگر منداور بزرگ و برتر خدا حکران
ہے۔ اگر کسی کو کہیں بہ ظاہر ہے ربطی اور انتشار نظر آتا ہے تو یہ وجودہ انسان کی اپنی کوتاہ نظری
ہے۔ اگر کسی کو کہیں برطانوی واقعہ جو مشاہدے اور ادراک میں آئے انسانی زندگی کے لئے
گھوم رہا ہے۔ کیونکہ ہر ثانوی واقعہ جو مشاہدے اور ادراک میں آئے انسانی زندگی کے لئے
معداور معاون ہے، اس میں ہوایت اور رہنمائی بھی شامل ہے۔ امر واقعی ہے کہ
معداور معاون ہے، اس میں میں ہوایت اور رہنمائی بھی شامل ہے۔ امر واقعی ہے کہ

الله كے حضور سے عطاشدہ ہدایت، حیات انسانی كی منطق شمیل ہے۔ اگر بیدند ہوتو مخلوق كے لئے خالق ارض وساء كا مونا، ند ہونا برابر ہوجاتا ہے اور خوق مخلیق بے معنی تھر تی ہے۔ چنانچدو حی والبام پر بنی اسلام نے درج ذیل خردی:

توحید باری کا بر بنیادی اصول دوقطی ہے: ایک طرف خالق ہے، دوسری طرف مخلوق - دونول

اللہ وحدۂ لاشریک اور بے شل ہے۔ساری موجودات کا سرچشمہ، ایک جل وعلیٰ خالق جس کا کوئی ثانی نہیں۔

وجودی کاظ ہے غیر متجانس (disparate) ہیں۔ نہ یہ دونوں ایک ہیں اور نہ کیاں ۔ تخلیق اللہ رب العزت کی صفتِ خالقیت پر مخصر ہے۔ اس طرح یہ دونوں مقصدی صداقتیں ہیں۔ دوسری مخلوقات ہے مختلف عالم تخلیق میں انسان کا خصوصی مقام ہے، جوایک مخصوص جبلت اور ائداز میں بندھی ہوئی ہیں اور انہیں فطرت کے بے لچک قوا نین اور ضا بطے گس کرر کھتے ہیں۔ انہیں طبیعی اور اخلاقی حوالوں سے بے قید آزادی حاصل رہتی ہے۔ اس آزادی کی مخصوص عابت ہے جوانیانی تحریم ہے ہم آ جنگ ہے۔ این انسان کی بیصلاحیت کہ وہ البامی ہوا ہت پڑی کرتے ہوئے اپنا اظہار کریا ہے۔ انسان نہ تو تخلیقی طور پر قابل نفرت ہے، اور نہ وہ روزاول ہے کہ دوراول ہے۔ اس کے قطعی برعکس اللہ تعالی نے انسان کو زمین پر اپنا نائب اور خلیفہ بنایا، تا کہ اللہ رب العزت کے ارادوں اور مرضیات کی تکمیل ہو۔ یعنی انسان زمین پر اپنا زمین پر اپنا زمین پر اپنا در میں ہو ایک اللہ درب العزت کے ارادوں اور مرضیات کی تکمیل ہو۔ یعنی انسان در میں پر ایک الی تہذیب کو ہروئے کار لائے ، جوانی ذات میں امن سے رہے اور خارج میں دوسروں سے نہ اُلے کھے۔ کیونکہ اسے حقیق سر چھنے (ذات باری تعالی) سے اس کے تعلق کا بہی دوسروں سے نہ اُلے کھے۔ کیونکہ اسے حقیق سر چھنے (ذات باری تعالی) سے اس کے تعلق کا بہی

تقاضا ہے جیے خلوق کی فلاح و بہبود جا ہے۔ بقول ڈاکٹر اساعیل الفاروتی:

''اللّٰدربّ العزت کی بالاتر مرضی و منشا کے بغیر کا نکات کی کوئی حقیقت اور عائت ہی نہیں ہوسکتی ، جو انسان کی اخلاقی سعی وعمل کا مقصود و مطلوب ہے ... اگر انسان تخلیقِ خداوندی کا سرتاج ہے تو اس بناء پر ہے کہ ذاتی سطح پراخلاقی کاوٹر اور عمل کے ذریعے وہ واحد کا کناتی واسط ہے ، جس کے ذریعے برتر الٰہی مرضی ، زمان و مکان کے منظم ساوی وجود میں داخل ہوتی اور تاریخ بن حاتی ہے ۔' ۳۳

اس صورت گری میں اللہ تعالی پرائیمان زندگی کا اصول بن جاتا ہے، جس کی بڑی انقلا بی اہمیت ہے۔ انسان اپنے وجود کی آخری حد تک پہنچ جاتا ہے، تا کہ وہ زندگانی کی اس تمثیل میں اپنا کا نتاتی کر دار بہنو بی اداکر سکے۔

اسلام کواپ الها می ہونے پراس درجہ یقتین کامل ہے کہ وہ بقول الفاروقی اپنے آپ کوسائنسی حقیقت کے مماثل قرار دیتا ہے، جس کی تقید بین با قاعدہ حقیقی مشاہدہ کرنے والا کرسکتا ہے، بشرطیکہ اس کی تجزیاتی صلاحیس، اس کی تربیتی اُٹھان، اس کے موروثی عقیدے اور پڑھائی گئی تاریخ نے منح نہ کردی ہوں۔ یہ بھی ضروری ہے کہ وہ کلی حیات کی نہائی میں اپنے آپ کورکھ کر صورت حال کا جائزہ لے ، تا کہ اسے موجودات کا کامل تصور حاصل ہو فردگی ذات، اس طرح خالی الذبین ہوکر اپنے حقیقی تشخص کو پاسکے گی، جسے ایک متعین مقصد حاصل ہوگا، جو باتی سارے اثرات کا راستہ روک دے گا اور زمان و مکان میں اس کے آگے بڑھتے چلے جانے کا جو زائم کرد ہے گا۔

قرآنِ پاک بفسِ انسانی کوآیات البی کی نشست گاہ قرار دیتا ہے کہ جب وہ'' تمدن کے بھاری بوجھ'' سے آزاد ہوکر عمل کرے تو ''اللہ تعالیٰ کے وجو دکی تصدیق کر تا ہے۔'' میں بات دوسری طرح یؤں کہد سکتے ہیں کہ نفسِ انسانی جبلی طور پراپنے خالق کو جانتی اور مانتی ہے۔اس صلاحیت کا اللہ تعالیٰ ہے ایک ربط اور تعلق ہے، کیونکہ اس کی ذات نے ہی توانسانی نفس کو وجود بخشا۔

## قرآنِ پاک مین نفسِ انسانی کی تین حالتیں بیان ہوئی ہیں:

- نفس امّارہ: و فنس جوانسان کوبدی برأ کسا تاہے۔
  - نفس لوّ امد: و نفس جوغلط کارکوملامت کرتا ہے۔
- نفسِ مطمئنه: و نفس جواسلام کی صداقت پرمطمئن اور جیے ایمان کی نعمت حاصل ہے۔

یہ تین آ زاد نفوس نہیں ہیں بلکہ ایک ہی مربوط نفس کی تین کیفیتیں اور اعمال ہیں۔ یہ نفس اس حوالے سے خود مختار ہے کہ اسے بیا حقیار دیا گیا ہے کہ چاہے تواپنے خالق اللہ رہ العزت سے مجوج ہا ہے اور چاہے تو اس ذات باری تعالی کا افکار کردے۔ پہلی صورت میں وہ سلم ہے جبکہ دوسری صورت میں کا فریا مشرک، (جو اپنی ذات ہی کو جا کم وعتار بنا بیٹھے یا قومیت ہسلیت، رواجات، قیاسی نظریات اور خواہشات نفس جیسے باطل خداؤں کی بندگی کرے)۔

قرآن پاک کہتا ہے: ''اللہ نے مومنوں کی جان اور اُن کے مال، جنت کے بدلے خرید لئے۔
سووہ اللہ کی راہ بیں لڑتے ہیں۔ مارتے بھی ہیں اور مارے بھی جاتے ہیں۔ یہ اللہ کا سچا وعدہ ہے
تورات، انجیل اور قرآن میں۔ اور اللہ ہے بڑھ کرکون اپنے وعدے میں سچا ہے؟ لہذا للہ ہے
کیے ہوے اس خرید وفر وخت پر خوشیاں مناؤ۔ اور یہی بہت بڑی کا میلی ہے۔'' اس آیت کی
تفسیر میں صاحب تفہیم القرآن کہتے ہیں کہ ایمان نرا ما بعد الطبیعی تصور نہیں، بلکہ اللہ تعالیٰ کے
ساتھ طے کردہ معاملہ ہے، جس میں ایک مومن اپنانفس (زندگی) اور اپنا مال اللہ کے ہاتھ بینے
ساتھ طے کردہ معاملہ ہے، جس میں ایک مومن اپنانفس (زندگی) اور اپنا مال اللہ کے ہاتھ بینے

پرراضی ہوتا ہے اور جواب میں وہ ملنے والی جنت کا وعدہ قبول کرتا ہے۔ اس کا بیہ مطلب ہرگز فہیں کہ جو پچھاس نے اللہ کے ہاتھ بیچا وہ واقعی اس کا اپنا تھا۔ دراصل مومن کے پاس (اور کسی بھی انسان کے پاس) اپنا پچھبی نہیں جس پر وہ ملکیت کا دعویٰ کر سکے۔ اس کا سب پچھاللہ تعالٰی کا عظا کر وہ ہے۔ ہاں! اس حیات ارضی میں وہ عظا کر وہ اما نتوں کو کیسے استعمال کرتا ہے، یہان اللہ تعالٰی کا وعدہ بالکل برملا اور واضح ہے کہ اگر انسان نے بطور ایشن فرمہ داری کا منظاہرہ کیا، تو آخرت میں (جنت الفردوس) کا مستحق اور وارث ہوگا۔ بقول سید مودودی اس معاہدے کے مضمرات سہ گونہ ہیں: انسان دوطرح کے امتحانات میں بقول سید مودودی اس معاہدے کے مضمرات سہ گونہ ہیں: انسان دوطرح کے امتحانات میں اللہ تعالٰی کے اول ایس ہے اور وہ اطاعت گزار ہیں؟ ٹانیا، کیا آئیس اللہ تعالٰی کے اس وعدے پر یقین سے کہ آئیس ہز آخرت میں ملے گی؟

اسلامی شریعت میں جو بھی پیر عقیدہ رکھے اور اس کی شہادت دینو وہ مومن ہے۔ جب تک اس کے خلاف کوئی بات ثابت نہ ہوجائے ، کوئی بھی عدالت (یامفتی) اس کے دائر ہ اسلام میں ہونے کا انکار نہیں کر سکتی۔ اس کے برعکس اللہ رب العزت عقید ہے کی ظاہری شکلوں سے متاثر نہیں ہوتا۔ وہ ہرخض کے دل میں جھا مگتا ہے۔ یہ بالکل ممکن ہے کہ ایک شخص نمازی اور روز ہوار ہو، نیکن اپنے جان و مال اللہ کے ہاتھ دینے ہے گا جائے۔ اس صورت میں دنیا والے تو اسے مومن (مسلم) نشلیم کریں گے ، نیکن اللہ تعالی کے ہاں ایسا ایمان اور اسلام شلیم نہیں ہوگا۔

جب ایمان کی کیفیت بیہ ہوتو لازم ہے کہ بیداسلامی طرزِ عمل کو چھان پیٹک کرغیر اسلامی طور طریقوں سے جُدا کر کے اپنائے۔ ایک مومن نفس حیات، ونیا کی اس سیکشش میں خالق کا سُتات کے عطا کردہ بنیا دی اصولوں کی روشنی ہے استفادہ کرتا ہے اور جان ہو چھ کرایک لمجے کے لئے بھی ان اصولوں اور ضابطوں کی خلاف ورزی نہیں کرتا۔ اگر بھی کوئی قدم غلط پڑھائے تو وہ گیا اس کا یه مطلب هے که اسلام ایك سربند نظام دیتا هے، جس میں انسانی عقل و دانش کے لئے کوئی جگه نهیں؟ اسلام اس خیال کی نفی کرتے هوئے کهتا هے که مرضیاتِ الهی کا اتباع اظهارِ ذات کی کوئی اوٹ پٹانگ مهم جوئی نهیں هے۔

تائب ہوکراللہ کی طرف بلٹتا ہے۔ یہی حال پوری مسلم سوسائی کا بھی ہے کہ وہ بیشمول کا روبایہ حکومت، زندگی کے سارے معمولات اللہ تعالیٰ کی ہدایت کی روشنی میں طے کرتی ہے۔ ۳۵ کیااس کا بیمطلب ہے کہ اسلام ایک سر بند نظام دیتا ہے، جس میں انسانی عقل ودانش کے لئے کوئی جگہ نہیں؟ اسلام اس خیال کی نئی کرتے ہوئے کہنا ہے کہ مرضیات الہی کا اتباع، اظہارِ زات کی کوئی اوٹ بٹا تگ مہم جوئی نہیں ہے۔ ایک مسلم نفس کھوکھا اور تا آسودہ وجوز نہیں ہوتا، نہ بیر جرین (Bergerien) انداز میں کوئی نگا بھیا تھری وائروں کے اندرر ہتے ہوئے عقل ودانش ہے۔ یہا تا اور اپنا ماحول سنوار نے کے لئے قدری وائروں کے اندرر ہتے ہوئے عقل ودانش ہیں اخباز کرتا ہے۔ اصطلاحی اور جیتی عقلیت کے جو کرتا ہے۔ اصطلاحی اور جیتی عقلیت کے میں اخباز کرتا ہے۔ اصطلاحی اور جیتی عقلیت کے میں اخباز کرتا ہے۔ اصطلاحی اور جیتی عقلیت کے بیت امراز میں پوست ہے، جو روایت کا احترام کرتی ہے اور جیتی مجارت کی ہیتم چند خصوص اقدار میں پوست ہے، جو روایت کا احترام کرتی ہے اور جیتی مجارت کی حقلہ ہے کوئکہ ہی امراز کے دواوں کو اصلاح اور تو از ن کی طالب ہوتی ہے۔ یہ عقلیت مقصدی جمی ہوتی ہے کوئکہ ہی امراز کا ورتو از ن کی طالب ہوتی ہے۔ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ایک خدای خدالوں کو اصلاح اور تو از ن کی طالب ہوتی ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ ایک خدایل خدالوں کو اصلاح اور تو از ن کی طالب ہوتی ہے۔ اس کا مطلب ہیہ ہوتی ہے۔ کہ ایک خدایل خدالوں کو اسلاح اور تو از ن کی طالب ہوتی ہے۔ اس کا مطلب ہیہ ہوتی ہے۔ کہ ایک خدایل خدالوں کو

آپس میں منقسم نہیں ہونا جا ہیں۔ لیکن یہ اتحاد باہمی تھونسا نہیں جاتا بلکہ اسلام کے بنیادی اصولوں سے حاصل ہوتا ہے۔ اِس کا رمطلب بھی نہیں کہ بھی اُمت میں اختلاف اِرائے واقع نہ ہو۔ یہ اصلاً اختلاف میں اتفاق اور اتحاد کا منظر ہے، جہاں جداگانہ رائے کی اجازت تو ہے، لیکن پرختلف النوع مرمل کرا کہ خوش رنگ لے کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔

اس نظام حیات بیس غیروں کو بھی شامل رکھنے کی پوری پوری تجائش اور طریق کار موجود ہے۔
ایس نظام حیات بیس غیروں کو بھی شامل رکھنے کی پوری پوری تجائش اور طریق کا روپ دھارا ہو،
لیمن بیسب مل کراسپنے ایک رب اللہ ذوالجال کی طرف رواں دواں رہتے ہیں۔اسلام میں
عقل وفکر اور تدقیر پرزور بہت زیادہ ہے۔ ڈاکٹر اساعیل الفاروقی کا خیال ہے کے عقلی ولائل کا
پیال سرجہتی کردارہے:

ولاً ان سارے تصورات اور فکری نظامات کا انکار جو حقیقت ہے میل نہ کھاتے ہوں ؟

ٹانیا ہرطرح کے تصادات کی چھانٹی ؛ اور

ثالثًا منے حالات وواقعات کے لئے ذہن کوکھلا اورآ مادہ رکھنے کی صلاحیت۔

الفاروتی کے خیال میں عقلیت کا مؤخرالذکر پہلواسلام کی نظر میں بے حداہم ہے، کیونکہ اس کے ذریعے سلم معاشر کے وضابطہ بنداور جابر قدامت پرتی ہے بچایا جاسکتا ہے۔۳۳

لگتا ہے اسلام کا یمی پہلو ہے جس نے پروفیسر فرز (Turner) کواس اعتراف پر مجبور کردیا کماسلام ابعد جدیدیت کا جواب ہے۔ ۳۷

سیکوار حضرات ہے ہم وہی کیچیء عرض کریں گے جو پال جانسن نے آزادی کی نو نوشتہ تاریخی دستاویز "Palimpsests of Freedom" کے عنوان کے تحت کھھا: ''وہ جو ، ۱۹۸ء کے عشرے میں وقیانوی اور متروک بی نہیں بلکہ مشکد خیر بھی لگا۔وہ فہ بہی عقیدہ نہ تھا بلکہ اس کے زوال وانقال کے متعلق وہ پیشن گا۔وہ فہ بہی عقیدہ نہ تھا بلکہ اس کے زوال وانقال کے متعلق وہ پیشن سار ترواور بہت سے دوسرے علماء کہہ گئے تھے۔ ہمارے دور کے اختتام پر خود سیکورائیزیشن کی اصطلاح پر سوالیہ نشان لگ گیا'… وین وفد ہب کا شہادل، وضعیت (positivism) جو سیکورزم کی جان ہے، یوں غائب ہوئی کہ اس کا نام و نشان نہیں مل رہا تھا اور اس طرح جان ہنری نیو مین کی رائے کی تصدیق ہوگئی کہ تھے۔ اس کے مقابل عقل و اس کا پودالگا دیا جائے تو اس کا اُکھاڑ نامشکل ہے۔ اس کے مقابل عقل و دائش کے جموٹے دعویدارا پی کوئی جڑ سے نہیں رکھتے۔ اچا تک (کھمبیوں کی طرح) سرا تھا۔ور اس بی اچا تک رکھمبیوں کی طرح) سرا تھا۔ ور ایس بی اچا تک کر جھا کرختم ہوجاتے ہیں۔ نہیں طرح) سرا تھا۔ در جو ۱۹۸۰ء میں تو اور ایسے ہیں اچا تک کر جھا کرختم ہوجاتے ہیں۔ نہیں بالکل ممکن اور متوقع ہے کہ ۱۹۹۰ء میں بہت کم طحد ین باقی رہے، بہنست بالکل ممکن اور متوقع ہے کہ ۱۹۹۰ء میں بہت کم طحد ین باقی رہے، بہنست میں تعداد کے جو ۱۹۸۰ء میں تھی۔ "

جومسلمان اپنے آپ کوسیکولر کہتے ہیں، یا وہ جو بجھتے ہیں کداسلام سے جان چھڑائے بغیر بھی وہ سیکولرزم کی بیروی کر سکتے ہیں، اُن سے کی سوال پوجھے جاسکتے ہیں:

قرآن پاک میں سابق ، اقتصادی اور سیاس معاملات کے متعلق بہت سے احکامات اور اخلاقی تعلیمات موجود میں ، جوملکتی انظام وانصرام کے بغیر تشد تعمیل رہتے ہیں۔ جب صورتِ واقعہ سیہ ہے تو کیا اسلام کے ایک بڑے جھے کوچھوٹے بغیر چھوڑ دیا جائے؟ اس کے لئے کون سا قانونی یا شرع جواز موجود ہے؟ کیا ایسائی معاملہ انسان کے اپنے بنائے ہوئے مجموعہ تو انین سے بھی

کیا جاسکتا ہے، جب کوئی شہری آٹھ کر اعلان کردے کہ ٹھیک ہے میں اِس قانون کوشلیم کرتا ہوں، کمین وہ دوسرے فلال والے کونہیں مانتا؟ کیا مملکت اس طرزعمل کی اجازت وہاں بھی دے گی ؟

قرآن وسنت کے پیش نظر ایک تہذیب کی تشکیل ہے۔ اسلامیانے کی پکار دیے بغیر ایسا کرنا کیے مکن ہوگا، یا اسلام کے بارے بیل '' بچھ لوہ ''بچھ چھوڑ دو'' کا روبیہ اپنایا جائے گا؟ یا آگے بڑھ کر سیکولرزم کے ساتھ مداہنت یعنی من مرضی کے مطابق لین دین کا معاملہ کرنا ہوگا؟ ہر مان کو بہت کہ اسلام کا میاب کو بہت کہ اسلام کی متاز اور نمایاں خصوصیت کیا ہے؟ وہ بیر تقیقت ہے کہ دین اور سیاست میں تفریق مکن نہیں۔'' ۲۹ دین اور سیاست میں تفریق کی مکن نہیں۔'' ۲۹ دین اور سیاست میں تفریق کی مکن نہیں۔'' ۲۹ دین اور سیاست میں تفریق کی مکن نہیں۔'' ۲۹ دین اور سیاست میں تفریق کی مکن نہیں۔'' ۲۹ دین اور سیاست میں تفریق کی مکن نہیں۔'' ۲۹ دین اور سیاست میں تفریق کی سیاست میں تفریق کی سیاست کیا ہے کہ دین اور سیاست میں تفریق کی سیاست کی سیاست میں تفریق کی سیاست کی سیاست کی سیاست میں تفریق کی سیاست ک

اصطلاحات کا تضادتو ہول جا میں ،ایک سیکور مسلمان کم از کم گھلے عام یہ کہہ سکتا ہے کہ قرآن
کتاب مقدس ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس کا رویہ قرآن کی طرف احترامی ہو، کہ یہ اللہ تعالیٰ کا
نازل کردہ کلام ہے اور کسی ڈھنگ کی برکت کے حصول کے لئے وہ اسے احترام اور محبت سے
چوم بھی سکتا ہے۔ ہر دوصور توں بین تأثر یہی اُ جرے گا کہ یہ کتاب البامی ہے، تبرک ہے اور
ارفع واعلیٰ ہے۔ ورنداس سیکور مرد یا عورت کے دل بین احترام کے بیجذبات اُ بحربی نہیں سکتے
سے طرفہ تمان ہے کہ تضاد سہیں پر اپنے آپ کو بے نقاب کرد بتا ہے۔ اگر قرآن وئی اللی پر بخی
ہے (اور یقینا ایسانی ہے) اور اگر اس میں برکت ہے تو پھراس کی تعلیمات کو وہی تقدیس کیوں
نہیں دی جاتی ؟ کیا اس کے مقدس بیان میں پچھے ''کفر والحاد'' بھی موجود ہے؟ یہ تو ممکن ہی
نہیں۔ جو مقدس جو وہ الحاد کو کہاں برداشت کرے گا؟ غرض سیکولراصحاب کے نزد یک قرآن
ایک تج یدی وجودر کھتے ہوئے ، جس میں ہدایت اور رہنمائی کے نام سے پچھے نہ ہو، وتی پر بی اور

الہامی بھی ہوسکتا ہے۔ لیکن وہ ہدایت جس کی خاطر ہی بیقر آن نازل ہوااور جستر آن انسانوں کی اصل ضرورت اور احتیاج بتاتا ہے، اس کے لئے تصور اسااحترام بھی نہ ہو۔ بیرو بینظا ہر کرتا ہے کہ بھی بوجھ کا کوئی اہم مسئلہ در پیش ہے۔ مثلاً ، اگر قر آن کا محض احترام مقصود تھا اور اسے کہ بھی بوجھ کا کوئی اہم سئلہ در پیش ہے۔ مثلاً ، اگر قر آن کا محض احترام مقصود تھا اور اسے کہ کئی متبرک یادگار کے طور پراً تا راجا تا۔ کیونکہ سی متبرک جسے کے لئے نقتریس واحترام کی بوجا پائے کی طرح کی رمی شکل جبویز کی جاسکتی سی متبرک جسے کے لئے نقاصا تو بیہ کہ اس کی تلاوت ہو، اس پرخور وفکر ہواور اس کے فرامین میں گئیل کیا جائے۔

یہ جمی دیکھیں کہ اگر قرآن صدافت ہے تو پھر یہ غیر متبدل ہے، ابدی ہے اور برگزیدہ ہے۔ اس کے برعکس اگر سیکولرزم کا اجاع ہونا ہے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ آج کے حالات کے لئے یہ نظریہ تو صحیح ہے، لیکن اسلام نا قابل عمل ہے۔ اس کا ایک مطلب یہ بھی بنتا ہے کہ اسلام کی بہ نبست سیکولرزم سیح تر ہے، یا بدرجہ آخرا یک ہی وقت میں دوحتی صداقتیں موجود ہو سکتی ہیں، جن میں سے ایک پر دوسری کی نسبت زیادہ عمل ہوگا۔

آپ منطق کی زبان میں بات کریں یا اسلامی حوالے سے جائزہ لیں، سیکورزم کے لئے اسلام میں کوئی سخجائش موجود نہیں۔ جب صورت واقعہ یہی ہے تو کیا مسلم معاشرے کے اندر سیکولر دوست بہانہ بازیاں کررہے ہیں؟ یا کیا واقعی یہ بات صحح ہے کہ آئییں پتا ہی نہیں کہ وہ کیا مہمل بات کررہے ہیں؟

سيكولر الحاد، مذہب اورسائنس

# سيكولرالحاد، ند هب اورسائنس

الله کیاموت کے بعد زندگی ہے؟ کیا خدا ہے جس نے کا کنات اور اس کے کینوں کو تخلیق کیا اور جو انسانوں کو ان کے انتجام کی طرف ہا تک رہاہے؟ بیسوال زمانہ جدید سے متعلق نہیں کہ بیہ کہا جا سکے کہ چونکہ انسان' بیعلم تاریک زمانوں'' سے نکل کر علم سے منور زمانے میں آگیا ہے، اس لئے بیسوال بیدا ہو گیا ہے۔ دراصل بیسوال اتناہی پُرانا ہے جتنا خود انسان۔

ای لئے زمانہ قدیم کے فلاسفہ میں اگر ہمیں ایک طرف ستراط ( ۱۳۵۰–۱۳۵۹ ق م ) خدا کی وحدانیت اور حیات بعد الموت میں پختہ یقین رکھے نظر آتا ہے تو دوسری طرف ارسطو ( ۱۳۵۰–۱۳۵۹ ق م ) ہے جومادہ کو اہدیت دیتے ہوئے حیات بعد الموت کی تقریباً نفی کرتا دکھائی دیتا ہے۔لیکن فلاسفہ میں جن افراد نے ان موضوعات پر محکلم موقف اختیار کیا، ان میں دکھائی دیتا ہے۔لیکن فلاسفہ میں جن افراد نے ان موضوعات پر محکلم موقف اختیار کیا، ان میں دیموکر میش، لیوسپس اور ایکی کیورس (Epicurus) نمایاں ہیں۔موٹر الذکر کے بارے میں تو ہے بھی کہا جا سکتا ہے کہ وہ ہمارے آج کل کے سیکور اور لیرل حضرات ( زنادقہ ) کا پیش رو ہے، بھی کہا جا سکتا ہے کہ وہ ہمارے آج کل کے سیکور اور لیرل حضرات ( زنادقہ ) کا پیش رو ہے، جس کے بہتول انسان ان کی موت

کے بعد یہ ذرات منتشر ہوکرا پنے اصل مادہ ہے ل جاتے ہیں۔اس کا یہ بھی خیال تھا کہ جس طرح جسم مرتا ہے اس کا رہبی فیا ہوجاتی ہے۔خدا کی ذات اگر کہیں ہے بھی تو اس کا دنیاوی زندگی ہے کوئی تعلق نہیں ،نہ کوئی الیمی خدائی تھست اورارادہ ہے، جوانسان اور عالم کا ئنات کی تخلیق کے پیچے کارفر ما ہے۔

ان نظریات کی قدامت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ ان تینوں پونانیوں کا زمانہ پانچویں اور چوتھی صدی قبل از سے ہے۔

یونانیوں کے بارے میں تو بیر عابت دی جاستی ہے کہ اُن کا تغییر فلسفہ سے گند ھا ہوا تھا اور ؤہ ایسی با تیں کہہ سکتے تھے، کیکن مزے کی بات بیہ ہے کہ ایا م جا بلیت کے عرب جن کے ہاں فلسفہ کی مشخکم روایت ہمیں نظر نہیں آتی وہ بھی اپنی لا دین ذہنیت کی بناء پر بعث بعد الموت کا تصور اپنانے سے عاجز تھے۔ ایک بدولی شاعرائے" حد مدک گرا فتہ " (لا یعنی افسانہ ) سمجھتا ہے۔ حیرت انگیز بات ہے کہ ان تھا تی کے ہوتے ہوئے ہمارے زمانہ کے" جدید بیے" بیتا گر دے رہے ہیں گویا انکار آخرت کوئی نیا نظر بیہ ہے، جس کا وقت آن لگا ہے۔ سیکور ازم (لا دینیت) کی اساس میں بھی نظر ہوکا رازم (لا دینیت) کی اساس میں بھی نظر ہوکا رفز ما ہے۔

اسلام کی آمداتی جانداراوراُس کی تو حیدی فکراتی تابناک اوراستدلال ہے بھر پورتھی کے عرصہ دراز تک فحدانہ خیالات اینامنہ جھیانے پرمجبور ہوگئے۔

دسویں صدی عیسوی میں جب نے علوم کے نام پر مسلمانوں کے ایک مخصوص طبقے نے مادیت اور روصانیت میں توازن کو بگاڑنے کی کوشش کی تو اُس کے پس پر دہ بھی یونانی فلاسفہ کے وہی خیالات تھے جواویر بیان کئے گئے ہیں۔ایک عرصے تک مسلمانوں کا تعلیم یا فتہ طبقہ اُس زمانے کے جدید یوں کی وجہ سے بیونانی فکر کی پھیلائی ہوئی وجنی ٹا کمٹویوں میں جتلار ہا، یہاں تک کہ مسلمانوں کی اجتاعی وانش نے انہیں رو کر دیا۔ ان خیالات کی جدت کا اندازہ حسب ذیل اُمور سے کیا جاسکتا ہے:

- ۔ کہ یہ جہال لا متنابی ہے۔ اور مید کہ گئ آسان زندہ مخلوق بیں جواپی مرضی سے حرکت پذیرییں۔
  - معجزات يافطرت كے عام جلن سے اتحراف نامكن باتيں ہيں۔
  - الله تعالى كاعلم آفاقي معاملات ميس بي تخصيصي أمور مين مبيل-
- ۔ اللہ تعالیٰ کی کوئی الیں صفات نہیں جواس کے جو ہر (essence) سے متاز ہوں۔وہ بس موجود ہے کسی متعین کروار کے بغیر۔
- ۔ بعث بعد الموت جسم کے ساتھ نہیں ہوگا۔ یہ خالصتاً روحانی معاملہ ہوگا، جس میں جسمانی لذائذ ہا تکالیف نہیں ہوں گی۔ ا

چنا نچیکوئی جیرت کی بات نہیں کہ ملت اسلامیہ کے اجماعی شمیر نے بونانیوں کے علم کا نئات کا مجھی اٹکار کیا دوار ان کے فلسفیانہ تھو رات بھی تھکراد ہے اور اُن قرآنی افکار ونظریات کو قبول کیا جو باقی اور رو بھل ہیں بعض مغربی اہل فکر مسلمانوں کے اس فیصلے کوائس وقت کی صورت حال کا نمایاں ہے مثال اسلوب قرار دیتے ہیں۔

ای طرح جدیدیت کا دعویٰ اور دین کا انکار بیسویں صدی کا کوئی انو کھا معاملہ نہیں۔امام غزالی رحمہ اللہ (۱۰۵۸–۱۱۱۱ء) کے وقت بھی اسی ڈھنگ کے بیار روگ موجود تھے،اُنہوں نے اپنی شاہ کارتھنیف''تہافة الفلاسفة'' میں اس امرکا ذکر کیا ہے: 'ہمارے اس دور میں ایسے لوگ موجود ہیں جو ذبئی صلاحیتوں کے حوالے سے اپنے آپ کو دوسروں سے برتر سجھتے ہیں۔ بیلوگ دین کی حلتوں اور خرمتوں کی تحقیر کرتے ہیں۔ اور وجہ صرف اس قدر ہے کہ انہوں نے سُقر اط ... افلا طون اور ارسطو کے بھاری بھر کم نام سُن رکھے ہیں، یا ان فلا سفہ کے شاکر دوں کی اپنے اسا تذہ کی شان میں مبالغہ آمیز تحریقیں اور مدح سرائیاں کہیں ہے پڑھ کرآئے ہیں۔'' ۲

امام غزالی کے خیال میں ایسے لوگوں کی ہاتیں سطحی اور بے مغز تھیں۔

### عهدجديدك زنادقه اورذات خداوندي

کیا خُداہے؟ قدیم زمانے کی طرح عہدجدید کے زناوقہ بھی اللہ تعالیٰ کی ذات وقدس کے مشر ہیں۔اُن کے مذہب کے ہارے میں معانداندرویہ کے پیچیے بھی بہی شکلیں روش ہے۔

منكرين خدا كاكهزا ہے كەپدىكىيے ہوسكتا ہے كەخدا ہواور ۋە ابدى ہواورخوداً س كاكوئى ماخذ نه ہو۔

بیاعتراض ظاہری منطق کے مطابق تو درست ہوسکتا ہے،لیکن اس کے ساتھ ہی منکرین خدا کا مادے کو دہی خصوصیات دینا جوخدا کی ذات ہے مخصوص ہیں،مثلاً مادے کا ابدی ہونا، اُس پر فنا نہ آنا، اُس کے ماغذ کا شہونا، ای ہی منطق کور دکرنا ہے۔

ای طرح اگر مادے میں بیساری خصوصیات ہیں تو اس کا مطلب ہے کہ منکرین مادے کوشعور دے رہے ہیں اور شعور بذات خود مادے کی ضد ہے۔ اگر مادے میں شعور کی موجودگی کوشلیم کرلیا جائے تو پھر مادے اور خدا میں فرق نہیں۔ اس لئے یہ کہنا کہ خدانہیں مگر مادہ ہے منطق کے

اعتبارے غلط ہے، کیونکہ اگرا یک ہوسکتا ہے تو دوسرابھی ہوسکتا ہے۔

دوسری طرف سالمیاتی حیاتیات میں ڈی این اے سالمہ کے اتفاقی تقلب (mutation) کو خالق کا درجہ دیا جار ہاہے، جواپی خالقیت ہے رنگارنگ اندر کی دُنیا خلق کرر ہاہے۔

اس ہے آ گے یہی سالمہ سائمندانوں کے نزدیک ایک ایسے انسانی وجودی تخلیق کا باعث ہے جس کا ذہن بذات خود تخلیق سرگرمیوں کا محرک ہے۔ بیدونوں تصورات بظاہر بے خدا ہونے کے باوجودا پی سم ظریفی میں مکتا ہیں کہ وحدانیت ہی کی طرف جاتے ہیں، خواہ وہ وحدانیت مادے کی جویاسا کمے کی۔

مگرین خدایی بھی کہتے ہیں کہ اگر خداا چھائی ہے تو بیرُ ائی کہاں سے پیدا ہوگئ؟ اُن کے نز دیک اس کا مطلب بیہ ہے کہ برائی بھی خدا کی پیدا کردہ ہے اورا گر برائی خدا کی ذات یعنی اچھائی سے پیدا ہوئی ہے تو پھر خدا کی وات نعوذ باللہ برائی ہے۔

اسی طرح اچھائی برائی کا مخصہ بھی نیانہیں بلکہ اُ تناہی پُرانا ہے جتنا بیانی آزاد خیال مفکر
اہی کیورس ہے۔ کیونکہ ثابت شدہ علم کے مطابق وہی پہلافروتھا جس نے بیسوال اُٹھایا۔ بیسوال
اس لحاظ سے بمعنی ہے کہ دنیائے عالم میں ہرشے کی ضد ہے کہ جس سے ہردوفریقین کی
شناخت بنتی ہے۔ مثلاً سفید کی ضد سیاہ ہے۔ مجبح کی ضدشام ہے، روشنی کی ضداند میراہے۔ خوشی
گی ضد فم ہے۔ محبت کی ضد نفرت ہے۔ ای طرح اچھائی کی ضد برائی ہے۔ اگرابیانہ ہوتو کوئی
حقیقت اور کیفیت معنی ندر کھا ورائی تاشیراور شخص ہے محروم ہوجائے۔

اس مسئے کوایک اور پہلو ہے بھی دیکھا جاسکتا ہے۔ سورج اور دُنیائے عالم کے درمیان اگر بادل آ جائیں تو اندھرا ہوجا تاہے۔ جس کی وجہ پینیس ہوتی کہ سورج فنا ہوگیا ہے بلکہ ؤہ موجود رہتا ہے۔ آپ ذرابادلوں سے اُوپر جا کمیں ، سورج اپنی نمام تر قمازت کے ساتھ موجود پاکیں گے۔ای طرح رات کا اس لحاظ سے کوئی سنتقل و جو ذہیں کہ و قفس بالذات کوئی وجودی حیثیت نہیں رکھتی ، کیونکہ جب کرہ ارض کے ایک جھے میں رات ہوتی ہے تو دوسری جگددن ہوتا ہے۔ اس تغیر و تبدل میں زمین کی گردش کا رفر ہا ہے ، جوا یک خاص رفتار سے اسے محور کے گردگھوتی ہے اوراس طرح تاریکی اور روشن کی و مکیفیت پیدا کرتی ہے جے رات اورون کہتے ہیں۔

تو کیا بیکہا جاسکتا ہے ہے کہ ضدا چونکہ نور ہے اورنو راور تاریکی میں بُعد ہے تو پھریہ تاریکی کیسے پیدا ہوگئ ہے؟

اس طرح نرائی کا وجود ضروری ہے کہ اس کی موجودگی ہی میں انسانوں کے کردار کی پر کھ ہوسکتی ہے۔ ہے۔ انسان کی خود مختاری اورائس کی پھیل اُسی صورت ممکن ہے کہ ؤ ہ بدی کے ہوتے ہوئے اخلاقی کمالات کی آرز وکرے اورائے آسودہ کرنے کی کوشش کرے۔

خود خُدا کے تصور میں جو مختلف النوع اوصاف وابستہ کئے جاتے ہیں وہ بظاہر متضا دنظر آتے ہیں، ایک انتخار آتے ہیں، لیکن اُن اوصاف کا اجتماع ہی ایک مکمل ذات باری تعالیٰ کا تاثر اُبھارتے ہیں۔ رحمانیٰ کی صفت کے ساتھ ہی قہاری و جباری بھی منسوب ہے کہ موخر الذکر کی عدم موجودگی میں رحمان ہونے کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ اس کئے اللہ تعالیٰ کی ذات بابر کات سے مختلف اُمور پیدا ہوتے ہیں۔ جن میں کوئی تناقص نہیں۔

مظاہرِ کا نئات میں ایسی کئی کیفیات ہیں جن میں مختلف النوع اشیایا ابڑا الل کرنے مرکبات کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ روشنی ہی کولے لیس۔ اس میں جومختلف رنگ ہیں ؤ ،منشور سے گزر کر طاہر موجاتے ہیں۔ خود ہیں آتے ہیں۔

تو معلوم به ہوا کہ مختلف المز اج اشیال کرایک نئ شکل اختیار کرتی ہیں جوزیادہ مشخکم ہوتی ہیں اور ساتھ بی مختلف المز اج اجزا کی صفات سے جُد الیک نئ صفت لئے نظر آتی ہیں۔

## تو كيا تضادات حقيق نهيس بين؟

دراصل تفنادات أسى وقت أبحركرايك جارحانه انداز اختيار كرتے بيں، جبؤه كسى ترتيب اور مركب حالت نے فكل كرعليحده كھڑے ہوجاتے ہيں۔ پچھاس تم كى كيفيت ايثم كى انتشارى حالت ہے، جب اس كے اجزا نيوٹران اور پروٹان جُدا كرديے جاتے ہيں۔ دونوں كا اجتماع اينم كونے صرف بنا تاہے بكدأ سے استحكام بھى ديتاہے۔

بدی بھی جب اپنے ماحولی مزاج ہے مخرف ہوتی ہے تو اُس کی برائی کی کیفیت میں شدت پیدا ہونا شروع ہوجاتی ہے، یہاں تک کہ ؤہ خودا پی ہی بیجانی حالت میں اپنے ماحول کو نقصان پنچانا شروع کردیتی ہے۔ شاید یہ کہنا مناسب ہوگا کہ شراپی اشتعالی حالت میں متشدد ہوکر شیطان بن گیا۔

شیطان کے بارے میں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ اگر ؤہ اپنی اصل میں جن یا فرشتہ تھا تو پھروہ شیطان کیسے بن گیا کہ مردود ہوا ۔ اللہ کی چنیدہ تخلوق تو اپنی صفت میں اللہ تعالیٰ کی تابعد ار اوراطاعت گذار ہوتی ہے! اس ساری تبدیلی کے عمل کو بچھنے کے لیے ضرور ک ہے کہ اُس کے جو ہر کو سمجھا جائے۔

و ہ اپنی ابتلا سے پہلے فرشتوں میں مقام اولی پر فائز تھا۔ کہاجا تا ہے ؤ ہفرشتوں کی تعلیم وتربیت پر مامورتھا۔ ظاہر ہے جودوسروں کو تعلیم دے ؤ علم میں ممتاز اور ساتھ ہی اپنی شبت صفات میں یکتا ہوگا۔ غالبًا یہی دوخصوصیات اُس کو اس راستے پر لے گئیں، جس سے اُس کے باطن میں

#### بگاڑ پیداہوا۔

تبدیلی کے اس عمل کو سیجھنے کے لیے ضروری ہے کہ خود دفورعلم اوراً س کے ممکنہ اثرات کو سمجھاجائے۔ مثلاً علم اپنی تاثیر میں حدت رکھتا ہے۔ شروع میں بالعوم جیرت واستعجاب، درمیان میں شرین وطلاوت اورآ خرمیں وفورعلم کی وجہ ہے متی وجذب، ان متیول کیفیات کے بعد شعور ذات کا ادراک، دومرول سے مختلف ہونے کا حیاس اور اسباب وعلل ہے آ گے ذہنی سفر، مجر ذکر اور بالآخراس کا امکان کہ تشکیک اور فنی پر جاکر منتج ہو۔

دوم، نیکی کا ارتکاز کسی نفس بیس ایک خاص کیفیت پیدا کرسکتا ہے، جیسے تقوی سے تفاخر، ایسی کیفیت نیکی کی ضد ہو کتی ہے۔ بالحضوص ایسی حالت بیس جب بندہ احساس ذات سے خیط عظمت بیس مبتلا ہوجائے اور شدت احساس بیس اپنے نفس کے مدار پرمجو رقص ہو، یہاں تک کدایک نی کیفیت اُس بیس بیدا ہوجائے، جسے سائنسی مشاہدے بیس افزودگی یا تابکاری اختشار کہا جا سکتا ہے۔ شیطان کے سائنسی مشاہدے بیس افزودگی یا تابکاری اختشار کہا جا سکتا ہے۔ شیطان کے سائنسی مجارے اُس کا نیکی سے معمور وجود ہدی بیس مجسم ہوگیا۔

#### بدى كااستعاره موت؟

انسان کے دکھوں اورغموں میں بیاریوں کے ساتھ موت وُ نیامیں بدی کا استعارت مجھی جاتی ہے۔ منگرین خُدا بیاریوں اورموت کو جواز بنا کرخُدا کے بارے میں کہتے ہیں کہا گروُ ہ رحیم وکریم ہےتو پھرانسان پریظلم کیسا؟

موت کی نوعیت خواہ کیسی بھی ہواس سے گریز کے چیچے انسان کی بیخواہش ہے کہ ؤہ دنیا میں ہمیشہ زندہ رہے، جونہ صرف ممکن نہیں بلکہ نا قابل عمل بھی ہے، کیونکہ حیاتیاتی زندگی کا تسلسل میں ر ہنا، بالاً خرفراغت کی بجائے قلت، وسعت کی جگھٹنگی، امن کی بجائے جنگ اور تصادم ہوگا۔ بالفاظ دیگرموت زندگی کوزندہ رہنے والوں کے لیے آسان بناتی ہے۔

ای طرح موت اوروقت کی قدر میں گہر اتعلق ہے۔ ایک ایسی زندگی جس پرموت ندآتی ہو، وہ وقت کی قدر سے آشانہیں ہو پائے گی کیونکہ وقت کا نا قابل انقطاع و باؤجس میں وکھ بھی ندہو انسان کواحساس زیاں سے محروم کردیتا ہے۔ وہ ماحول کا تناؤ جو تخلیق کی آرز واوروقت کی تنگنائی سے بیدا ہوتا ہے، وقت کے ناتمام ہونے سے ممکن نہیں ہوگی۔

ای لیےاگر بیکہا جائے کہ وقت (الدھر) پراگرموت نیآئے تو وہ اپنی قدراور معنی کھودیتا ہے تو غلط نیہ وگا۔وقت کی قدر سے ہی زندگی میں کمال وکسن آتا ہے۔انسانی کاوشوں میں مقصدیت پیدا ہوتی ہے اور پیسب کچھ موت کی عطا ہے۔

ای طرح موت کے میک سمر نا بود ہوجانے سے میداز م تھبرے گا کہ آبادی کے ایک حد تک تینیخ کے بعد نے بچوں کی پیدائش کے عمل کوختم کر دیاجائے، جس کا لازی نتیجہ یہ ہوگا کہ دنیا معصوم بچوں کی مسکرا ہٹوں اور دل آ ویز ترکتوں ہے محروم ہوجائے گی۔اس طرح وہ سارا تغیری عمل جو بچوں کی بیدائش سے لے کرائن کی تربیت اور اُن کی جوانی پرختم ہوتا ہے، والدین کی زندگ سے نکل جائے گا۔ نہ بحبت کے وہ انداز ، نہ ولدیت کی وہ وارفی ، نہ وہ بچوں کی کا میابیوں میں شرکت اور مسرت کا احساس ، نہ وہ چھوٹوں کا بروں کے لیے احترام بیسب پچھانسان سے چھن جائے گا۔انسان کی زندگی بچوں کے بغیر تا کھمل اور نا آسود ہوکررہ جائے گی۔

ای طرح انسان کی پیدائش سے بیامرمتر شح ہے کہ کوئی ذی روح بے جواز پیدائیں ہوا کرتی۔ اس کے اعصاء ، جوارع ، اُس کی ذہانت ، اُس کے جذبات ، اُس کی بیا اہلیت کہ وہ ایثار وقربانی دسویں صدی عیسوی میں جب نئے علوم کے نام پر مسلمانوں کے ایک مخصوص طبقے نے مادیت اورروحانیت میں توازن کو بگاڑنے کی کوشش کی تو اُس کے پس پردہ بھی یونانی فلاسفه کے وهی خیالات تھے جو اوپر بیان کئے گئے هیں۔

دے سکتا ہے اوراُس کا کسی آرز وکور کھنا اور آ درش کا پالنا، اس حقیقت کا اعتراف ہے کہ وہ بے معن تخلیق نہیں ۔

کیکن باوجوداس کے کدانسانی پیدائش کابید پہلودوراز کارنہیں، بیسوال اٹھایا جاسکتا ہے کہ انسان کی وہ تمام سعی وکوشش جواس کے عرصہ حیات پرمچیط ہیں اُن کا کیا ہوگا؟

ؤ فصل جو بولگ گئی تھی اُس کی کٹائی کب اور کیسے ہوگی؟ یہی وہ پہلو ہے جس کا جواب صلہ آخرت پر منتج ہوتا ہے۔ایسانہ ہوتو بے تمرموت حیات کوایک مثق ناصبور بنادے اور زندگی واقعی کسی احمق کی داستان سرائی سے زاکد نہ ہو۔

## سائنس اوردین و ند ہب کا اشتراک ممکن ہے

وجو دِباری تعالی هیقتِ کبری ہے، کین ساتھ ہی ہردورکا معمہ بھی ہے۔ ممکن ہے انسان بھی عقل وخرد کی راہ ہے اس تک پہنچ یائے ، کین تقطعی ناممکن ہے کہ اللہ کی ہستی کا کئی ادراک اوراحاطہ کیا جاسکے عقلِ محض کے ممن میں تو یہ بات بالحضوص سیح ہے کہ یہ ''معروضی حقیقت تک پہنچتے ہیئچتے بانب جاتی ہے۔'' اگر عقل اور منطق بے سود کا وش ہے تو سائنسی سوچ اور تجرباتی طریق تلاش بھی زندگی کا مید معمد طل کرنے میں ناکام اور قاصر ہے۔ سائنسی طلقوں میں بیہ بے پر کی فیشن بن چکی ہے کہ طبیعی تو انمین نے ہی اس جہانِ رنگ و بوکو وجود بخشا۔ جیرالڈشروڈر (Gerald Schroeder) ، جوخود بھی سائنسدان ہے، ایک حتمی سوال اُٹھا تا ہے:

''کیا یہ ( توانین فطرت) کا نئات کے وجود میں آنے سے پہلے موجود سے '' ( اگر ہاں تو ) اس کا مطلب تو بیہ واکد بیتو انمین اُس طبیعی مواد اور ماد ہے۔ کا بغیری موجود تھے، جس پران کا اطلاق ہونا تھا۔ فزکس ہوا ورطیعی موادنہ ہو، کا فی عجیب اور بے وصلی کی بات گئتی ہے۔''

آخرى بات شرودُ ربيكهتا ہے كه "جم سائنسدان اس ايك حل يا نتيج كسوا پچھاور كہنے سے قاصر میں " "

اس سے ملی جلتی بات جرمن مفکرلیزز (Leibniz) نے ستر ہویں صدی عیسوی میں فلف کی زبان میں کھی:

Why is there something than nothing?

"الياكيول بكدنه بونے كے برنكس كچھ نه كھ موجود ہے؟"

یہ سوال تو از لی ہے کہ آخر حیات کو کیا ضرورت بڑی کہ ؤ ہ عدم ہے وجود میں آگئی؟ بیاسا ک سوال جواہم مضمرات رکھتا ہے اُس میں بیپلو بڑا اُگرانگیز ہے کداگر ابتدامیں کچھ نہ ہوتو پھراُس ہے معدوم توممکن ہے کین نمونیس ۔

یال ڈیویز (Paul Davies) جو کہ خودا کی معروف سائنسدان ہے کہتا ہے کہ میں نے جب بھی

ا پنے ساتھی سائنسدانوں ہے یہ پوچھا کہ طبیعی قوا نین میں بیصلاحیت کہ وہ قابل فہم ہیں ایسا کیوں ہے؟ توانہوں نے یا تو بیکہا کہ'' بیغیر سائنسی سوال ہے۔'' یا پھر بیکر' کسی کؤئیں معلوم۔'' '' اس سب کے باوجود بہر طور حقیقت یہی ہے کہ سائنس کی طرف ہے اس سوال کا جواب ابھی آٹا ہے کہ قوا نیمن فطرت کیوں موجود ہیں؟

بقول پال ڈینویز کے جب تک سائنس طبیعی قوانین کے بارے میں ایک قابل فہم تھوری، جے پر کھا جا سکے، لے کرنہیں آتی ، اُس وقت تک اُس کا بیدوکوئی که '' وواعتقا دات ہے آزاد ہے ایک جھوٹا اور مہمل دعویٰ ہے۔'' ۵

سائنس سے وابسۃ افراد یہ بھی کہتے پائے گئے ہیں کہ فد ہب تو ایمانیات کی بات کرتا ہے، جس میں عقلی استدلال کی گنجائش نہیں، جب کہ سائنس میں ایمانیات کا مفروضہ نہیں لیکن سہ بات بھی دُرست نہیں۔ تمام سائنس اس اعتقاد پر بنی ہے کہ عالم کا ئنات ایک منضبط ومر بوط نظم میں ہے، جے عقل اسپنے احاطۂ اوراک میں لائکتی ہے۔

مشہور سائنسدان ڈاکٹر فرانس کولنز (Francis Collins) کا پیکہنا بڑا عجیب وغریب پہلو رکھتا ہے کہ جو مادہ پرست یہ کہتے ہیں کہ مادہ پرتی میں یقین خدا پرتی کے مقابلے میں آسان ہے، اُنہیں یہ جان کر جبرت ہوگی کہ اب مادہ میں یقین اُتنا آسان نہیں رہا جتنا قدر ریہ میکائس کے اطلاق سے پہلے تھا۔ مثلاً: نیوٹران اور پروٹان جنسیں ہم جو ہری نواط (nucleus) کے اساسی اجزا سمجھتے تھے، درحقیقت چھ مختلف نوعیت یا رنگوں کے ذرّوں سے بنے ہیں۔ اس میں عجیب تر پہلویہ ہے کہ ہررنگ تین رنگوں (سرخ ، سبزاور نیلا) پر ششتل ہے۔

بات يهال تك بعى ختم مو جاتى توشايد ماده پرستون كا بحرم تھوڑا بہت رہ جاتا۔ اب بيكها جار ہاہے

کے حقیقت اس سے بھی زیادہ پیچیدہ ہے۔ مادی دنیا کو جن عناصر نے یک جارکھا ہوا ہے اُس میں ٹابت شدہ علم کے مطابق نو دریافت ذرات میں فوٹائز ( photons ) کے ساتھ گریوی ٹانز ( gravitons ) اور گلواونز ( gluons ) اور میواونز ( muons ) بھی پائے گئے ہیں۔ ۲

اس سے بھی زیادہ حیرت کی بات سے ہے کہ ڈاکٹر کولنز کے مطابق سیسب کچھ باوجودا پئی پیچیدہ سافت کے، اپنے حسانی بیان میں آسان اورخوبصورت ہیں۔ ایسا کیوں ہے؟ کیا بیسب پچھ خود بخو د ہور ہا ہے؟ مید کیوں نہ ہوں، خود بخو د ہور ہا ہے؟ مید کیوں نہ ہوں، اخصی آسان حیانی بیان دیا جا سکتا ہے؟ بالفاظ دیگر تحت ایٹی دنیا ساختی اعتبار سے بیچیدہ، مشاہدہ میں حسین وجمیل اور بیان میں اتنی آسان کہ چھو نے سے حسانی فارمو لے میں ضبط تحریک مشاہدہ میں حسین وجمیل اور بیان میں اتنی آسان کہ چھو نے سے حسانی فارمو لے میں ضبط تحریک

نیز بو ہرنے جب جو ہری نواط کے گرددائرے کی شکل میں بصورت جمنی نظام، اپنے آپ کواپنے اپنیٹران جو ہری نواط کے گرددائرے کی شکل میں بصورت جمنی نظام، اپنے آپ کواپنے اپنے مدار میں برقرار رکھے ہوئے ہیں۔ اس پر استجاب یہ کہ سب گردش میں ہیں۔ فرق صرف یہ تھا کہ جمنی نظام کے لیس بردہ کشش نقل کار فرما ہے جو اُسے باہمی مکراؤسے بچاتی ہے، جبکہ یہ اس ایسانہیں تھا۔ ایسی عالت میں نیلز بو ہر کے لئے بڑا سوال بیتھا کہ آخر ایسا کیوں ہورہا ہے کہ الکیٹران اپنے منفی چارج کی وجہ سے شبت چارج کے بردنان سے جا کرنہیں کھراتے ، کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو مادی دنیا ایک خونی کے دھا کے سے اُڑ جاتی نیلز بو ہرکی تحقیق سے یہ معلوم ہوا کہ بیا کی صورت میں ممکن ہے جب الکیٹران ایک خاص finite صالت میں موجود رہیں۔ اور الکیٹران اور پروٹان کے درمیان کشش تقل کی بجائے برتی تو سے باہمی کشش کا باعث ہو۔ کے الکیٹران اور پروٹان کے درمیان کشش تقل کی بجائے برتی تو سے باہمی کشش کا باعث ہو۔ کے ہیزن برگ کے نزد کی قدر رہ مرکانگس کے مطابق تحت ایٹی دنیا انتہائی چھوٹے ذرات سے تشکیل

پاتی ہے جن میں فاصلے بہت قلیل ہیں۔ اُن کا کہنا تھا، کہ بیناممکن ہے کہ کسی تحتِ ایٹی ذرے کے مقام اور حرکت کی حجے پیائش کی جا سکے۔مثلاً: جتنی بھی احتیاط اور باریک بینی ہے جو ہری ذرے کے مقام کا تعین کیا جائے آتا ہی لیہنامشکل ہوگا کہ اُس کی حجے حرکت کی رفتار کیا ہوگا۔

دوم، تحت ایٹی ذرہ کے راہتے کو اُسی صورت میں معلوم کیا جاسکتا ہے جب اُس کا مشاہدہ کیا جائے ۔ بالفاظ دیگر دنیاخواہ کیسی بھی حالت میں ہو، اُسے مشاہدہ تشکیل دیتا ہے۔

بیاعترافات سامنے رکھیے اور سوچے کہ فلسفہ اور سائنس ماڈی و نیا کے حوالے ہے ہے۔ ہی کے کس مقام پر کھڑے ہیں۔ بیرجان کرہمیں کوئی آسودگی نہیں ملتی کہ دونوں ہی نظر پیرعلم ابھی تک بنیادی انسانی مسائل ہے گھتم گھتا ہیں۔ مثنا ، کیسے بقین کیا جائے کہ طبعی وُنیا کی وہ صورت ہوسائنس ہمیں بتارہی ہے اور جو ہمارے تجربے ہے قطعی مختلف ہے، واقعتا صدافت کی تشریح و جوسائنس ہمیں ہمیں کہ دوہ اصل میں ہے۔ بیروال اس لئے اہم ہے کہ وہ سائنسدان یا فلاسفہ جو ہمیں دنیا کی حقیقت کے بارے میں آگاہ کررہے ہیں بہرطوران کی دماغی کاوش ہے۔ لیکن بیر سوال اتنا ہم ضرور ہے کہ پوچھا جائے کہ اگر انسانی و ہود کا حصہ ہے تو آخر دماغ اس ال اتنا ہم ضرور ہے کہ پوچھا جائے کہ اگر انسانی دماغ انسانی و جود کا حصہ ہے تو آخر دماغ وی کھے جاتی ہے وہود ہے خارج میں جا کر فطرت کا ادراک کیسے کرسکتا ہے؟ کیا سائنس ہمیں دنیا کے متعلق وی کچھ بتاتی ہے جیسی کہ وہ ہے یا صرف اتنا کررہی ہے کہ ہمارے تجربات کی ایک من بیندر تیب و تفکیل ہمارے سامنے لے آئے؟ دماغ سے سوچی دنیا اسی صورت میں معروض ہو۔ بالفاظ دیگرائس کا ہوسکتی ہے، اگرائے دیکھے والا یا اسے سوچنے والا بذات خود بھی معروض ہو۔ بالفاظ دیگرائس کا جہمائس کا ذہمن اپنے ماحول ، اپنے فقائی اور تہذ ہی درشہ کے اثر ات سے کی طور پر آزاد ہو یا پھر

اگریہ مان بھی لیا جائے کہ عقل آئی آزاداور کائل ہے کہ ؤ دانسان اور کا نکات ہے متعلق حقیقتوں کا اور اک کرسکتی ہے، تو پھر بھی اُسے مشاہدہ پر انحصار کرنا پڑے گا، جوخود مسائل سے اٹا ہوا ہے۔ مثلاً مشاہدہ اُس کا کیا جا سکتا ہے، جس کا حواس احاطہ کرسکیں۔ دوم، جوجس حد تک نظر آتا ہے، ؤ ہ بیان کیا جا سکتا ورجس کی فیم اور تعمیر ممکن ہو۔ ہمارے احوال میں گئی چیزیں نا قابل بیان ہیں۔ بیان کیا جا سے اور جس کی فیم اور تعمیر ممکن ہو۔ ہمار واطور پر دین و فد ہب کے مقابل کھڑا دکھایا ہے جو خوات ہے، معرفت اللی کے شمن میں عدد گار ثابت ہوسکتی ہے۔ اس حوالے سے فزئس اور علم الحیات کئی ایسے شوا ہدسا منے لارہ ہیں، جو تلاش جتی میں مفیداور معاون ہیں۔ ان سے جو خجت المحرکر سامنے آتی ہے، اس میں بڑا قابل لحاظ وزن ہے اور بیر خجت میرے نزد یک سات سطول کیا مرکز ہے ہے:

- وہ فطری قو تیں جنہوں نے اس کار خانہ کون و مکان کو جوڑے رکھا ہے، ایک متبدّ ل اور متخرِ خصوصیت ظاہر کررہی ہیں۔ یہ قو تیں جنسی ہم کشش ثقل، ہرتی مقناطیسی قوت، طاقتوراور کمروز نیوکلیائی بندھن (bonds) کہہ سکتے ہیں، اپنی فطرت اورنوعیت کے اعتبار سے بظاہر متضاد ہیں، لیکن ان کا کام ایک ہی ہے کہ عالم کا نئات کو باوجود اس کی ہمدرگی کے، با ندھ کر کھیں تا کہ پیمنتشر ندہونے پائے۔ ان میں واسطہ اور تعلق صرف ایک وجود سے ہے، جوفو ٹان (photon) نام ملا۔ بہ ظاہر سارا جہان ایک منتشر سلسلہ لگتا ہے، لیکن اصلاً ایک صد درجہ منظم، مربوط اور متوازن کا نئات ہے، جس کا ظہار زمان و مکان میں بھی ہوتا ہے اور ما ڈے کے فطری اور خلق خواص میں بھی۔ اینم ہے۔ سالمہ (molecule) اور نیوکلیائی ذرّات سے ہرائس چیز تک میں، جوان کے طفر کے ہیں، جوان نے جود میں آئی، قانون تروین کا کارفر ما نظر آتا ہے ( یہ بات قرآن نے میں، جوان کے طبح ( یہ بات قرآن نے میں، جوان کے طبح ( یہ بات قرآن نے میں، جوان کے طبح ( یہ بات قرآن نے

وه فصل جو بوئی گئی تھی اُس کی کثائی کب اورکیسے ھوگی؟ یھی وہ پھلو ھے جس کاجواب صله آخرت پر منتج ھوتاھے۔ ایسا نه ھوتوبے ثمر موت حیات کو ایك مشقِ ناصبوربنائے اورزندگی واقعی کسی احمق کی داستان سرائی سے زائد نه ھو۔ ﷺ

## تصریحاً بتائی کہ ہر چیز زوج زوج پیدا کی گئے ہے )۔ ^

مزید برآس، خودسائنسی تحقیق اس امری تقد یق کرتی ہے کہ وہ عناصر جن سے بید نیا بی ،
سب ایک دوسرے بر مخصر اور محتاج بیں۔ '' گا یا'' (Gaia) مفروضہ، جو جمز لوولاک
سب ایک عظیم الجیش سفم کے اجزاء بیں، جس کے تھڑ ف میں حرارت کی کی بیشی، ہوااور
یانی کی ترکیب اور زمین کی تیز ابیت (pH) وغیرہ بیں، تا کہ بیسب زمین کی بالائی حیاتیاتی
پانی کی ترکیب اور زمین کی تیز ابیت (pH) وغیرہ بیں، تا کہ بیسب زمین کی بالائی حیاتیاتی
برت (biosphere) کی بقائے لیے بدرجہ کتم موجود اور میتر رہیں۔ لوولاک کے کہنے کے
مطابق یہ پورانظام ایک واصد حیاتی وجود کی طرح کام کرتا ہے، گویا ایک زندہ مخلوق ہے۔

''گا یا''نظریۓ کی رُوسے کر دَارض اپنے اندر حیات آفر وزمخی اہلیت رکھتا ہے جس کی بنا پر وُ ہ اس قابل ہے کہ وَ ہا اور آسودگی کے لیے ازخود اس قابل ہے کہ وَ ہا اور آسودگی کے لیے ازخود اقد امات اُٹھاۓ، ایک الی ماس کی طرح جوشیق ہواور جے اپنی ذمہ داریوں کا احساس ہو۔ مثلاً ، اس زمین کے اُوپر جوفضا ہے اور سندروں کے اندر جو پانی ہے اُن کی کیمیائی ساخت اور

اجزائی تناسب جن پرید دونوں مشتمل ہیں حیاتیاتی انتظام دانصرام میں ہیں۔اسے یُول سمجھا جا سکتا ہے کہ زمین سے بالافضا میں میتھین اور آئسیجن دونوں بیک دفت موجود ہیں، جوسورج کی روشنی میں مل کر کاربن ڈائی آئسائیڈ اور یانی کے بخارات پیدا کرتے ہیں۔

اس سار علی کے لیئے ضروری ہے کہ فضا ہیں میتھیں کی ایک خاص مقدار موجود رہے۔ بیا تی صورت ہیں ممکن ہے جب کم از کم پانچ سوملین ٹن گیس ہر سال فضا کو ملتی رہے۔ ای طرح آسیجن کی مقدار کو برقر ارر کھنے کے لیئے ضروری ہے کہ اُس کی کی کو پورا کرنے کے لیے دُگئی مقدار یعنی ایک ہزار ملین ٹن آسیجن فضا کو ملتی رہے۔ اس سارے علی ہیں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آسیجن فضا کو کیسے ملتی ہے؟ تسلیم شدہ معلومات کے مطابق اس کا ماخذ آبی بخارات ہیں جو دریاؤں اور سمندرول سے پیدا ہوتے ہیں اور جب فضا ہیں چنچ ہیں تو پھٹ جاتے ہیں، جس دریاؤں سرحن بندرول سے پیدا ہوتے ہیں اور جب فضا ہیں چنچ ہیں تو پھٹ جاتے ہیں، جس سے ہائی ہے اور آسیجن پیچھےدہ جاتی ہیں۔ جس

جنگلات میں آگ کاعمل بھی بلاوجہ نہیں۔ ہوا میں آسیجن کی محفوظ مقدار ۲۱ فیصد ہونی جا ہے۔ جب کسی وجہ سے بیہ مقدار زائد ہو جائے تو جنگلات میں ازخود آگ لگ جاتی ہے، تا کہ زائد مقدار کوضائع کیا جاسکے۔

سائنساب ہمیں بتارہی ہے کہ اگر ہوا میں آئسیجن کی مقدار ۲۵ فیصد تک پیٹی جائے تو دنیا بھر میں آگ رو ھک اُر مجھے،اورسب کیجھ خاکشر ہوجائے۔

ای طرح زندگی کو جاری وساری رکھنے کے لیے ضروری ہے کہ اُسے مناسب درجہ حرارت پرتوانائی ملتی رہے۔مثلاً اگر سورج کی سطح پر درجہ حرارت بجائے ۵۰۰۰ ڈگری کے ۵۰۰ ڈگری ہواور زمین نسبتاً اُس کے قریب ہوتو ہمیں پیش تو اُسی طرح ملے گی اور درجہ حرارت بھی کم و بیش اتنا ہی رہے گا کیکن زندگی روال نہیں ہو سکے گی۔ بالفاظ دیگر زندگی اُسی وقت نمو پاتی ہے جب اُسے توانائی کی مطلوبہ مقدار ایک خاص درجہ حرارت پر ملے جس سے مختلف کیمیائی انمال اوراطوار کومکن بنایاجا سکے۔ ۹

- نیا کا کناتی نظر بیرجوانشقاتی عظیم (big bang) اوراس تصوّر رپراستوار ہے کہ کا کنات تقریباً

۲۱ بلین برس پہلے ایک دھماکے ہے وجود میں آئی۔ بیٹل'' افراط''یا'' پہلاؤ'' کے نام ہے جانا
جاتا ہے، جس میں تحت ایٹی ضخامت ہے ایک فٹ بال کی جسامت تک تینچنے میں ایک سیکنڈ

کے لاکھوں – اربواں ، اربواں – اربواں جھے ہے بھی کم وقت لگا۔ اچا تک اور یک لخت ہوئی۔
سائنسدانوں کا بیٹھی کہنا ہے کہ جونجی دھا کہ ہوا توؤہ تمام اسای قدر س سامنے آگئیں کہ جن
سائنسدانوں کا بیٹھی کہنا ہے کہ جونجی دھا کہ ہوا توؤہ تمام اسای قدر س سامنے آگئیں کہ جن
مین طبیعی توت، طاقت وراور کمزور نیو کلیائی بندھن اوراسای لامتبدلات کی قدر س اپنی عمیق خصوصیات کے ساتھ آ موجود ہوئیں، جوزندگی افروز تھیں۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو عالم کا کنات حیات خصوصیات کے ساتھ آ موجود ہوئیں، جوزندگی افروز تھیں۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو عالم کا کنات حیات کی افردوگی کے قابل نہ ہوتی۔ ۱۰

نظریة انشقاق به بھی ہمیں بتا تا ہے کہ زبان (الدّ حر) کے ایک مخصوص مرحلے میں کا نئات وجود میں آئی اور تقرموڈ ائنامکس (thermodyanamics) کے قانونِ ثانی کے مطابق ایک متحقین اور محدود دفت کے اندرجس طرح کا ئنات وجود میں آئی اُسی طرح به بھر کرفتا بھی ہو عمق ہے۔ مگو یا اللہ تعالیٰ کا بہطور خالق وجود سا منے موجود ہے ، ورنہ یک لخت (ممن) سے کس نے سب بچھ بہدا کیااور بیکم کون فنا کرے گا؟

بیامر بھی چیش نظرر ہے کہ ای قانون کے مطابق کا ئنات مائل برزوال ہے لیکن شروع میں

چونکہ کا نتاہ کو استفرار جاہئے تھا، اس لئے زائل ہونے کاعمل معطل کیا گیا، تا کہ ابتدا ہی میں زائل نہ ہوجائے۔اس لیےاس بات کا امکان ہے کہ اس کی ابتدازائل ہونے کے عمل کوروک کر بڑے منظم انداز سے ہوئی۔

سائنس البيته اس سوال كا جواب نبيس ديق كه انشقاق كي ضرورت كياتهي، اورا گر حقى تو اس ميں اتنے نظم كاابتمام كيول كرممكن ہوسكا؟

راجر پین روز (Roger Penrosc) جیسے سائنسدانوں کے خیال میں ایک ایک کا تات جس میں تیرانگیزنظم ہے، ای صورت میں ممکن ہوسکتی تھی کہ انشقاق کا سارا حادث، جس سے زندگی نمو پاسکے، انتہائی مہارت اور درسکتی سے انجام دیا جاتا۔ یہ درسکتی پین روز کے مطابق اکا 1020123 تناسب ہے، جوناممکنات میں سے ہے۔ ا

۔ ہیزن برگ کا اصول عدم یقین (Heizenberg Uncertainty Principle) اس امری شہادت چیش کررہا ہے تحت امری شہادت جو بیہ جہانِ رنگ و بوچش کررہا ہے تحت ایشی سطح پر جا کر تحلیل ہو جاتی ہے اورائیا ایسے جہانِ ہست و کو دکا تھو رسا سنے لا تا ہے جس پر ایک عظیم و کبیر'' و ہن'' عکر ان ہے۔ یہ اصول نیوٹن کے میکا تکی تھو رک خلاف ہے کہ حقیقت نکسی (reality) ایک عظیم الجھ مشین ہے یا بید کہ عالم کا مُنات محض علت و معلول کے مطابق چل رہی ہے اور یہ کہ اس کے چیچے کوئی اعلیٰ و برتر ذہن کا رفر مانہیں۔ آگر اس سب کچھ کوئی اعلیٰ و برتر ذہن کا رفر مانہیں۔ آگر اس سب کچھ کوئی اعلیٰ جائے تھا و ساتھ تھی تھی تھی سب کے ایک مسلم کرلیا جائے تو اس سے بیمکن ہوجا تا ہے کہ ہم روحانی پس منظر میں حقیقت کی تشریح کر سکیں۔ ا

ہیزن برگ کا اُصول عدم یقین کا ایک اور پہلواس سے بھی زیادہ حیرت انگیز تھا۔ اب تک کی سائنس ہمیں یہ بتارہی تھی کہ دینا کی حقیقت مشاہدہ سے وابستہ ہے اورمشاہدہ ہمیں سے بتار ہاتھا کہ حقیقت مادہ ہی ہے جونظر آتا ہے، جیے محسوس کیا جاسکتا ہے۔ بالفاظ دیگر قدر یہ میانکس کی آمد سے پیشتر و اور نیا جونظر آتی تھی اہم تھی ، لیکن اب ماذہ محسوس سے ماوراء ایک نی تحت ایٹی و نیا اور دیکھنے والا یعنی شاہر بھی اہمیت اختیار کر گیا ہے۔ جب شاہر مشہود کودیکھتا ہے تو نظم سے ہاہر رہ کردیکھتا ہے ۔ و م کیا دیکھنا چاہتا ہے اس کا فیصلہ و اور کرتا ہے، جن میں اُس کا شعور اور اہلیپ اوراک اہم ترین عوال ہیں ۔

ہیزن برگ کے اُصول عدم یقین سے بیمکن ہوگیا ہے کہ انسان کے فکر وعمل کی آزادی اور استقلال کا دفاع کیا جاسکے، کیونکہ اگر بیسب کچھ خود کارمشین نہیں تو پھرانسان بھی محض ناظر وشاہر نہیں ، نہ کوئی مشین ہے، بلکہ اپ فکروعمل میں ؤہ ایک باوقار،خودمختار، ذی ہوش وجودر کھتا ہے، جوابیخ اعمال کاذمہ دارہے۔

بیبویں صدی کی طبیعیات نے اس پُر انے تھو رکواد هیر کرر کو دیا ہے کہ ادہ کھوں ہے، اور دیا کا نظام میکا کی ہے۔ قدر یہ میکیکس متفرق خوردہ ذرّات پر مشتمل توانائی پر نیلز بوہر (Neils Bohr) کی تحقیق نے تابت کردیا ہے کہ مختلف تناظر میں تحی ایٹمی ذرّہ ایک لہر بھی بن سکتا ہے، چنانچہ '' حقیقت'' معروضی نہیں بلکہ مظہریا تی (phenomenological) ہے۔ "ا

یعی حقیقت و و نہیں جو کہ اہری شکل میں مصروف عمل نظر آرہی ہے، بلکہ معلومات کی و و عددی تخلیص ہے، جو کسی اہر کی حرکت میں موجود ممکنات کی حسابی پیائش سے حاصل ہوتی ہے۔ دوم یہ کہ انسان کی عالم کا ئنات سے وابسٹگی جو اُس کے ادراک حقیقت کومکن بناتی ہے، اُس میں انسان کا ذہن فیصلہ کن عامل ہے۔ سوم، ذہن کو مادے پر فوقیت حاصل ہے۔ لینی حقیقت

مادے سے زائد شے ہے جسے ڈئی کہا جاسکتا ہے۔

بالفاظ ديگريه مدايت ب، جو كه لهرياذ ربيس پنهال بند كه ماده جواجم ب-

کھا ہے ہی امکانات کو پیش نظر رکھتے ہوئے نیلز بوہرنے کہا:''اگر کوئی قدر میکینکس (کے نتائج ) ہے جیرے زونہیں ہوا، تو اُس نے اُسے مجھا ہی نہیں۔'' ۱۳

۔ سالمیاتی علم الحیات میں عظیم پیش رفت یہ بات سامنے لائی ہے کہ نامیاتی حیات کوئی علی ہے کہ نامیاتی حیات کوئی علیٰ منفر دیا متفرق معاملہ نہیں ہے، نہ تقابل اور جہد بقا کا قصد ہے، جیسا کہ ڈارونی کلا کی نظریة ارتقائی تصدیم ارواں دواں ہے۔ یہ انگریة ارتقائی منازہ روشی میں موال دواں ہے۔ یہ انگرافات منظم ارتقا کودیکھا اور سمجھا جائے۔ وہ ارتقابو بے تر تیب نہ و بلکہ اُس میں خلاقی کی شان ہو۔

علم کے بیئے اُفق یہ بات بھی سامنے لارہے ہیں کہ انواع کا ایک منظم انداز ہے جو آسانی سے تبدیل نہیں ہوتا۔

ای طرح انواع کا بالکل کی بارگی کھوٹ کرا کھرنا، جیبا کہ کا ننات کی پیدائش کے بارے میں کیمبرین (Cambrian) دھاکے کا نظریہ ہے، ایک زیادہ امکانی اور قابلی قبول صورت لگتاہے بنسبت اس کے کہ قدرتی انتخاب اور ماحول میں ڈھل کرنٹ شکل افقیار کرنے کا تدریجی ارتقادقوع پذریہ واہو۔

۔ د ماغی امراض کے حوالے سے لاشعور میں واقع پوشید ومحرکات وعوامل، یعنی تعلیل نفسی کاعلم (depth psychology) پر تحقیق جیسے جیسے آگے بڑھ رہی ہے، اُس سے منہ صرف لاشعور کی ڈورتر تیب میں آنے گئی ہے، بلکہ خودانسان اوراس کی پیدائش کے بارے میں ایک نیا در بچہ کھول دیا ہے۔ اس سلسلہ میں اسٹے شین نیلوف کراف (Stanlis lav Grof) کے کام نے سائیکو دانیا کمی نظر ہے میں انقلاب برپا کردیا ہے، جس کے بارے میں کہا جارہا ہے کہ اس سے دین و فدہب پر بڑے گہرے اثرات پڑیں گے۔ اب بیانسانوں کے لیے ممکن ہوگیا ہے کہ وہ ممل انگیز نفسیاتی تحریکی مواد کے زیرا ثر واپس اپنی پیدائش کے زمانے میں بھی جا کمیں اور دیم مادر سے جدائی کے ہولنا کے جذباتی صدمہ، نیزموت وحیات کی شکش جیسی اذبت ناک زیگل کے تجرب کیا احساس وادراک کرسکیں۔ ۱۵

بالفاظِ دیگر، وقت ولادت کے ذرا آگے بیچھے کا بیمرحلہ خودنوع انسانی کی ابتدائی کیفیت نسبتا کمترسطح پر دُہرادیتا ہے، جب جنت میں آ دم وحوا کی تخلیق ہوئی، جب وہ اپنے خالق سے جدا کئے گئے اور جب زمین پر انسانی زندگی کی ابتدا ہوئی۔

۔ ایک صدی پہلے سائنس اپنے فارمولے کا کتات پر شونس رہی تھی، جس کی وجہ سے بتائج من مانے نکالے جارہ سے تھے۔لیکن قدر سرمی کائٹس کے بعد سے سائنس کا اسلوب ہی بدل گیا ہے۔ اب سائنس خود کا کتات میں جو حمالی اطوار میں انہیں دریافت کر رہی ہے۔ اور اُس کی بنیاد پر بتارہی ہے کہ کا کتات کی بقااور حیات کے لی پردہ انتہائی چیدہ قو تیں کا رفر ما ہیں۔ ان میں توازن اور حمل ہے اور ساتھ ان کے اطوار میں ایک نفیس ترین آ بگ ہے، جو دن بدن واضح ہوتا جارہا ہے۔ مثلاً جو ہری تو توں ہی کو دکھے لیں: اِن میں ایک طاقور اور دوسری نسبتاً کن ورقوت ہے۔ جو ہری نواط (nucleus) کے ذرول کو آپس میں باند ھنے کے لیے ضروری ہے کہ دونوں تو توں میں 1010 میں 1 کے تناسب سے ارتباط اور توازن موجود ہو۔ اگر طاقتور توت ذرا برابر بھی کم ہوتو صرف ہائیڈروجن برقر اررہے۔ اور اگر رتی کھر بھی ذاکہ ہو، تو

ہاٹیڈروجن ناپید ہوجائے۔نیتجاً نہ سورج ہونہ پانی اور نہ دیگر اساس عوال جوزندگی کی نموداور ہقا کیلئے ضروری ہیں۔

کاربن کے بارے میں یہ فابت شدہ علم ہے کہ اُس کی غیر موجودگی حیات کو ناممکن بنادیتی ہے۔ ہونا تو بیر چاہیے تھا کہ بیفرواں بھی ہوتی اور اس کا پیدائش عمل آسان ترین ہوتا۔ لیکن جہاں بیہ فرواں ہے وہاں اس کا تخلیق عمل مشکل ترین ہے۔

بول بروفیس سنین بار (Stephen Bar) ماہر ین طبیعیات جران ہیں کہ آئی کثرت سے کاربن کا نئات میں موجود ہے، لیکن جس طرح سے کاربن وجود میں آئی ہے اُسے لاز ما کم سے کم مقدار میں ہونا چاہیے تھا۔ سائنسدانوں کے نزدیک اس کاعمل وجود ایک انتہائی خطرناک حد تک مشکل اور نازک ہے۔ مثل ایک کاربن ایٹم تین بار مکراؤکی وجہ سے پیدا ہوتا ہے اس کوسہ صونا الفاعمل کہا جاتا ہے۔

اس عمل میں پہلا مرحلہ اُس وقت کھمل ہوتا ہے جب ایک ستارے کے اندرایک ہملئم نواط دوسر بہلیم سے متصادم ہوتا ہے جس کے نتیج میں بریلیئم کا ایک عارضی اُسوٹوپ معرض وجود میں آ جاتا ہے۔ پھر جب بھی نومولود برلیئم تیسر بہلیم نواط سے متصادم ہوتا ہے تو کاربن وجود میں آتی ہے۔

اس کے پیدائش عمل کی پیچیدگی کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس غیر معمولی سہ گوندالفاعمل میں وقفے کا دورانیہ ایک ارب کا سوملین ایک سکینٹر میں ہے جب کاربن کا ایک ذرہ معرض وجود میں آتا ہے۔ ۱۲

فرید ہویل (Fred Hoyl) جس نے کارین اور آسیجن میں حرارتی سطح کا سیحے تخیینہ لگایا، اُس

کے کہنے کے مطابق کاربن نواط کی حرارتی سطح اتی ہی ہے جتنی کاربن اور آنسیجن کے مرکب کو یک جارینے کے لئے ضروری ہے۔ بیحرارتی سطح تیسرے نواط میلئم اور برلئیم امیم کی مشتر کہ حرارتی سطح کے مساوی ہے۔

فریڈ ہویل کا کہنا ہے کہ اُس کے الحادین کو اُس وقت بخت دھپکا لگا جب اُس نے حساب لگایا کہ ایساسہ گونا الفاعملِ تصادم اُس وقت تک نہیں ہوسکتا، جب تک اُس کے پس پردہ کسی انتہائی تعیم ووانا کا دستِ قدرت نہ ہو۔ وہ اس نتیج پر پہنچا کہ اتنا مشکل عمل اتنی درشگی کے ساتھ مامکنات میں سے ہے۔ کا

س- الس ليوس (C.S. Lewis) نے اپنی تصنیف Miracles میں جو کچھ کہا ہے وہ بھی موضوع سے کافی متعلق ہے۔ مثلاً:

'' تحت ایٹی فزکس کی بُر اسرار دنیا میں سائنس بہ ظاہرا پی آخری حدوں کو پہنچ رہی ہے۔ یہ ایک عجیب و غریب جھیٹے کائیم روثن عالَم ہے جہال ذرقات بیک وقت موجود بھی ہیں اور غیر موجود بھی۔ جہاں مادّہ اور تو انائی دونوں کو صرف حسابی فارمولا ہیں ہی بیان کیا جاسکتا ہے۔ جہاں وقت سکڑ سمٹ کرمض ایک وہنی منظر بن جاتا ہے۔ جہاں ہم حقیقت (reality) کو دکھیر ہے ہوتے ہیں۔''

1977ء میں برکلے ماہر طبیعیات ہنری پیئرس سٹیپ (Henry Pierce Stapp) نے زور دے کر کہا: فطرت کے متعلق ہم جو پچھ بھی جانتے ہیں وہ اس تصوّ رسے متفق ہے کہ اُس کے بنیادی طرقِ اعمال (process) زمان ومکان کے دائرے سے باہر ہیں لیکن وہ اُن حوادث کو

#### جنم دیتے ہیں جوخود زمان ومکان کے اندر ہول:

''اس بات کاامکان موجود ہے کہ فطرت حقیقتاز مال کے اندر نہ ہو، اور بی تو یقیقتاز مال کے اندر نہ ہو، اور بی تو یقین ہے کہ اللہ تعالی زمان و مکان کی صدود بیس مقیر نہیں۔ وقت یا زمال بھی شاید ہمارے محولہ بالا ذہنی یا جغرافیا کی منظر کی طرح ہمارے تصورات کا ایک انداز ہو۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کے لیے سارے طبیعی حوادث اور بھی انسانی اعمال اس کے سامنے ایک از کی وابدی حال (now) کی شکل میں موجود ہیں۔'' ۱۸

## سائنس کی نامعتبراورغیرحتمی فطرت

چونکہ فل فیان نظریات اپنی فطرت میں ظنی اور قیاس ہوتے ہیں، اس لیے وقت کے ساتھ ساتھ از کار رفتہ ہو کرختم ہوجاتے ہیں۔ اور اس میں جرت کی کوئی بات نہیں۔ لین سائنس جو دعویٰ کرتی ہے کہ و فلی اور قیاسی نہیں بلکہ ماد کی مشاہدات، احوال اور تجرباتی طور طریقوں پر اپنے نتائج کواستوار کرتی ہے۔ ان کے اندازے دوسروں کے مقابلے میں زیادہ معتبر اور الحمینان بخش ہونے عیام بائیداری کی کیفیت حکمران ہونے عیام بائیداری کی کیفیت حکمران رئتی ہے۔ ذراسو چئے کہ نیوٹن کی طبیعیات آج کہاں ہے، جس میں ''مطلق حرکت، خطمتقیم اور راست زاویہ' کی با تیں تھیں۔ یا مثل مادہ کی ان گھڑ مقداریا تو دے (mass) اور مکان و نران کا کیا بہنا جن کی معلمین و مدرسین کے نزدیک تو کوئی اہمیت نہتی، لیکن گیلیلو کے لئے ان کا امام مرکزی تھا، جو آئیوں شاہد (دیکھنے والے ) سے آزاد بنیادی خواص کے طور پر لیتا تھا۔ نظر سے مقام مرکزی تھا، جو آئیوں شاہد (دیکھنے والے ) سے آزاد بنیادی خواص کے طور پر لیتا تھا۔ نظر سے امان فیس کے دور پر لیتا تھا۔ نظر سے امان فیس کے دور پر لیتا تھا۔ نظر سے حدا اور آزاد نہیں ہوتے۔

اسی طرح بیمادی و نیا، جے بھی لاز ما ایک ' جامداور غیر متبدّ ل دُھانچااور بیکل' مانا جا تا تھا، اب اسے مائع اور حرکی شلیم کیا جا تا ہے۔ نظر بیر اضافت سامنے آیا تو بھوش آنے والی صلاحیت اور اکسلیت جنہیں فیصلہ کن سمجھا گیا تھا، پا در ہوا ہوئے ، اور ان کی جگہ غیر بھینی نے لے لی۔ اب حقیقت بھی مادہ یا تو ان کی (انربی) نہیں بلکہ انفاز میشن بمعنی ہدایات ہے۔ بقول گر گوری چین حقیقت بھی مادہ یا تو ان کی (انربی) ہیں اور انفاز میشن اولی۔ اسی طرح اس کے کہنے کے مطابق انفاز میشن (ہدایات) خواہ وہ وہ کی این اے کے اندر ہویا اعصابی ریشوں کی حرکت میں ہو جنمیں ہارمونز آگے لے جاسکتے ہیں اُس کے لیے مادی واسطہ یا اُس کی ظاہری مادی صورت اہم نہیں۔

نے علوم قدریہ میکائنس، بلیک ہول، پارٹیکل اسٹروفزئس، کا سالو بی اور انفار میشن نے کا نئات کے بارے میں تمام تر پُرانے سائنسی نظریات تہہ و بالا کردیے میں۔انسانوں اور عالم غائب کے درمیان جو پر دہ تھا،اب وہ قدرے سرکنا نثر وع ہواہے اور اب میمکن ہوگیاہے کی محسوسات ہے آگے بڑھ کرعالم غائب کوخواہ جزوی حد تک ہی ہوجانا جائے۔

ان حیرت انگیز انکشافات اوران کے مضمرات نے اہل علم طبقہ کوسششدر کر کے رکھ دیا۔ بدقول پال جانسن (Paul Johnson):

> ''ایسے گنا ہے کہ چکر کھاتے گلوب (زیمن) کواس کے محور سے ہٹا کر ایک ایسی کا ئنات میں آوارہ تیرتے پھرنے کے لیے چھوڑ دیا گیا ہے جواب ناپ تول کے معروف پیانوں ہے ہم آ ہٹک نہیں۔'' 19

مثل ، ارتقا کی مثال لیجئ ، جوبھی علم الحیات کا توضیی مثالی نموند تقاء آج أسے انسانی بصارت کے پیچے کیمیادی انکشافات ہوں ، یا انسانی جسم کا مدافعتی نظام (immune system) ہویا خون

کے جم جانے کی خاصیت، غرض ہرحوالے نے نظریہ ارتقا کونگل لیا ہے۔ کہتے ہیں بیسارے نظام استے پیچیدہ اور گنجلک ہیں کہ بہ تول مائکل میں (Michael Behe) پروفیسر بائیو کیمسٹری:

> ''تم بہ چیثم سرویکی سکتے ہو کہ ان کی تفکیل و تنظیم ایک حکیم و دانا ذات نے کی ہے۔ان کی صورت گری ڈارون کے نظریۂ ارتقا سے قطعانہیں ہوگی۔'' ''

خود پیدائش کاعمل خواہ وہ سالے میں ہو یا کسی اور باطنی وجود میں ، ترتیب اور نظم کا واضح اظہار ہے۔ مثلاً بیتو آسانی ہے کہ دیا جاتا ہے کہ چوزہ انڈے سے پیدا ہوا، کیکن بیام نظر انداز کرویا جاتا ہے ، کہ انڈے میں باطنی حیات کیے پیدا ہوئی؟ یار جم مادر میں زندگی نے کیول کر کروٹ لی ؟ یا مجر خلیے کس طرح استقر ارحمل میں نے اجز ابنانے گھے؟ بیتو اُسی صورت میں ہوسکتا ہے جب اس کے پس پروہ حیات کا مقصد ہواور اُس کی تشکیل اور بھیل میں کوئی تقیراتی نقشہ اور مہل میں کوئی تقیراتی نقشہ اور مہل ہوں۔

ای لیے ساختیاتی فکر کے ماہرین علم العیات ڈارون کے نظریدارتقا کوتقریباً دفن کر چکے ہیں۔ اس فکر کی رُو ہے بیرقدرتی انتخاب نہیں بلکہ پیچیدہ تغییراتی ارتباط کے توانین ہیں یا جہانِ فطرت میں ودیعت شدہ خودنظیمی کا اصول ہے،جس کے تحت ارتقاظہور میں آتا ہے۔

تھامسن ممبن (Thomas Kuhn) کہتا ہے:

''بہتوں کے لیے تعلم کا نئات جس میں غایت ومقصد ہو بحیثیت ارتقائی تظرید کے کافی اہم تھا، (ایسے لوگوں) کے لیے ڈارون کا فرمان قاملی قبول نہیں۔انواع کی ابتداء کا نظریہ کوئی الیا ہدف تشلیم نہیں کرتا جوخدایا فطرت نے مقرر کررکھا ہو۔ ... یہ یقین اور عقیدہ رکھنا کہ یہ دراصل انواع کے درمیان جبدلابقا کے ذیل میں قدرتی انتخاب تھا کہ دوسرے جانوروں اور اپوووں کے ساتھ ساتھ انسان بھی وجود میں آگیا، ڈارونی نظریہ کا حددرجہ مشکل اور اضطراب انگیز پہلو ہے۔ (کیونکہ) کوئی متعین ہوف اور مقصد موجود نہ ہوتو 'ارنقا'، تغیر' اور ترتی' بالکل ہے معنی ہوجاتے ہیں۔ بہت موجود نہ ہوتو 'ارنقا'، دینیس طلاحات اپنی اصل میں خود کار یہ جین'۔ اس

اس سے بڑا فکری انقلاب اور کون سا ہوسکتا ہے کہ اب ڈارونی ارتقابیندوں کوطعن وتشنیع کا سامنا ہے۔

ارتقا پندوں کے طریق مطالعہ و تحقیق کو ڈاکٹر جیرالڈ شروڈر'' قدامت کی طرف رجعت اور ڈارون دور کی طرف واپسی کا الزام دیتا ہے، جب خلیاتی بائیولو جی کوکسی جھلی کے اندر کیلجے لیس دار ہادہ کامعاملہ بھجاجا تا تھا۔''

سالمیاتی بائیولوجی نے بتادیا ہے کہ حیات ایک بے حد پیچیدہ عمل ہے۔ بوسیدہ تحجِّرات (fossil) کار بکار ڈو تواجھا خاصام عمد ہے''۔

اس پرتبمرہ کرتے ہوئے شروؤر کہتا ہے:

''تین ارب سالوں تک زندگی سے متعلقہ قدیم ترین تنج اس (جرثو سے اور کئن) تقریباً ۳۰۵ سے ۳۰۸ ارب سالوں پر محیط عرصه تک اوراولین شواہد حیوانی حیات کے سامنے آنے تک ۵۳۰ ملین سال قبل ، تنجر اتی ریکارڈیہ ظاہر کرتا ہے کہ حیاتیاتی بناؤ کی خلیاتی یا ایسے خلیوں کا اکٹھ

(cluster) نظر آتی ہے، جن کی کوئی شکل نہیں تھی۔ کسی ہاتھ پاؤں، منہ،

آکھ یا جوڑ بندکا پیتنہیں لگتا۔ نیزان قدیمی تج رات میں کوئی نشان آج کی

موجود انواع واقسام کانہیں ملتا جوانی اختبائی پیچیدہ شکل میں آتی بڑی

تعداد بیں سامنے آئیں اور ای بنیادی جسانی ساخت کے ساتھ جوہم اب

ویکھتے ہیں۔ اس کو سائنس کے اصحاب واٹش حیوانی حیات کا کیمبرائی

دیکھتے ہیں۔ اس کو سائنس کے اصحاب واٹش حیوانی حیات کا کیمبرائی

دیکھتے ہیں۔ اس کو سائنس کے اصحاب واٹش حیوانی حیات کا کیمبرائی

دیکھتے ہیں۔ اس کو سائنس کے اصحاب واٹش حیوانی حیات کا کیمبرائی

دیکھتے ہیں۔ اس کی قشل اور ان کے عدسے

کی تج راق شکل اجری لحاظ ہے اتنی کا لم تھی جو پانی میں و کھسکتی تھی، جس

میں بیا و لین جاندار رہتے بہتے تھے'۔ ۲۲

## آئکھوں کی مثال سامنے رکھ کرشروڈ رکہتا ہے:

''خاص طور پرجیرت افزا تو اُن موروهیوں (genes) کی موجود کیسانیت ہے جو جانداروں کے پانچوں سلسلوں (phyla) میں آنکھوں کی ابتدائی ساخت اور بصارت کے نظام میں ملتی ہے۔ اگر تجر اتی ریکارڈ میں جاندار اجسام کے ان پانچ سلسلوں کا کوئی ایک جد اعلیٰ ہونے کا اشارہ ملتا، جس میں آنکھ کی ابتدائی نو خیر شکل ہوتی، تو کیسانیت کی وضاحت ہوجاتی کہ وہ اس ابتدائی جاندار (حیوان) میں پیدا ہوئی تھی کیسین اس ابتدائی شکل کا موجود ہوائی ہے جہا سیکہ آنکھ کی کسی قدیم ابتدائی شکل کا موجود ہونا شاہ ہو، جوکائل آنکھیں رکھے والے تجر اس میں ملتی ہے۔'' ۲۳

ایم آئی ٹی (MIT) سائمندان شروؤر مزید کہتا ہے: ''انفاقی اور حادثاتی ردّ عمل (تقلب یا ارتقائی تفکیل) اتنا پیچیدہ موروثیہ (gene) باردگر پیدائی نہیں کرسکتا۔ پانچ دفعہ ایک بی سا انفرادی ردّ عمل یا تقلّب تو بالکل انہونی بات ہے۔ جیسے بھی ہوا، یہ سب پھھ ایک سوچ سمجھ بردگرام کا نتیجہ ہے۔

مزید برآن، ڈارون کے شاگردول کو فطرت میں''انقاق''وکھائی دیتا ہے اور مقصدی وجودِ کا ئنات پرشک،لیکن خود ڈارون کواپنے انقاق والے نتیجے پرشک ہی رہا،اگر چداس کے ڈیجے بہت ہجے۔اپنی خودنوشت میں وہ یہ اعتراف کرتا ہے:

> ''کیا وہ انسانی دماغ جو مجھے پورایقین ہے کہ ایک کمترین سطح کے جاندار کے دماغ کی ارتقائی صورت ہے، اس قابل ہے کہ استے عظیم متائ اخذ کرنے کے معالمے میں اس پراعتاد کیا جاسکے؟ ممکن ہے یہ جہان ہست و کو دسب اور نتیج کے مامین تعلق کی وجہ سے نہ ہو، جوہمیں اتنا چولکانے والا گلتا ہے، بلکہ ہوسکتا ہے کہ توریثی (inherited) تجربے پڑتی ہو؟'' آگا

پروفیسرجیکی (Jaki)،جوایک مشہورسائنسدان ہے،اس پریخت کاری تبعرہ کرتا ہے:

''ڈاروِن اتنا بڑافلسفی نہیں تھا کہ وہ یہ بچھ پاتا کہ اگر اس کے اس سوال بیس ذرا بھی جان ہے تو فطری انتخاب کے متعلق اس کا دعوی محض توریثی تجربہ کا اثر مانا جائے گا۔ جس کا مطلب میہ بنا کہ اس قول میں کوئی حقیقی دانش ورانہ وصف اور خوبی موجو زمیس'۔ ۲۵

## نظرية ارتقامين مفروضات كي تجرمار

جولین بکسلے اپنے '' پیرمغال کا تعارف' The Origin of Species میں کم وہیش یہی الفاظ ''ہو سکتے تھے'' اور'' ہول گے'' استعال کرر ہاہے۔ بکسلے کہتا ہے:

'' یہ کتاب -'' ابتدائے انواع'' - اتنی اہم اور عظیم کیوں ہے؟ اولا، اس لیے کہ بیار نقا کی حقیقت کو آتی آسانی سے ٹابت کرتی ہے:

"اس میں بے بہا منتخب شواہد اکٹھے کئے گئے ہیں کہ اپنی موجودہ شکل میں موجودہ شکل میں موجودہ شکل میں موجودہ جو انتقاب میں موجودہ جو انتقاب میں موجودہ ہوں گئے ہیں موجودہ ہوں گئے۔ ۲۲ مردر آ ہست خرام تبدیل کے ذریعہ ابتدائی شکلوں سے ارتقابید برہوئے ہوں گئے۔ ۲۲

خود ڈارون کو بھی اپنے نظریے کی خامیوں کا پیۃ تھا۔ اس کی ندکورہ کتاب کا چھٹا باب، جس کا سرنام ہی '' نظریے کی کمزوریاں' (Difficulties of the Theory) ہے، کیجھاور باتوں سرنام ہی '' نظریے کی کمزوریاں' (ورمیانی شکلیس) یا '' مسئگ لِنک'' مل نہیں پار ہے۔ وہ خود ناقد بن ہی کے اعتراضات نقل کرتا ہے جب کہتا ہے: '' اگر انواع دوسری انواع ہے کسی نازک درجہ بندی اور ترتیب سے وقوع پذیر ہوئی ہیں تو ہمیں ہر جگدوہ درمیانی مراحل اور شکلیس کا نظر نہیں آئیں ؟' وہ ان مشکلات اور کمزور پول کو اپنے پیش کردہ '' نظریے کے لیے مہلک'' بھی سمجھتا ہے۔ لیکن ؤہ یہ جواب دے کر مطمئن ہوجاتا ہے کہ تجج ات کا ریکار ڈ ابھی پوری طرح مرتب نہیں ہوا.....

"لبذا في الوقت بدأمية نبيس ركھني جاہئے كہ بميں ايك علاقے ميں كئ طرح

ے' درمیانی مراحل' مل پاکیں گے، حالانکہ وہ وہاں لاز ماسے موجود رہے ہوں گے، بلکہ ہوسکتا ہے کسی متجر شکل میں وہیں کہیں دفن پڑے ہوں۔'' اپنی کتاب کے صفحہ ۲۲ اپروہ ایک بار پھروہی بات وہرا تاہے کہ:

''اگر میرانظریه درست ہے توایک گردپ کی سبحی انواع کو ہاہم متصل جوڑ کر دکھانا یقینی طور پر درست ہوگا۔'' ۴۷

اس نام نہا دسائنسی ارتقا کی زبان دیکھئے۔''الیا ہوا ہوگا''،''فی الوقت اُمید ندر کی جائے'' ''ہوسکتا ہے۔۔۔۔۔کہیں موجود ہوں''اگر سائنسی حقیقت یہی ہے تو تگ بازی کیا ہوتی ہے؟

اس طرز فکر پرتبره کرتے ہوئے شوط (Shute) بالکل بجاکہتا ہے: ''اپنی باری آئی تو نظریۂ ارتقامغرب کے تقریباً جوان کی سوچ ارتقامغرب کے تقریباً جوان کی سوچ اور فقامغرب ان کے خطاب واعلانات پراوراُن کی تہذیب کی ساری اُمیدوں پرسوار اور حکران ہے۔'' ۲۸

ا تفاقی تقلّب (mutation) کی بات کرتے ڈاکٹر چیرالڈ شروڈرایک دلچیپ کہانی سناتے ہیں کہ:

"جب لارنس میلار (Lawrence Mettler) اور تھا مس کریگ (Thomas Gregg) نے اپنی کتاب" آبادی، توریث اور ارتقائ (Population, Genetics and Evolution) میں ارتقا کے حوالے سے پچھ حساب اور ہندسہ داخل کرنا چاہا تو اُنہوں نے ہنری شیفر یہ عجز اور بے مائیگی اپنی جگہ، لیکن سائنس، جسے ناروا طور پر دین و مذہب کے مقابل کھڑا دکھایا جاتا ہے، معرفت الٰہی کے ضمن میں مددگار ثابت ہوسکتی ہے۔ اس حوالے سے فزکس اور علم الحیات کئی ایسے شواہد سامنے لارہے ہیں، جو تلاشِ حق میں مفید اور معاون ہیں۔

(Henry Schaffer) کی مدد لی۔ اس قطعی لادین موضوع اور متن میں شیفرریاضی ہے مدد لینے کے بعدصاف الفاظ میں کہتا ہے کہ [حیاتی ارتفاع کا بذریعہ اتفاق تقلب (chance mutation) اورائس کا اشکال اور ہیئت میں تبدیل پیدا کرنے کا امکان، بے صد کزور ہے۔ یبی وجہ ہے کہ آپ کو ڈاکین (Dawkin)، گولڈ (Gould) اور دوسرے اتفاقی ارتفا کے ترجمانوں کے کاموں میں امکان کے حوالے سے کوئی تھوں اور شجیدہ مطالعة تلاش کرنے میں کائی سروردی کرنی پرتی ہے۔'' ۲۹

تعجی تو شروؤر''اصحابِ ارتقا'' کے طریقِ مطالعہ وتفتیش کو'' فرسودہ اور ڈارون عبد کی طرف مراجعت'' کا الزام دیتا ہے، جب خلیاتی علم الحیات کو چھلّی میں موجودلیس دار مادہ کا ساسادہ معاملہ مجھاجا تا تھا۔۔۔۔۔۔

پال ڈیویز (Paul Davies) نے نظریۂ ارتقاء کونظریہ پیچیدگی (complexity theory)،

دوم، نظریۂ معلوبات (information theory) اورسوم، نظریۂ اضافت ہے متعلق توائم تھیوری کا طریقہ کار (quantum information processing) ہے جا چینے کی کوشش کی ہے، جس نے ارتقا پیندوں کے لئے نئی پیچیدہ صورت حال پیدا کردی ہے۔ نظریۂ پیچیدگی تو پہلے بھی ڈارون کی مخالفت میں دوسر ہے لوگ پیش کرتے رہے ہیں، لیکن انفارمیشن تھیوری اور توائم تھیوری کا طریقہ کارنسبتا نئے ہیں۔ اور بھوں او و ان دوشعبوں میں بیش رفت ہوتی جارہی ہے، ڈارون کا نظریہ بھی معدوم ہوتا جیا جائے گا۔

پال ڈیویز کے کہنے کے مطابق ہرانسان کے جسم میں ایک پیغام پوشیدہ ہے جس کی زبان قدیم ہے۔ پیسب کچھ کیے شروع ہوا، پیابھی تک انسان کے علم میں نہیں آیا اور نہ شاید بھی آئے۔
اُس پوشیدہ تحریری پیغام کو بھی کھولا گیا تو شایدؤہ رازمل جائے کہ جس سے انسان کی تخلیق ممکن ہوئیتی ہے۔ یہ پیغام ظاہر ہے سیابی سے نہیں کھا گیا بلکہ چھوٹے چھوٹے بھی فردوں کو اس طرح سے جوڑا گیا ہے کدائس سے ڈی این اے (deoxyribonucleic acid) وجود میں آئی سالمہ ہے، جو تخلیق آوم کا بلیو پرنٹ ہے۔
اُسی سے انسان بنمآ ہے، اُس کی شکل، اُس کے احساسات اور دو ہے اس سالمہ سے بھوٹنے ہیں۔ یہ جادوئی سالمہ سے بھوٹنے ہیں۔ یہ جادوئی سالمہ سے بھوٹنے ہیں۔ سیجادوئی سالمہ سے بھوٹنے کی سالمہ سے بھوٹنے ہیں۔ یہ جادوئی سالمہ سے بھوٹنے میں۔ یہ ہوئی ہیں۔ یہ جادوئی سالمہ سے بھوٹنے ہیں۔ یہ جادوئی سالمہ سے بھوٹنے میں مشتر کہ بھی ہورجدا بھی۔ یہ بیان کام کیول میں۔ یہ بی بھان بیانا کام کیول میں۔ یہ بیان کام کیول کرتا ہے، کون اے کہ می بھان ہے داروہ ورم وں کو دیتا ہے؟ اور سوالوں کا میال ہے کہ بی بھانے سے داروہ والے۔

ڈی این اے کا مقام اپنی جگہ ایکن اُس ہے بھی آ گے اور ایک عالم حیرت ہے، جسے انسانی خُلیہ (cell) سے تعبیر کیا جا تا ہے۔ فُلے سالموں کے اشتر اک عمل سے بغتے ہیں، اورا پنی ساخت اور عمل میں ہر خلیہ ایک شہر سے مشابہت رکھتا ہے۔سالمے اپنی ادائیگی فرائض میں ہمہ وقت

حرکت پذیر رہتے ہیں۔ ہرسا کے کی ایک خاص ذمہ داری ہے، جے اُس نے انجام دیتا ہوتا ہے۔ ان سالموں میں باہمی ارتباط ہے۔ بظاہر انفرادی سطح پرسالموں کی حرکات وسکنات میں نظم نظر نہیں آتا، وہ ککراتے دکھائی دیتے ہیں، اور ایک عجب انداز سے آگے پیچھے حرکت میں سرگردان نظر آتے ہیں۔ لیکن اس سب انار کی کے باوجود، یہ سالمے ایک اجتماعی عمل میں مصروف ہیں۔ پال ڈیویز کی زبان میں بیزندگی کا رقص ہے، جے وہ انتہائی مہارت سے انجام دیتے ہیں۔ ہیں۔ ج

ڈارونی ارتقا کی ندکورہ مشکلات اور مسائل کے ہاو جوواس سے بدولیل لانا کہ اب دین و فدہب کسی کام کے نبیس رہے اور بے کار ہوگئے ہیں، ایک عجیب اور انوکلی بات ہے۔ بیسویں صدی کی سائنس ورحقیقت نام نہا وطبیعی حقیقت کو بہت چیچے جھوڑ چکی ہے۔ جان ہنڈ لے بروک (John Hendley Brooke) کہتا ہے:

'' فرنمارک کے مشہور ماہر طبیعات نیز بوہر (۱۸۸۵-۱۹۲۳ء) نے ۱۹۳۵ء میں آئن سٹائن کے ساتھ اپنے مشہور مکالمہ میں بیددلیل پیش کی کہ قدری نظر بے کی ریاضیاتی شکل (quantum mechanics) کا بیلاز کی مطالبہ بنگر بے کہ علت ومعلول کے کلا سیکی تضور کو پوری طرح جھٹک دیا جائے اور طبیعی حقیقت کے مسئلے کے ظمن میں اپنے رویوں میں بنیادی تبدیلی لائی جائے۔ آرتھ سٹیلے ایڈ نگٹن (۱۸۸۴-۱۹۳۷ء) نے چوبرطانوی ماہر فلکیات اور جائے۔ آرتھ سٹیلے ایڈ نگٹن (۱۸۸۴-۱۹۳۷ء) نے چوبرطانوی ماہر فلکیات اور مراح فرضا نہاں باتی حقیقت کا اعتراف کرتے ہوئے آ

۱۹۱۷ برزد کے کے حالنا دستار کا بھی سیرا پر ہے ۔ مالا سید میں کی کا کی میں میں کی میں ایک ہیں میں کی میں ایک ہی

خيانية لا لأرداله الميز، جهام التبدلاني الربيدة الأراد الألماني الأرادة المنافئة ا

# ج هيئ ال الحالا الاسك تي الخ

بالمان المناهرة ال

مفروضہ قدیم کیفیت (بینی امونیا، میتھیں گیس اور پانی کا آمیزہ) تفکیل دے کر حیاتی سالمیات (biolic molecules) پیدا کرنے میں کامیاب ہوگئے۔ فی الوقت انہوں نے ایمیوٹر شاوے (amino acids) اور پھھ نامیاتی سالمے بنائے تھے۔ لیکن کھیات یا کوئی ابتدائی غلیہ تیار کرنے سے ابھی سائمندان معذور ہیں۔ بقول گارڈن ٹیلر کے:

''تم ڈی این اے کے بغیر لحمیات نہیں بناسکتے ،اور ڈی این اے کی ممل انگیز خامرہ (enzyme) کے بغیر تیار نہیں ہوسکتا۔اور بیا خامرہ خود پروٹین ہے۔ بیروہی مسلمہ ہے کہ انڈ ایسلے یا چوزہ'' ۳۳'

انگل پچواندازہ میہ ہے کہ حیات کی ابتداء خامرات سے بالکل'' اتفاقاً''ہوئی لیکن یہ بات غیر معقول ہے، کیونکہ ایسی کسختیق کے لیے''استقرار حمل''اور پر درش کا ایک لمباز ماند چاہیے۔ ٹیلر کے خیال کے مطابق اس سے بیڈ تیجہ ٹکٹا ہے کہ'' جیسے ہی موزوں اور قابلِ برداشت حالات میسر آگئے، حیاست فوراً اُمھرکر میاہئے آگئے۔'' ۳۳

کین قبل اس کے کہ تجربہ گاہ میں حیات کی تخلیق کے امکان پر سائنس خوثی کے شادیا نے بجاتی، ان کے کو یسٹلر (H. Quastler) نے ، جن کا بائیو کیسٹری میں بہت بڑا نام ہے، یہ کہہ کر ساری امید وں پر پانی کیسر دیا کہ الیم کسی کامیا بی کے خلاف امکانات اسے ہیں، جیسے عدوہ اکے بعد اس دفعہ صفر لگادیے جا کیس (600-10) ۔ گویاریاضی کی زبان میں ایسا ہونا قطعی ناممکن ہے۔ کا کتابت کے شمن میں میں عدم امکان (10-410) سے لے کر (600-10) تک ہے۔ ٹیلر کا کتابت کے شمن میں میں کو کہتا ہے: ''قصہ مختصر، یہ خوش خیا لی بے بناہ در ہے تک غیر حقیقی اور غیر منطق ہے۔ '' ہسا لیمی کی کہل ارتقا کی بشت پر کوئی امکان سرے ہے موجود ہی نہیں۔ غیر حقیقی اور غیر منطق ہے۔ '' ہسا لیمی یہ کے کہل ارتقا کی بشت پر کوئی امکان سرے ہے موجود ہی نہیں۔

اس بھاری بھر کم اور متند فیصلے کے باو جود تجربہ گاہ میں حیات پیدا کرنے کی کوششیں ختم نہیں ہوئیں۔ان تجربات میں ہارورڈ میڈیکل سکول کانام نمایاں ہے۔ جیک سوزٹیک (Jack Szostak) اورائس کے ساتھی اولین جھلی دار اجز ابنانے میں کامیاب ہو گئے ہیں اورائن کے کہنے کے مطابق میہ protocellular structures اب خود بخو دافز اکش کررہے ہیں۔

یمی حفرات ایک خاص قسم کی مٹی جے montomorillonite کہتے ہیں پر تجربہ کررہے ہیں۔
اس مٹی کے بارے میں کہاجا تا ہے کہ بیڈی این اے کے کیمیائی عمل میں معاون ثابت ہورہ بی
ہے، جس سے چکنے ترشاوے (fatty acid) تبدیل ہوکر بیٹوی جھلیاں بن رہی ہیں۔
بیمٹی کا تصوراً نہوں نے بائبل اور قرآن کے مٹی سے بنائے گئے انسان سے لیا ہے۔ قطع نظراس
سے مٹی کا تصوراً نہوں نے بائبل اور قرآن کے مٹی سے بنائے گئے انسان سے لیا ہے۔ قطع نظراس

کے کہ یہ تجربات کامیاب ہوتے ہیں یانہیں، ندہب اب بھی سائنس کی رہنمائی کرتے دکھائی ویتا ہے۔

## زندگى كى رېنمائى ميس سائنس كى بے جارگ

رابرٹ پارک (Robert Park) علم الطبعیات اور معاشرہ کے ممن میں لکھتے ہوئے اس جیرت کا اظہار کررہا ہے کہ''سائنس نے مادّہ کی دنیا میں موجود بے پناہ توانائی کا کھوج لگا کر ایسی تو توں کوسا منے آنے دیا جنہیں سائنس قابو میں نہیں رکھ سکتی۔'' وقت کی زمانی جہت کی تباہی کے بعد (ایمانی ثقافت، حیات بعد الموت، اخلاقیات کا نظام) جدید جامعات سے فارغ ہونے والوں اور تہذیب جدید ہردو کے سامنے میسئلہ پیدا ہوگیا ہے کہ ایسی اخلاقی قوتیں کہاں سے لائیں، جوان طبیعی تو توں کی پیدا کردہ تو توں کے مقابل کھڑی ہوئیس۔

خدا کو بے دخل کر کے اس کی جگہ سائنس یا کسی واہیات خود ساختہ نظریئے کو بٹھا نا نہ تو آسان تھا

اور نداس سے انسان کوسکون ممکن تھا۔ جب سے یہ بددگی ہوئی ہے، جدیدانسان کوقر ارتبیں مل سکا۔ وہ مابوی کے سمندر میں بے مقصد اور بےست بچکو لے کھار ہا ہے۔''انسان کے خود ساختہ خداؤں'' کے ضمن میں لکھتے ہوئے ویلیس سٹیونز (Wallace Stevens) بری گہری اور امیسیت افروز بات کہتا ہے:

''ان (مجوٹے)معبودوں کو ہوا میں تحلیل ہوتے اور بادلوں کی طرح منتشر ہوتے و کیا عظیم انسانی تجربات میں سے ہے .... یہ ہمارا نہیں ان معبودوں کا انہدام تھا، لیکن لگا یمی کہ کسی نہ کسی درجے میں جیسے خود ہم ملمامیٹ ہوکررہ گئے ہوں۔'' ۳۵ ملمامیٹ ہوکررہ گئے ہوں۔''

ایبالاز ما ہونا تھا۔ جس زندگی میں عقیدہ اورایمان ند ہواُ ہے معاشر تی بریا نگی ، فتندائیٹری ، نظلیک وار تیاب ، ہم جنس پرستی ، اکتاب اوز بیزاری اور بے معنی حرکات آلیتی ہیں۔

اب تک کی ساری بحث اور شواہدیہ ثابت کرنے کے لیے کافی ہیں کہ سائنسی نظریات اپنی سچائی میں حتی نہیں اور خبی آن سے زندگی کے بارے میں کوئی قابل عمل ہدایات ملتی ہیں۔ اس طرح سیکولر حضرات کی طرف سے پھیلایا ہوا بیے خیال کہ سائنس اور خدہب باہم متصاوم ہیں، کوئی بنیاد نہیں رکھتا۔ خدہب اپنی فطرت کے اعتبار سے انسان کی ضرورت ہے اور رہے گا۔ بیہ معاشرے کی تشکیل، ترتیب اور نظم میں کتنا کارآ مد ہوسکتا ہے، اس کا انحصار اُس کی تعلیمات کی سچائی اور ماخذوں کے اعتبار پر ہے۔ کم از کم اسلام کے بارے میں تو بلا شبہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ قوم ہر دور میں زمانہ سے آگر ہاہے، جس کی وجہ سے اُس کی عظمت اور علویت ہمیشہ برقر ار رہیں۔ بقول ایکے اے آگرب (المراق اُن) دومنطق کمال، انسانی معقولیات اور بہتول ایکے اے آگرب (المدرق اللہ اسلام (القرآن) دومنطق کمال، انسانی معقولیات اور

ہول انتج اے آرٹیب (H.A.R. Gibb) اسلام (القرآن)''مسطی کمال، انسانی معقولیات اور استعدلال (reason) میں حدورجہ روش مقالہ'' ہے۔ ۳۳ باب. ۲

سیکولرزم لا دینیت ہے

# سیکو*لر*زم لا دینیت ہے

میداختر صاحب پرانے لکھنے والے ہیں۔ اُن میں بیخوبی ہے کہ وہ اپنے آ درش سے خلص میں اور کبھی کبھار کھل بھی جاتے ہیں۔ جب سے آں جہانی سو و یٹ یونمین تاریخ کے کباڑ خانے کی نذر ہوا ہے، وہ اپنے دیگر ساتھیوں کی طرح اب اپنے آپ کوسکو کہتے ہیں۔ اور بید بات غلط مجھی نہیں کیونکہ اشتمالیت ( کمیونزم) میں سے اگر آپ پر والاری آ مریت اور اجتماعی ملکیت کے تصورات کو نکال دیں ہو وہ اپنے اصل میں سیکولرزم کے قریب ترہے۔

موصوف نے اپنی حالیۃ حریمیں چنداساتی نوعیت کی باتیں کی ہیں۔ مثلاً اُنہیں وَ کھ ہے کہ لوگ سیکولرزم کو لا وینیت کیول کہتے ہیں، جبکہ سیکولرزم سے مراویڈ ہب کوریاتی اُمور سے دور رکھنا ہے۔ دوم، جولوگ اس ملک میں اسلامی نظام کے احیاء کی بات کرتے ہیں وہ اپنی تاریخ سے لاعلم ہیں اور پنہیں جانتے کہ جب خلفاء بنوا میہا ور بنوعباس نے موروثی با دشاہت اختیار کی تو وہ میکولتھی۔

میں انہی دو بنیا دی نکات ہے متعلق چندگز ارشات پیش کروں گا۔

آیا سیکولرزم لادینیت ہے یانہیں، تواس کا انھماراُس کے جوہر سے ہے۔ اس کا فیصلہ ندیمی کرسکتا ہوں ندموصوف۔ اس کے لیے ہمیں معروضی ماخذوں کی طرف رجوع کرنا پڑے گا، جو سیکولر حضرات وانستہ نہیں کرنا چاہتے ۔ بھش بید کہددینا کہ سیکولر حضرات وانستہ نہیں کرنا چاہتے ۔ بھش بید کہا کہ سیکولرزم واقعتاً چاہتا کیا ہے؟ چاہتا ہے مکمل سچائی نہیں، بلکہ ہمیں دیکھنا پڑے گا کہ سیکولرزم واقعتاً چاہتا کیا ہے؟

یوں تو سیکولرزم کی تعریف متعین کرنے میں بہت سے نام لئے جاسکتے ہیں، جیسے جارج ہولی اوک، پیٹر برجر، ہاروی کاکس، میکس و ببر، درطبیئس فرم، ولیم لیکی اور برنارڈ لوئیس وغیرہ لیکن چونکہ ہولی ادک کے بارے میں مشہور ہے کہ اُس نے ہی پہلے اس اصطلاح کومتعارف کرایا تھا، اس لئے اُسی سے شروع کرنا جا ہے۔ اُس کے زدیک:

''سیکوارزم نام ہے اُس ضابطے کا،جس کا تعلق دنیا ہے متعلق فرائف سے ہے۔ جس کی غایت خالصتا انسانی ہے اور بیبنیادی طور پر اُن ( افراد ) کے لئے ہے جوالیمیات کو ناکمل یا ٹاکافی ، نا قابل اعتباریا نا ٹابل یقین ( یعنی ضفول اور بے معنی ) سیجھتے ہیں۔'' ا

بقول ہولی اوک بیکولرزم میں خدا کا متبادل سائنس ہے۔ اُس کے اپنے الفاظ ہیں:

"Science is the available Providence of man." \*

بالفاظ دیگرسیکولرزم اُسی وقت بطورنظریه سامنے آتا ہے جب انسان ند جب سے غیر متعلق ہونا شروع کردے، اُسے ند جب میں اپنے مسائل کاحل ند لیے، یا پھر وہ یہ سمجھے کہ فہ جی عقائد نا قابل یقین جیں۔ کھل کر کہا جائے تو سیکولرزم ایک جمہ پہلوضابطۂ حیات ہے، جسے ند جب کا متبادل کہا جاسکتا ہے۔ ای حقیقت کا ادراک کرتے ہوئے امریکن مفکر رابرٹ گرین نے متبادل کہا جاسکتا ہے۔ ای حقیقت کا ادراک کرتے ہوئے امریکن مفکر رابرٹ گرین نے

سیکورزم کو''انیا نیت کا ذہب'' قرار دیا ہے۔ دوسر لفظوں میں بید نیا کو بیجھنے کے لیے انسان کو نرزم کو''انسان کو ان تمام ندہبی علامتوں کو ندہب اور نیم ندہب نقطہ کا گاہ سے فکا لئے کا نام ہے۔ یعنی انسان کو اُن تمام ندہبی علامتوں اور مافوق الفطرت افسانوں سے آزاد کرنا ہے، تا کہ وہ آخرت کی طرف ندد کیھے اور محض دنیا کے بنگاموں میں مصروف عمل رہے۔

ہولی اوک کی سیکولرزم کی تعریف سے میہ بات بھی سامنے آتی ہے کہ مذہب'' اُس و نیا'' کے لیے ہے جب کہ سیکولرزم'' اِس و نیا'' کے لیے ہے۔ سیکولرحضرات دین اور و نیا کی تقشیم کو سیکولرزم کی اساسی فکر بتاتے ہیں۔ مید درست ہے کہ اسلام جبیا دین نظریہ آخرت کو بڑی اہمیت دیتا ہے۔ لیکن ساتھ ہی دنیا کو اُس کی کھیتی قرار دیتا ہے، بغیراس دنیا کے آخرت کا کوئی تصور نہیں۔ اسی لیئے مسلمانوں کے ہاں دین اور دنیا ہیں تفریق نہیں کہ بیا کہ ہی سلسلۂ حیات ہے۔ آپ خود ہی انصاف فرما کمیں کہ ایسا کون سا الہامی مذہب ہے جو آئے تو دنیا کے لیے اور پھرخود ہی جنگوں اور پہاڑوں میں منہ چھیا کر ہیٹھ جائے؟ کیا اس طرح کوئی مذہب یا نظریہ، جواجما می میلانات رکھتا ہو، زندہ رہ سکتا ہے؟

یہ سوال اس لیے اہم ہے کہ اس کے عمرانی نفسیات اور فلسفیانہ پہلو ہیں جنہیں اگر نظر انداز کر دیا جائے تو فرد کا بھی نقصان ہے اور معاشرے کا بھی ۔ مثلاً اگر ہیں یہی سوال سیکولرزم کے بارے میں کروں کہ کیا ایک سیکولر فردا پی سیکولر فکر کا تحفظ کرسکتا ہے جب کہ اُسے سیکولراقد ارپر بنی معاشرتی ماحول سے محروم رکھا جائے؟ کیا زندگی کے بارے میں سیکولروژن کا حصول ممکن موسکتا ہے اگر معاشرتی حرکیات سیکولر دیاست کے تصرف میں نہ ہوں؟ عقل اور منطق کی رُو ہے اس کا جوانے فی میں ہے۔

یمی وجہ ہے کہ مذہب کونجی معاملہ قرار دینے سے مسئلہ حل نہیں ہوتا کیونکہ بیہ معاملہ پچھاور

ہے۔اس نقط نظر کو تبول کرنے کا مطلب رہے کہ فد ہب کو زندہ در گور کر دیا جائے۔

آپ اس سارے معاطع کو کمی بھی پہلو ہے دیکھیں بیا پٹی روح میں ایک حقیقی ہم زیستی کا مسئلہ ہے۔ فدہبی روہے اس صورت میں زندہ رہ سکتے ہیں جب آئیں اُن کی روح اور منشاء کے مطابق ماحول ویا جائے ، جو واضح طور پر نظر آئے ، بازاروں میں اور عدالتوں میں بمعیشت میں اور سیاست میں، تا کہ فردا پنی قدروں کی جھلک اُن میں و کچھ سکے، اوراس طرح انفرادی اخلاتی کوشش کو معاشر تی روپ میں تقویت ملے ، اور خود معاشرہ فردکی اخلاتی جہت اور اُس کی روحانی آرد واک کوشک کرسکے۔

بالفاظ دیگریے نصرف دورو عمل ہے بلکہ ایک دوسرے کے وجود اور بقاکے لیے از بس ضروری ہے۔ یہ نہ ہو تو معاشرے گند ھے ہوئے مر بوط نہیں رہتے ، اور فرد خود معاشرے سے جُدا ہے کیف کھول کی اذبت میں کئلست وریخت کا شکار ہوجا تاہے۔

سیکولرزم چونکه خودمعالمات زندگی کی باگ دوڑ اپنے ہاتھ میں لینا چاہتا ہے، اس لیے و ہذہبی سوچ اورروبوں کو برداشت نہیں کر پاتا۔ پیٹر گلاسز (Peter Glasner) اپنے مشاہدے اور مطالع کی بنیاد پروعوئی کرتا ہے کہ سیکولرزم کامنتہا نے مقصود 'ندہب کا زوال' ہے۔ ۳

جیزی ہیڈن (Jeffrey Hadden) نے تو یہاں تک کہاہے کہ' سیکورعمل بذات خودعقیدہ ہے تھیوری نہیں، جے ذہب سے گہری اور ہمیشہ کے لیے عداوت ہے۔'' "

رابرٹ بینہ (Robert Bellah) نے سیکولرزم کے عمل کوافسانہ یا اسلورہ کہا ہے۔ اُس کے نزدیک' سیائی جذباتی مربوط حقیقت نفسی کی تصویر بناتی ہے۔ اس لحاظ سے بیذ جب ہے ندکہ سائنسی ( فکر )۔'' ۵

''سیکولرزم دنیا کے بارے میں ایک ندہبی نقط نگاہ ہے(جو) کہ فی نفسہ اس کرہ ارض پر ایک انتہائی متعصب عقیدہ ہے، اس کا منتہائے مقصود ہر دوسرے ندہب کونیست ونابود کرناہے۔'' ۲

يكوئى سياسى بيان نبيس بلكه حقيقت كالكنى ادراك ب-

امر کی سپریم کورٹ نے اپنے ۱۹۷۱ء کے ایک فیصلے میں سیکولرزم کو خدا کے وجود کا نہ صرف مخالف کہاہے بلکداُ سے غداہب میں سے ایک فدہب قراردیاہے:

''جو نداہب ملک میں یقعلیم نہیں دیتے جے بالعموم خدا کے وجود پرائیان کہا جاسکتا ہے، ان میں بدھازم ، تاوازم ، اخلاقی ثقافت، سیکولرانسان نوازی اور دیگر (شامل میں)۔'' ک

اتنے سارے متند حوالوں کے بعد تواس امری ضرورت نہیں ہونی چا ہے کہ سیکولرزم کی لاوینیت کو تابت کرنے کے لیے مزید گفتگو کی جائے ، لیکن اتمام جمت کے لیے میں یہاں چارلس ٹیلر (Charles Taylor) کاذکر کرناضروری سجھتا ہوں۔ چار برس پیشتر اُس کی آٹھ سوسے زائد صفحات پر مشتمل کتاب A Secular Age کو ٹمیلٹن ایوارڈ ملاتھا۔ ٹیلر کا کہنا ہے کہ سیکو لر

ا فراد کی جیشہ سے بیرخواہش رہی ہے کہ فدہب یا تو سیکولرزم کی راہ سے ہٹ جائے، یا پھر سیکولرزم کے ہمرکاب ہو، تا کہانسان فرہبی دھند سے آزاد عقل کی روشنی میں آگے بڑھ سکے۔ اُس کے خیال میں نعوذ ہاللہ خدا کی موت سے مراد یبی ہے کہ ماضی کا فدہب اب آواز گم گشتہ ہے، جے کوئی سننے کوتیاڑ ہیں۔

سیکولردور، جے ٹیلر جدیدیت کے ہم معنی استعمال کرتا ہے، سائنسی (وضعیّتی) اسلوب فکر ہے جس میں عملیت پیندی منفی آزادی ، انفرادیت اور وسیلہ گرعفلیت پیندی ہے۔ سیکولرفکر کے مطابق اگرانسان کی راہ میں'' جھوٹے تو ہم پرستانہ عقائداور بے معنی مابعد الطبیعیا ئے' مزاحم نہ ہوں تو وہ یہی کچھ جا ہےگا۔ ^ بالفاظ دیگریہی انسان کی فطرت ہے۔

اس لحاظ سے انفرادیت وہ نتیجہ ہے جوانسان کی تکریم نفس سے پیدا ہوتا ہے، جس ہیں خداسے متعلق پر فریب وعوے نہیں ہوتے اور نہ ہی معاشرے میں فدہب پر استوار ''مقد س' نظام ہوتا ہے۔ گذشتہ فدہبی ادوار سادہ لوجی پر ہنی تھے اس لئے اب فدہب قصہ پارینہ سے زیادہ اہمیت نہیں رکھتا لیکن اس سب طول بیانی کے باد جو وسکولر فکر یہ جواب دینے سے گریز کرتی ہے کہ انسان اپنی وضعیت اور عملیت پہندی کے، ماضی کی طرف مرم کرکر کیوں دیکھتا ہے، فدہب کیوں اب بھی کسی ندکسی شکل میں موجود ہے؟ تمام تر الحادی کوششوں کے اس عقل پرستانہ ورمیں، سیکولم طراق اور حکمرانی کے باد جود خدا کیوں کرانسانی نفوس میں زندہ ہے؟

بقول چارلس ٹیلرسیکولر بیانیہ میں ،سیکورعمل کوناگزیراوراُس کیآ مدکوانسان کاارتقاسمجھا جاتا ہے۔ بالفاظ دیگر وہ اسے فطری عمل گر دانتے ہیں۔ اُس کے برنکس کیلی فورنیا یونیورٹی کے کرچین سمتھ (Christian Smith) اپنی ختیم کتاب The Secular Revolution میں اسے زبردتی اورسازش کاعمل قرار دیتا ہے، جسے مسلط کیا گیاہو۔ ۹ اس ساری گفتگو کے بعد میانداز ہ لگانامشکل نہیں کہ سیکولرزم سے متعلق جتنے بھی مباحث ہیں اُن میں بات وہی ہے جو جارج ہولی اوک نے کہی تھی۔ فرق صرف اتنا ہے کہ ان میں سے پچھناک کوآ گے سے پکڑر ہے ہیں اور پچھ ہاتھ گھما کر۔

ببرطوراُن سب میں قدر مشترک یمی ہے کہ انسانوں کواپنے معاملات کے حل کے لیے کسی خدا، فدہ، ندہ، دوایت، تاریخ اورالہا می اخلاقیات کی طرف جانے کی ضرورت نہیں، کیونکہ انسان خود مکلف اوراس قابل ہے کہ وہ اپنی عقل ہی کواپنی سوچ اورفکر کا تحور بنائے۔ یمی وجہ ہے کہ سیکولرزم اصرار کے ساتھ میہ بھی ہے کہ کوئی دوسری دنیا نہیں۔ بیزندگی کا ضیاع ہے کہ اُسے آخرت کے خوف ہے متعلق کردیا جائے۔

سیکورلام کامسئلہ تحض فلنے کا نہیں کہ ذہنی عیاثی کا کظا تھایا جائے۔ اگر بات یہیں تک محدود ہوتی اور ایسی فلسفیانہ حدثک، تو کوئی بات نہتی اور نہ ہونی چاہیے، کیونکہ یہ ہرایک کی اپنی سوج اور ضمیر کی بات ہے کہ وہ کیا خیالات رکھنا چاہتا ہے۔ لیکن جب الیک سوج آلیک نظریہ یا آئیڈیالوجی کیشکل اختیار کرتی ہے اور سیاسیات، معاشیات، اخلاقیات اور زندگی کے دیگر شعبہ جات کوتمام تر ریاسی مشیزی کے ساتھ اپنے وائر ہ تصرف میں لانا چاہتی ہے تو پھر سیکورزم افتد اراور تسلط کا مسئلہ بن حاتی ہے۔

- اس ساری بحث کے بعد پوچھا جاسکتا ہے کہ سیکولرزم کوئس نے بیچق دیا ہے کہ دہ ایک مسلمان معاشرے میں انسانی معاملات کواپنی جکڑ میں لے؟
- ۔ وہ کیوں خودتو ریائی اُمورکو کنٹرول کرے اور ندہب کوسیاست سے ہاہر رکھے؟ جَبکہ ندہب یہ وکی رکھتا ہو کہ وہ انسانی مسائل کو بہتر طریقے سے حل کرسکتا ہے۔

اس کے لیے همیں معروضی ماخذوں کی طرف رجوع کرنا پڑے گا، جو سیکولر حضرات دانسته نهیں کرنا چاهتے۔ محض یه کهه دینا که سیکولرزم ریاست اور مذهب میں تفریق چاهتا هے مکمل سچائی نهیں ﷺ

- عقل کادہ کون ساپیاندہ جس سے سیکولرزم کو بیافقیار دیا جاسکتاہے کہ وہ خود تو گلیت پندین جائے اور خدا اور اخلا قیات کوانسانی دائر و کارے بے دخل کر کے اپنے آپ کو ''واحد سچائی'' قرار دے؟

تو جناب حمیداختر! بات محض سیاست کو مذہب سے دور رکھنے کی نہیں، یہ بات کچھاور ہے جے آپ چھپانے کی کوشش کرتے ہیں۔آپ کے ہمر کاب ساتھی تو وہ سب کچھاندرونِ متن یا زیرِ سطور کہ رہے ہیں جن سے اُن کی اسلام دشنی واضح ہوتی ہے۔

مثلاً مشرف کے نامشرف دور میں وزیراعظم شوکت عزیز نے خٹک سالی سے نجات کے لیے عوام سے وعا اور نماز استسقاء کی اپیل کی تو جواب میں آپ کے معمور ٹر ڈاکٹر پرویز ہود بھائی نے روز نامدڈان میں طنوا کھا کہ بارشیں نمازوں سے نہیں آئیں، بیتو قانونِ فطرت کے مطابق بادل بنتے ہیں اور برستے ہیں۔ پرویز ہود بھائی گئے باتھوں یہ بھی بتاویے کہ:

'' قانونِ فطرت' 'کس کے اتمال باوانے بنائے ہیں؟

یا پہ کہ خود قوا نمین فطرت کس طرح وجود میں آئے؟ کیا وہ مظاہرِ فطرت کے پیدا ہونے سے پہلے متھکل ہوئے؟ ہا یہ کہ وہ مظاہر فطرت کے وجود میں آئے کے بعد پیدا ہوگئے؟

اگر پرویز ہود بھائی مسئلہ کے اس پہلو پر بھی روثنی ڈالتے تو پاکستان کے'' جذباتی'' ند ہی عوام کے علم میں اضافہ ہوجا تا۔

حمیداختر صاحب نے اپنے ایک گزشتہ کالم میں''واڑھی'' والوں کے بارے میں طنزا فرمایا کہ موجودہ حالات میں ان سب کو پکڑلینا چاہیے۔ بیتو پھرمعمولی بات ہے، بینا سرورتو گھل کر میہ چاہتی میں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات بابر کت کی اہانت کی اجازت ہونی چاہیے' میں یہاں بوہہ خوف فساد موصوفہ کا کہا ہوافق نہیں کرنا جاہتا۔

حالیہ دنوں میں جیوٹی وی کے پروگرام''چوراہا'' میں جس کے میز بان حن شار میں بقر آن کریم کوزیر بحث لانے کی عبث کوشش ہور ہی تھی کہ قر آن تو کہتا ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ کو معلوم ہے کہ ماؤں کے رحم میں بیٹا ہے یا بیٹی ، جبکہ سائنس نے ممکن بنا دیا ہے کہ بیچے کی جنس کے بارے میں چیش از وقت بتا دے۔

ایسی گفتگو کے مضمرات واضح سے کہ قرآن کا دعویٰ نعوذ باللہ باطل ہے۔ ؤہ تو بھلا کرے ایک موادی صاحب کا جنعیں میز بان غالبًا بنی پٹھری نیچے لانا چاہتے تھے، کہ اُنہوں نے سورۃ لقمان کی آخری آیت پڑھ کر کہا کہ اس میں تو بیچے کی جنس کی بات ہی نہیں۔ یہاں تو بات میہ کھی حاربی ہے کہ جو پچھے مال کے پیپ میں ہے۔

مصری عالم شخ محد متوتی نے اپنی کتاب میں اس غلط بھی کا از الد کیا ہے۔ اُن کے مطابق جو الفاظ ہیں و یعلم مافی الارحام ہیں، اس میں'' ما'' ہے مُر ادیجی ہے کہ ؤہ جواُن کے پیٹ میں ہے۔ دراصل حسن نثار صاحب اور اُن کیم نفس جناب قام پیرزاده سی سائی باتوں کو یُوں بیان کرتے ہیں چینے وہ وانش اور سچائی کے رقیب ہوں، بیالبتہ ضرور ہے کہ بعض مترجمین نے جیسے فتح محمد جالند هری صاحب نے اس آیت کر بمہ کا ترجمہ کرتے ہوئے بریکٹول کے درمیان لکھ دیاہے ( نرہے یا مادہ ) ۔اب بیقو مترجم کی اختراع ہے کہ وُ ہائی عمومی آیت کوجس کے مضمون میں وسعت ہے محد درمعنی میں لے رہاہے جو کہ قرآن کا قطعاً مفہوم نہیں۔

اگر بات دافقتاً جنس کی ہوتی تو'' ما'' کی بجائے''ابن'' اور''بنت' یا'' ذکر'' اور'' انتخ'' بھیے ملتے جلتے الفاظ استعال ہوتے۔ صاحب شبہم القرآن نے جو ترجمہ کیا ہے اُس کے مطابق'' وہی ہے جو جانتا ہے کہ ماؤں کے پیٹ میس کیا پرورش پار ہاہے۔'' یہی بات یورد پی نومسلم پکھال نے اپنے انگریز می ترجمہ میس کی ہے۔

سونوگرافی ہے تو صرف اس حد تک معلوم ہوسکتا ہے کہ بچے کی جنس کیا ہے، ؤہ بھی اُس وقت جب مواقعا، یا جب حمل ایک خاص مدت کا ہوجائے۔لین سائنس بینجیں بتاسکتی کہ جب نطفہ واقع ہوا تھا، یا جب حمل قرار پایا تو ہونے والے بچے کی جنس کیا ہوگا، نا سائنس یہ بتاسکتی ہے کہ بچہ پیدائش کے بعد اپنے کرداراوراخلاق میں کیسا ہوگا اور کیا ہوگا؟ یہ معلومات اللہ تعالیٰ ہی کی ذات کو ہے۔ اس ساری بحث نے قطع نظر ' چورا ہا'' کے میز بانو ں کوآخر یہ کیا ضرورت پڑی کہ ؤہ قرآن کوزیر بحث لا کیں۔ پروگرام کے انعقاد ہے بہت پہلے جیوٹی وی مسلسل اپنے ناظرین کو یہ اطلاع اور تاثر دے رہا تھا کہ ' چورا ہا' ویکھئے، جیسے نعوذ باللہ قرآن سائنس کے آگے بے بس ہوگیا ہے۔ حسن شاراورقاسم پیرزادہ کم از کم اپنی تیاری تو مکمل کرتے ،قرآن کے مثاف تراجم دیکھئے۔ جسے نعوذ باللہ قرآن ، سائنس کے آگے بے بس ہوگیا تھے۔ حسن شاراورقاسم پیرزادہ کم از کم اپنی تیاری تو مکمل کرتے ،قرآن کے مثاف تراجم دیکھئے۔ قرآن کے الفاظ کے لغوی معنی دیکھئے کہ اُن کا صبح مقام کیا ہے۔ آیا متن اس کی اجازت دیتا ہے تیا متن اس کی اجازت دیتا ہے کہ نہ کورہ آیت کر بہ کومحد دو معنی میں لیا جاسکہ؟

ظاہر ہے جہاں شرارت پیش نظر ہو، نہ ہب کی تحقیر مقصود ہوہ ہاں نجیدہ علمی اسلوب اختیار نہیں کیا جاتا۔ اسلام کو نیچا دکھانا، اُس کی بلا واسطہ تحقیر و تذکیل کرنے میں سیکولر حضرات کیا کیا کرتب دکھاتے ہیں، بیان کی تحریروں سے عیاں ہے۔

اس سب کے باوجود سم ظریفی دیکھیں کہ سیکولر حضرات زندگی کی ہرروش اور چلن سے مذہب کو کھرج کھرچ کر زکالنا چاہتے ہیں اور پھر پو بلا مند بنا کرعوام کی طفل تسلی کے لیے کہتے پھرتے ہیں کے نہیں، ہم تو مذہب کے خلاف نہیں!

سیکور مردوزن جس طرح ہے مسلمانوں کے دین وابیان پر حملہ آور ہوئے ہیں، اُس کا اندازہ سوشلسٹ پاکستان نیوز ۱۴ اُست ۲۰۱۱ء کی ایک حالیدای میل تحریرے لگایا جاسکتا ہے:

'' بس طرح نے خلص مسلمان معصوم لوگوں کو تباہی سے دو چار کرد ہے ہیں اس کے لیے ضروری ہے کہ برائے نام (معتدل) مسلمان جنھیں اسلام کے بارے میں تحفظات یا شکوک ہیں، وہ اپنے مہذب ضمیر کے ساتھ اسلامی تحریوں [قرآن] کو احتیاط کے ساتھ پڑھیں تا کہ بید علوم کیا جا ہے کہ اسلام اصل میں چاہتا کیا ہے، اور سوچیں کہ کیا واقعی اسلام کو بطور عقیدہ اور رہنما احتیار کرنا چاہیے؟ یہ یقیناً بہتر (فیصلہ) ہوگا کہ بندو کا فراور آزاد ہو، بجائے اس کے کہ منافق ہے ، ایبا فیصلہ تمام انسانیت کے لیے محفوظ و مامون ہوگا۔''

اس لیے میں سیکولرزم کوفتندار تداہ جھتا ہوں۔ یہ جومسلمانوں کودھو کہ دینے کے لیے کہتے پھرتے میں کر سیکولرزم کا ترجمہ لا دینیت نہیں ہونا جا سیے اُن کی پیچریریں بھی ذراد کیے لی جا کیں۔ قرآن میں جہاں اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو دشمنوں کے خلاف تیاری کرنے کی ہدایت کرتے ہیں، اُس پرتبھرہ کرتے ہوئے بیسکولرصاحب طعندزن ہوتے ہیں:

" حيرت كى بات ب كرقر آن كوالله كي تصنيف قرار دياجا تا بـ "

شرعی قوانین کی مخالفت کرتے ہوئے بیالحاداور کفر کا پیروکاراپنے زہرآ لود قلم سے لکھتا ہے:

"شرعی قوانین سے اللہ کی آ مریت قائم ہوتی ہے۔"

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كو نعوذ بالله وبشت كردكها كياہے۔

"I have been made victorious with terror, says the Prophet of Islam, and indeed he had."

ایسی بے مغز سطور پر کوئی کیا تیمرہ کرے گا، نہ عقل نہ دلیل صرف آتش نوا زبان، جس میں مسلمانوں کی ول آزاری ہے، اُن کے عقید ہے اور ایمان کی تو بین ہے۔ البعثراس' روثن خیال'' نام نہا وعقل پرست سے لیو چھا جاسکتا ہے:

- تم رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كعرب كفارك خلاف تلواراً ثلها في كمّل كود به شت گردى كيتر مو - كيا أنبيس حق نهيس تفاكه وه اسلام اور مسلمانوں كے دفاع كے ليے تلواراً ثلاث ؟؟
  - کیا خدا کانی تقر کے سامنے سرگلوں ہوجایا کرتا ہے؟
- کیا نبی کی بیشان ہوتی ہے کہ وہ کفر کواجازت دے کہ وہ حق اور سپانی کو تاراج کر دے،اوروہ تماشاد کیتارہے؟
  - کیاجارحیت کاسدباب کرنادہشت گردی ہوتاہے؟

- ۔ کیاایے مال عزت اور آبروکی حفاظت کے لیے جنگ دہشت گروی ہے؟
- ۔ تم شرعی قوانین کواللہ تعالیٰ کی آ مریت کہتے ہو۔ کیا غیرسلم قوانین کے اطلاق سے اُن کی آ مریت قائم ہوتی ہے یا پیصرف شرعی قوانین سے منسوب ہے؟
  - کیار چق صرف انگریزی یا پور بی قوانمین کا ہے کداُن کا نفاذ کیا جائے؟

سیکورزم جمعنی لا دینیت کی بحث میں دوسرامتند ماخذ، جو بیا فیصلہ کرسکتا ہے کہ سیکولرزم لا دینیت ہے یا تہیں، خود قرآن کی جسے بیا تہیں، خود قرآن کی جسے بیٹر اور ساتھ ہی ''فرماتے'' جاتے ہیں کہ ہم فد ہب کے خلاف نہیں۔ قرآن ایسے تصورات اور رویوں کو گفر سے تعبیر کرتا ہے۔ میں اپنی بات کی تا ئید میں سورة البقرة کی آیت ۸۵ کا حوالہ دول گا:

''کیا تم کتاب کے ایک حصہ پرایمان رکھتے ہواور دوسرے حصہ کا الکار کرتے ہو، تو جوتم میں ہے ایسی حرکت کریں تو اُن کی سزاہوااس کے کیا ہو کتی ہے کہ دنیا کی زندگی میں تو رسوائی ہواور قیامت کے دن سخت سے سخت عذاب میں ڈال دیے جا کیں۔''

سورة المائدة ٢٣ ميں يبي بات كهي گئي ہے:

''جولوگ خدا کے نازل فرمائے ہوئے احکامات کے مطابق تھم نہ دیں تو ایسے ہی لوگ کا فرمیں۔''

اب آپ ہی فرمائیں کہ سیکولرزم کولادینیت اور کفرنہ کہاجائے تو کیا کہاجائے۔ اصل میں سیکولر حضرات کا مسئلہ یہ ہے کہ وہ پور بین فرہبی تجربے کو پاکستان کے معاشرتی منظرنا ہے۔ پرتھو پنا چاہتے ہیں اور یہ بھول جاتے ہیں کہ اسلام عیسائیت نہیں اور نہسلم دنیا مغربی تہذیب کا حصہ ہے۔ای لئے اس سار عل سے جونتیجہ وہ ڈکالتے ہیں دہ غلطا ورگمراہ کن ہوتا ہے۔

# كيامسلمانوں كى موروثى بادشاہت *سيكورتقى*؟

حمید اختر صاحب کا دوسرا مقدمہ خلافت راشدہ کے بعد مسلمانوں ہی کی موروثی بادشاہت کو سیکولر کہنا ہے۔ جھے نہیں معلوم اِس سے موصوف کی کیام راد ہے۔ اگر سیکولر سے مُر ادد نیاوی مسائل سے متعلق ہونا ہے تو پھر خلافت راشدہ بھی سیکولر تھے ہیں؟ کیابس لئے کہ موروشیت خلافت راشدہ کے زمانے کے بعد کے زمانے کو کیوں سیکولر تھے ہیں؟ کیابس لئے کہ موروشیت میں خلافت راشدہ کی طرح آزاد بعت نہیں ہوتی تھی؟ یا پھرکوئی اور وجہ ہے؟ اس صحاحک تو سے فلافت راشدہ کی طرح آزاد بعت نہیں ہوتی تھی؟ یا پھرکوئی اور وجہ ہے؟ اس صحاحک تو سے فلام ہمیشہ سے کہ خلافت راشدہ دہا ہے ۔ لیکن سے تتجہ نکالنا کہ جیسے موروثی بادشاہت کے ساتھ ہی اسلامی نظام ہمیشہ سے خلاف اِس کے اس البتہ بیتاریخی امر ہے کہ خلافت راشدہ کے بعد مسلمان مقکرین وعلم ء میں سے تشویش پیدا ہوئی کہ بدلتے صالت میں موردثی راشدہ کے بعد مسلمان مقکرین وعلم عمل اور نفاذ شریعت کو برقر اررکھیں تو اُن کی اطاعت کی کہ اُرکسلمان حکم ران اسلامی نظام عدل اور نفاذ شریعت کو برقر اررکھیں تو اُن کی اطاعت کی عاصت کی عاصل کے اگر مسلمان حکم ران اسلامی نظام عدل اور نفاذ شریعت کو برقر اررکھیں تو اُن کی اطاعت کی عاصل عدل اور نفاذ شریعت کو برقر اررکھیں تو اُن کی اطاعت کی عاصل حکم انوں کے لیے لازم تر ارد یا کہ دہ شریعت کے حافظ اور نگہبان بنیں۔

یہ کوئی جیرت کی بات نہیں کہ مسلمانوں کی تاریخ میں ایسے کئی سلاطین گزرے ہیں جن کی مشروف ہوں ہے۔ اس سے بھی اہم بات بیہ کہ بالعوم وہ مشروف ہوں ہے۔ اس سے بھی اہم بات بیہ کہ بالعوم وہ

شریعت کے محافظ اور نگہبان میں۔ انہی سلاطین کے دور میں اسلامی سلطنت کو وسعت اور استحکام ملا۔ اُنہوں نے ہی مسلمانوں کی عزت وآبر وکا بحرم رکھا اور اسلامی قوانین کے اطلاق کو جاری وساری رکھا۔خود ہمارے ہاں خور یوں ،غزنو یوں ، لودھیوں اور مغلوں نے اسلامی طرنے معاشرت اور اسلامی قوانین کو برقر اررکھا، یہاں تک کہ چھوٹی چھوٹی ریاستوں ، جیسے بہاول پور، سوات اور دیروغیرہ میں قیام پاکستان کے بعد بھی اسلامی نظام عدل رہا۔ ان بادشا ہوں کو جنہیں سیکولر حضرات ملعون کرتے تھکتے نہیں ، مسلمان معاشرے کی اسلامی سمت برقر اررکھنے میں زیر دست کر دارا دارکیا۔ طوالت سے بیجنے کے لیے صرف ایک مثال دوں گا۔

جب أمویوں کے دور کے آخری عرصے میں زنادقہ تحریک نے پریُرزے نکا لے تو عباسی خلفاء المحصور اور المهدی نے تہیں کرلیا کہ انہیں ختم کردیا جائے۔ زنادقہ، جیسا کہ اُن کے بارے میں معلوم ہے، الحاد کا پرچار کرتے تھے۔ وہ خدا اور ندہب میں یقین نہیں رکھتے تھے اور عوام کوشراب نوشی، زنا اور جوے طرف راغب کرتے تھے۔ چنانچہ ندصرف انہیں قتل کیا گیا، بلکہ فتن ارتداد کے خلاف کیا میں حکومتی سر پرتی میں کھائی گئیں۔ اس طرح جب خلیف المهدی دنیا ہے، خصصت ہونے لگائی کا بین حکومت ہونے لگائی کیا گیا، جاہم ان کہ حدومت ہونے لگائی کا بین حکومت ہونے کے دہ اُس کے اسلامی جذبوں کی ترجمان ہے۔

''اگر بیت کومت مجھی تمبارے ہاتھ آئے تو مانی کے بیروکاروں کوختم کرنے میں کوئی سرنہ چھوڑ نا۔''

اس لیے بیسو چنے کی ضرورت ہے کہ کیا ایک مسلمان معاشرے کو لادینیت کی طرف ہا نکا جاسکتا ہے؟مسلم دنیا میں جہاں بھی بیتجر بہ کیا گیا، وہاں اُس کے نتائج خود سیکولرزم اور مسلمانوں کے لیے ہولناک نکلے ہیں۔ایرانی تجربہ بالآخر انقلاب کی شکل میں ڈھل گیا اور ا تا ترک کا ترکی عثانیوں نے نقش قدم پر چل پڑا ہے۔ یا کستان میں کیا ہوتا ہے، بیآنے والا وقت بتائے گا۔

جدیدیت، سائنس اور الهامی دانش کا مسئله

# جدیدیت،سائنس اورالهای دانش کامسکله

کی ایک روایتی دانش ،سلمانوں کے ماضی کوایک خیالی دنیا (یوٹو پیا) اور اسلام کی طرف ہماری کی ایک روانا چاری کی ایک روانا جاری آرزوے مراجعت کو'' پھر کے دور'' کی طرف پلٹنے کے مترادف گردانا جارہا ہے۔ یہ بھی کہا جارہا ہے کہ غیجب اور سائنس میں کوئی ازلی تصادم ہے۔

جدیدیت کیا ہے؟ بیاصرار کرنا کہ جدیدیت (modernity) اور مغربیت لازم وملزوم ہیں اور کسی معاشرے کے جدید بننے کے لیے ضروری ہے کہ وہ مغربیت کو اپنائے، یا بیہ کہ جدیدیت سیکورزم کی خارجی شکل ہے اور دونوں ایک دوسرے کی ضرورت ہیں، دراصل ایک پیچیدہ موال کوسادگی ہے بیش کرنا ہے۔

ای طرح یہ کہنا کہ جتنی زیادہ جدیدیت کسی معاشر میں آئے گی اثنا ہی سیکولرزم کا پھیلا و ہوگا، غلط بیانی تو ہوسکتی ہے لیکن حقیقت نہیں۔ایسا کہنے والا جدید علوم کے نئے اُفقوں سے نا آشنا قراریائے گا۔ یہ میں اس لیے کہدر ہا ہوں کہ جدیدیت ادر سیکولرزم کے لازم تصور کو ہیسویں صدی کے چھے عشرے میں پیٹر برجر (Peter Berger) اور دوسرے عالمانِ ساجیات نے پیش کما تھا۔

پیٹر برجر کی مشہور کتاب The Sacred Canopy جو اُسی زمانے کی تخلیق ہے، اسی موقف کی ترجمانی کرتی ہے۔ لیکن ۱۹۹۰ء کے عشرے میں پیٹر برجراوراً س کے دیگر رفقاء نے اپنے اس دعوے کواس بناء پر والیس لے لیا کہ دُنیا میں ایسا ہوا نہیں ۔ جدیدیت تو آئی لیکن سیکولرزم کو وسعت نہیں مل سکی۔ فدہمت پرست وسعت نہیں مل سکی۔ فدہمت پرست جماعتیں فدہمی حلقوں کے زور پر خود بورپ اورامر یکہ میں اقتدار کے ایوانوں میں آبیفیس۔ جس کے نتیج میں اخلاقی مباحث اور قدریں، سیای وساجی بیانید میں چرسے ہمیت اختار کے آبیانوں میں افتدار کے اور اور اور کی اور اور کرگئے۔

مسلم دنیا کے نقشے پرایران اور ترکی جونستا زیادہ جدیدیت میں رنگے ہوئے تھے وہاں ندہب نے سابی اور معاشرتی سطح پرز بردست پیش رفت کی اور ایک زمانے کو اتفال پیقل کر کے رکھ دیا۔

اس لیے آگر میں یہ کہوں کہ جدیدیت اور اُس سے متعلقہ مقدمات کو اس طرح سادگی سے پیش کرنا موضوع سے انصاف نہیں تو شاید غلط نہ ہوگا۔ ایک روش نہ صرف بد نیتی پرخی ہے بلکدا پنا اندر خطر ناک سیاسی مضمرات بھی سموئے ہوئے ہے۔ میں اسے بدنیت روش اس لیے کہتا ہوں کہ اس سے مسلمانوں کی '' بیاری'' کے لیے مغرب سے تبحویز کردہ نسخ کی اُو آتی ہے۔ کی فورنیا میں ورلڈ افیرز کونسل کے سامنے سابق برطانوی وزیراعظم ٹونی بلیئر کی تقریر (مورخہ کیم اگست ۲۰۰۴ء) میں مغربی اقدار کے ذریعے سے مسلم عوام کی تبدیلی قلب کی بات کی گئی سے بلیئر کے الفاظ تھے:

We could have chosen security as battleground. But we did not. We chose values

ہم چاہتے تو سیکورٹی کومیدان جنگ بناتے الیکن ہم نے میں سی کیا،ہم نے اقدار کا انتخاب کیا۔

اہل مغرب اچھی طرح جانتے ہیں کہ مسلمانوں کی اسلام سے وابستگی انھیں مغربی تسلط کے خلاف مزائمتی جذبہ عطا کرتی ہے۔ اور بیکہ وہ ای صورت میں مغرب کے سامنے سرتشلیم ٹم کریں گئے کہ ان کے وجود سے اسلام کو ذکال کرانھیں نیاروپ اور نیا وجود دے دیا جائے۔

### جديديت كوئى نئى شےنبيں

جدیدیت کے بارے میں بیدوعویٰ کرنا بھی حد درجہ سادگی اور بھولین ہوگا کہ دنیا نے صرف موجودہ عبد میں ہی اِسے دیکھاہے۔

فریڈرک نطشے (Neitsche) جدیدیت کے سرخیاوں میں شار ہوتا ہے۔ اُس کے نزدیک جدیدیت اپنے جو ہر میں کوئی نئی معاشرتی تبدیلی نہیں، بلکہ پیشلسل ہے ماضی کے خیالات اور افکار کا۔ نہ یکوئی مستقل شے ہے جے ہمیشہ قرار رہےگا۔ بیشا بداجینہ کی بات ہو، لیکن نطشے یدوکوئی کرتا ہے کہ جدیدیت کے تمام عناصر ترکیبی یا ادارے مثلاً جدید سائنس جو اسباب وعلل سے عبارت ہیں، لہرل جمہوری سیاست گری، رومانیت، انسان پرتی اور آزاد فکر اشتراکیت سبب این اصل میں افلاطونیت اور عبائیت ہی ہیں۔ ا

اس پس منظر کا انکار کرنا اور جدیدیت کو اُس سے جُد اگر کے دیکھنا نطشنے کے نزویک وُرست نہیں، بیدوُوسری بات ہے کہ اب افلاطونی عیسوی قدریں اپنا تحرک کھوچکی ہیں، انسان کے الله اصرار کرنا که جدیدیت اور مغربیت لازم وملزوم هیں اور کسی معاشرے کے جدید بننے کے لیے ضروری هے که وہ مغربیت کو اپنائے، یا یه که جدیدیت سیکولرزم کی خارجی شکل هے اور دونوں ایك دوسرے کی ضرورت هیں، دراصل ایك پیچیده سوال کو سادگی سے پیش کرنا هے۔

#### سارے خدااخلا قیات سے لے کرفلسفہ تک وفات پا گئے ہیں۔ ۲

جیگل (Hegel) بھی تقریباً یمی بات کرتا ہے، بالخصوص جب وہ جدیدیت کو بمعنی انقلاب قرار نہیں دیتا، بلکہ اُسے ایک تاریخی عمل کی شکل میں دیکھتا ہے جواپنے باطن کے ذور سے آ کے برحتی ہے۔ البتہ جہاں نطشتے جدیدیت کو مستقل شے نہیں سمجھتا وہاں میگل اُسے مستقل بالذات سمجھتا ہے۔ ۲

ہیگل یہ بھی کہتا ہے کہ انسان اپنے آپ کوفر دواحد کی حیثیت ہے، جوخو کفیل ہواور جوا پی ذات میں ہر لحاظ ہے آزاد اورخود عقار ہو دریافت نہیں کرسکتا، بلکہ وہ لاز ما یا تو کسی تاریخی اضاقی ضابطے ہے متعلق ہوگا، یا چرکسی خاندان کا فرد ہوگا یا سول سوسائٹی کا شریک کار ہوگا۔ اگر یہ عوالی موجود نہوں تو فرد کی طرف ہے کوئی ایساحقیقی قابلی ذکر جوا بنہیں آئے گا جوا پی نوعیت کے انتہارے جامع یا ہمہ گیر ہو۔ ۳

مارٹن بیڈیگر (Martin Heidegger) جدیدیت کو بیان کرتے ہوئے اسے بے ثبات یا

ایی سپائی قرار دیتا ہے جس کی اصل نہ ہو۔ وہ جدیدیت کوکامل ہے معنویت کا دور کہتا ہے۔ ۵ ایمل ڈِر کیم (Emile Durkheim) جے اہل مغرب جدید عمرانیات کا بانی گردانتے ہیں، فرد کونفس بالذات نہیں سجھتا۔ اس کے وہ انسانی رویوں احساسات اور سوچوں کوفر د کے داخل میں نہیں بلکہ خارج میں دیکھتا ہے۔ اُس کے زدیک انسان ایک ''ساجی حقیقت'' ہے، جے معاشر تخلیق کرتا ہے: وہی اُس کے رویوں اور سوچ کوشکل دیتا ہے۔ ۲

انسان کس حدتک اپنی سوچ اوررو بے میں معاشرے کی گرفت میں ہے؟ اس کا جواب ہیہ کہ سید ذہن نہیں، بلکہ جذبات کا معاملہ ہے، کیونکہ انسان جذباتی طور پر اجماعی شمیر سے بندھا ہوتا ہے جو اُس کی انا سے بالاشے ہے۔ جو چیز ہمیں اپنے عمل میں اطمینان دلاتی ہے وہ ہمارا میاسہ ہوتا ہے کہ ہم جو بھی کرد ہے ہیں اُس کے چیجے معاشرے اور اضلاقی رویوں کی تائید ہے۔

پس اس ساری بحث کے پس منظر ہے جو بیجائی اُ بھرتی ہے وہ یہ ہے، که فر د کی ذات بذات خود کوئی الیمی شے نہیں جو تو انا اور اس حد تک خود مختار ہو کہ اُس کی فکر اور فیصلوں میں نہ ماضی اثر انداز ہوتا دکھائی دے، اور نہ مذہبی اور تہذیبی اثر ات ہے تم راہو۔

ای لئے یہ بات فردتک ہی محدود نہیں بلکہ معاشروں اور اُن سے پیدا سوچ کا بھی عاط کرتی ہے۔
کوئی طرز فکر یازندگی کی روش یکافت وجود میں نہیں آتی ، بلکداً س کے پیچھے ماضی کی فکری وراشت
ہوتی ہے۔ اس لحاظ سے جدیدیت کوئی نئی وریافت نہیں۔ اس بات کو بیچھنے کے لئے ما بعد
جدیدیت کی اصطلاحی ترکیب کوسا منے رکھیں ، اگر جدیدیت نہ ہوتی تو ما بعد جدیدیت بھی پیدا نہ
ہوئی ہے۔

در حقیقت برعبد کی اپنی ایک جدیدیت ہوتی ہے، جس کا تعلق انسانی حالات کی بہتری سے

ہے۔ جو حکومتی کارکردگی اور مستعدی کو بیتی بنانے سے لے کر پیداوار کے ذرائع میں بڑھوتری اور مواصلاتی نظام کی ترقی پر محیط ہے۔ کوئی بھی معاشرہ جوان نتائج کو حاصل کر لیتا ہے، جدید معاشرے سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ ندہب اور تاریخ کے بندھنوں سے آزاد مخص خودی اور ذات معاشرے کے وہ نظریات، جونفسِ انسانی کو ہر چیز کے بارے میں مختارگل اور فیصلہ کن صفات کا حاص قرار دیتے ہیں، جدیدیت کے اجزائے ترکیبی نہیں قرار دیئے جائے۔ یہی وجہ ہے کہ معاشرتی عقائد واقد ارخواہ کچھ بھی ہول، ہرعبد کی ہے کوشش ہوتی ہے کہ کاری اور تقل کو ہرو کے کارلائے ۔ لیکن اظہار عقل یا دلیل (reason) کے دوب محل ہوئے کے بیارائی کا تعلق زندگی ہے ہوئی ہیں، جاتہدام کی صدتک بی جائے ۔ کیونکہ یہ وہ نئیس ہوتا۔

جس چیز نے عبد حاضر کی جدیدیت کومضر بنادیا ہے، وہ اُس کا ہر بندش سے آزاد ہونا ہے۔ نیتجنًا اس کی ہر روش میں ضدیدیدا ہوگئی ہے۔انسان کے پاؤں اُ کھڑ گئے ہیں، وہ معاشرہ میں بامعنی انداز میں کھڑاد کھائی نہیں دیتا۔

### سأئنس اورروحاني اقتدار

ا ٹی طرح یہ ہمی کوئی صبح سائنس نہی نہیں ہوگی اور نہ زندگی ہے متعلق مسائل کے بارے ہیں نہ بہی رویے کی صبح تو صبح ہوگی اگر یہ بمجھ الیا جائے کہ سائنس تو صرف وضیعتی اور حسابی عمل (empiricism) ہے، جس کا اخلاقی وروحانی اقتدار سے کوئی رشتہ نہیں ہوتا اور نہ ہب جمش غیر عقلی تو جانب ہیں جوانسان کی ترقی میں حائل ہیں۔ الله جس چیز نے عہد حاضر کی جدیدیت کو مضر بنا دیا ہے، و ہ اُس کا ہر بندش سے آزاد ہوناہے۔نتیجتاً اس کی ہر روش میں ضد پیدا ہوگئی ہے۔ انسان کے پاؤں اُکھڑ گئے ہیں، وہ معاشرہ میں با معنی انداز میں کھڑا دکھائی نہیں دیتا۔

تھامس کوہن (Thomas S. Kuhn) نے اپنی مقبول عام تحریر The Structure of یعنی مقبول عام تحریر The Structure of یعنی Scientific Revolution میں آوارہ خراموں اور لا دینوں کی اس متشددانہ فکر کا تارو پود بھیر کرد کھردیا ہے۔

مشہور ماہر ساجیات ایمل درخیم جے ابن خلدون کے بعد زمانہ جدید میں ساجیات کا بانی سمجھا جاتا ہے، کی سوچھی رائے ہےکہ سائنس اور دیگر عظی علوم کا تانا بانا نہ بھی تصورات اور فکر سے بنایا گیا ہے۔ اس سے بھی بڑھ کرانہوں نے یہاں تک کہد دیا ہے کہ 'ند جب سے بی ہروہ شے پیدا ہوئی ہے جومعا شرے کے لیے از بس ضروری ہے۔'

Religion gave birth to all that is essential in the society.  $\angle$ 

اس لیے اخلاقی اقد ارکونظرانداز کر کے سائنسی علوم کواختصاصی یا استثنائی مقام دینا اور بچھنا کہ جیسے یہ انسانوں اور ان کے احوال سے کوئی بالا مجموعہ خیالات وفکر ہیں، بذات خودسیکولرا نتبا پہندانہ بلکہ قشد داند موج ہے جے علمی اورعقلی معیارات باطل قرار دیتے ہیں۔ شایدای لیے البرث آئن شائن سے متعلق بیدواقعہ پڑھ کر ہمیں کوئی اچنجانہیں ہوتا۔ بقول ڈاکٹر برائمین سوم (Brian Swimme) جو بذات خودا کیک سائنس دان ہے:

> '' آئن شائن بار ہامایوی کا شکار ہوا، کیونکہ وہ تخلیق کا سکات کے خمن میں اپنا ایک ذاتی تجربہ دوسروں کو سمجھانے میں ناکام رہا۔ جب اس سے پوچھا گیا کہ اسے کس چیز کی تلاش ہے؟ تو اس کا جواب تھا: میں جاننا چاہتا ہوں کہ ذات قدیم [الله] سوچتی کیسے ہے؟ ہاتی تو تفصیل ہے'۔' ^

جیسا کدسائنس دان فرید موکل ( Fred Hoyle ) نے اپنے گہرے مشاہدے کی بنیاد پر بیا بات کہی:

> '' جیھے ہمیشہ سے بات بوی عجیب گلی کہ جہاں سائنس دانوں کی اکثریت دین و ندہب سے پرہیز کرتی ہے، نی الاصل ان کے تصورات پر ندہب کا اثر اور غلبہ علائے دینیات ہے بھی زیادہ دیکھنے کوملا ہے۔'' ۹

اسی طرح البای ند بب اور سائنس کوایک دوسرے کے مقابل صف آ راد کھانا اب علمی اور سائنسی حلقوں میں ایک فرسودہ اور از کاررفتہ بات مجھی جانے لگی ہے۔ کیونکہ تصادم اور کش کش کا بیتصور ان کی حقیقی روح ہے مطابقت نہیں رکھتا۔ان وونوں کی ایک مختلف النوع تاریخ ہے، یعنی بھی تو ان میں عمل داری (territory) کے سوال پرکشیدگی اور تناؤکی کیفیت نظر آتی ہے اور بھی دونوں بہجولی بن کر ماتھ میں ماتھ دیے جارے ہوتے ہیں۔

اصول ونظریات کے مکراؤ کا تصادی ماؤل جودائث (White) اور ڈریپر (Draper) نے صدی جر پہلے وضع کیا تھا، اور جے لبرل لا دین حضرات ند بب پر پھبتیاں کنے کے لئے اکثر

والے کے طور پر پیش کرتے رہے ہیں ،اس کا اعتبار قریب قریب فتم ہو چکا ہے۔اس کے مقابلہ میں ایسا ہیش بہا تحقیقی موادسا منے آگیا ہے جو بیٹا بت کرنے کے لیے کافی ہے کہ مغرب میں سائنسی علوم کی نمواور ترویج میں ان نہ ہمی تعلیمی ادار دن کا برا اہتھ ہے ، جو خود چرج (کلیساء) میں سائنسی علوم کی نمواور ترویج میں ان نہ ہمی تعلیمی ادار دن کا برا اپنی اسکولوں ) نے مربوط فنون کے وہ علاء اور گروہ ہیں، 'ا جب کہ مسلم دنیا میں دبنی مدارس (روایتی اسکولوں ) نے مربوط فنون کے وہ علاء اور حکم پیدا کیے جو بہ یک وقت دبیات ، کارگا و فطرت اور سابقی علوم میں بگاندروز گار تھے نو دنظام میں پیاندروز گار تھے نو دنظام میں اپنا نہ روز گار تھے۔ نو دنظام میں بھاند واری ، جو جدیدیت کی جان ہے ، اپنی ترقی اور ارتقا کے لیے پروٹسٹنٹ ضوابط اخلاق کی معنون ہے۔ اس موضوع پر معروف جرمن ماہر عمرانیات میکس و بیرک کتاب اخلاق کی معنون ہے۔ اس موضوع پر معروف جرمن ماہر عمرانیات میکس و بیرک کتاب Protestantism and The Rise of Capitalism

#### جديديت كالمنفى زُخ

آج کی و نیا کے لیے سائنس کی جو بھی اہمیت ہواورانسانی احوال کی بہتری اور مادی نمویش اس کا جو بھی کر دار رہا ہو، اس نے ساتھ ہی ساتھ مسائل کا ایک انبار بھی کھڑا کر دیا ہے، جو سلسل اور مستقل بنیادوں پر حل طلب ہیں۔ پاکستان جیسے ترتی پذیر مما لک میں پیخصوص مسائل ابھی پھھ نیادہ ہڑے ہیں نے نظر نہیں آتے ، لیک ضعنی مغرب کو ای سائنس کی بے مہار حاکمیت کے ہاتھوں نت نئی مصیبتوں کا سامنا ہے جوجد بدیت کا مخصوص تحقد ہیں۔ نیکنالو بی نے انسان کو شرف انسان کو شرف انسان کی سائنس کی ہے موجد بدیت کا مخصوص تحقد ہیں۔ نیکنالو بی نے انسان کو شرف انسان کو شرف انسان کو شرف میں ہوئے تا ہے۔ اس کو قدرتی سادہ ماحول سے نکال کر مشینی اختراعات کی دنیا میں انجھاد ہے ، جس نے ایک ایسے وجود کی موجوعہ دیا ہے جو بقول پر وفیسر تار نس (Tarnas) ہر مسلکے کا حمل نیکنالو بی میں جھتی وجود کی محرکات کی تیت پر تلاش کرتا ہے۔ اس جدیدیت نے نصائی

آلودگی، ماحولیاتی نظم (ecosystems)، ایٹمی فضلے کی تابکاری، ایٹمی مراکز کی وقنا فو قنا محکست وریخت، کیڑے ماراد ویات سے پھیلنے والے مفاسداوراوز ون (ozone) تہد کی بربادی کے مسائل بھی پیدا کردیے ہیں۔ سائل بھی پائز کے جوانوں سے بھی جدیدیت کے اثر ات ونتائج ہولتا ک ہیں۔ جرائم کی شرح بھی اتنی بلند کے پیدی تی ہے۔ شراب نوشی، نشہ بازی، بےمہارجنسی طرزعمل، غیرشادی شدہ ماؤں اور ناجائز اوال دکی بھر مار، جنسی امراض خبیشہ برہنگی کا روائ (nudity) اورنفساتی امراض …یسب اس و درجدید کے شاخسانے ہیں۔

اورتواورجنگوں میں انسانوں کا قتل عام نی صدود کوچھور ہاہے۔دوسے لفظوں میں کم ہے کم وقت میں زیادہ سے زیادہ انسانوں کوموت کے گھاٹ اتار نے کے خطو کو' سائنسی ترتی' کا نام دینے کا وحشانہ طرزِ عمل انسانیت کی تذلیل کا دوسرا نام ہے۔اب فرد سے فرد کا دُوبدُ ومقابلہ نہیں ہوتا جہاں منح و بھل اور دعل کا فیصلہ انفرادی انسانی سطح پر ہوتا تھا۔ جہاں منح و بھلت کو ذاتی تجربے کے طور پرد یکھا جاتا تھا۔ جب قاتل اور مقتول آنکھوں میں آنکھیں ڈال کرد کیھتے اور لڑائی اور مقابلہ کے ہر پہلوکو شجاعت، انقام، نجات، پچھتاو ہاورا لیے سے بھر پورانسانی ڈرا ہے کے مریبلوکو شجاعت، انقام، نجات، پچھتاو ہاورا لیے سے بھر پورانسانی ڈرا ہے کے مریبلوکو شجاعت، نا دیا۔ اب انسان قتل نہیں کے جاتے بلکہ دور پار سے چلائے گئے عام بریادی کی غیر انسانی مشتل بنا دیا۔ اب انسان قتل نہیں کیے جاتے بلکہ دور پار سے چلائے گئے عام بریادی کے تھیاروں کے ذریعے بہل بچوں، بوڑھوں، عورتوں، بیاروں پر مشتل پوری کی پوری آبادیاں بلاک کر دی جاتی ہیں، جواسح بچھے بریڈیائی لہروں سے آلودہ پانی نے ذکائراور میٹ شدہ لاشوں کے ڈھیر چھوڑ جاتے ہیں۔ یقینا یہ سب پچھ جدیدیت کا کوئی خوب صورت رو نہیں دکھا تا۔

جدیدیت ہے متعلق ڈاکٹر پین (Pippin) کا تجربیا ایک ایسا مواخذہ ہے، جس میں جدیدیت اوراس کے نتائج وعواقب کے متعلق مغربی سوسائٹی کے اندیشوں کا نچوڑ سامنے آجا تا ہے۔ وہ کہتا ہے:

> ''جدیدیت نے ہم ہے ایک الی نقافت کا وعدہ کیا تھا جس کے زیرسایہ لوگ خوف ہے آزاد، معقول ، ماکل جہ بتجو اورخور کفیل ہوں گے لیکن بدرجہ آخر ہمیں ایک رپوڑنما معاشرہ ملاہے، جس کے افراد جیران وسر گرداں، ڈر پوک، مقلد اور روایت پہند، خوف زدہ بھیڑیں ہیں ..... یک قطبی، پیش پاافارہ اور کش پیش شافت''۔ ا

ڈ مکن ولیمز (Duncan Williams) کا خیال ہے کہ مغربی و نیااوراس کی تہذیب وثقافت '' تشدداورانسانیت سوز درندگی و حیوانیت ہے لبریز ہو چکے میں'' ی<sup>سا</sup>

نطشے تو یہاں تک کہتا ہے کہ ید دورانسان کا آخری دور ہے، جدیدیت نے ہمیں معدومیت سے دوچار کردیا ہے۔ اس چیز نے مشہور برطانوی مورخ آربلڈ ہے ٹائن بی (Toynbee) کو جدیدیت اور مغرب کے ستنتبل کے بارے میں پریشان کردیا تھا۔ اس میں جرت کی کوئی بات نتھی، کیونکہ اسے جو پچے نظر آر ہا تھا وہ روز روشن کی طرح عیاں تھا۔ اپٹی موت سے پچھای عرصہ پہلے اس نے کھھا: '' دنیا کی تباہی کا مستقبل قریب میں واقع ہونا جے انبیاء ورسل نے وجدانی طور پرمشاہدہ کیا، اُس کے قدموں کی چاپ اب سنائی و سے گئی ہے۔ آج اس منتبا کا قریب الوقوع ہونا محف ایمان بالغیب کی بات نہیں، بلکہ مشاہدے اور تجربے کی بنیاد پر ایک مانی ہوئی حقیقت اور تیجی بنیاد پر ایک مانی ہوئی حقیقت

اگر جدیدیت سے مُراد جدت پسندی اور نئے تخلیقی اُفق هیں یا اس سے مُراد حسن کارکردگی هے، جس سے معاشرہ کی پیداواری صلاحیت بڑھے، یا یہ که جدیدیت سے مراد انتظام و انصرام کے وہ مختلف النوع نظام هیں که جن سے یه اهداف حاصل هوسکیں تو پهر اسلام کو اس سے کوئی ضد نهیں۔

میس و پیرتو بهال تک کهه گیا ہے کہ: ''جدیدیت: افسر شاہی عقلیت پیندی کا آبنی پنجرہ ہے، جس نے ہمارے اس جدیدو در کی زندگی کے ہر پہلوکو گرفت میں لیا ہوا ہے۔'' و پیر کا خیال ہے کہ یہ آبنی پنجرہ اس قابل نہیں کہ اس میں محبوس رہ کر زندگی گزاری جائے۔اس کا اندازہ ہے کہ متعقبل میں ''اس بے مہار ترتی کے اختتام پر بالکل نے مصلحین اور مبلغین سامنے آئیں گے۔ یا پھر پرانے تصورات اور نظریات کو دوبارہ ایک عظیم حیات نوطے گی''۔ ''۔

## ندهب كالتخليق كردار

اسلام جیے الہائی ادیان و فداہب نے بھی مادی ترقی کی مخالفت نہیں گی۔ فی الحقیقت اسلام ایک ہمہ گیراور ہمہ جہت ترقیقی ماؤل کاعلم بردار ہے۔ اور اس نے انسانی زندگی میں مادی بہتری اورخوش حالی لانے کے لیے ہمیشہ سائنس ترقی میں مدودی قرآن بنیاوی طور پرسائنس کی کتا بہیں لیکن اس نے فطرت (nature) اور اس کے طریق عمل کے بارے میں جو بھی خبر

#### دی ہے،وہ سچ ثابت ہوئی۔

کو پر نیکائی انقلاب (Copernican Revolution) نے اینے لازم اثر اور نتیج کے طور پر انبان کی اصل یوزیشن بدل کر رکھ دی کہ وہ اشرف المخلوقات نہیں بلکہ لا تعداد سیاروں ہے مزین بے کراں کا ئنات کی سطح مرتحض ایک حقیر مخلوق ہے۔جدید فلکیاتی دریافتوں برمنی تاز ہرین تصوریہ ہے کہ ہماری زمین اس مسلسل چیلتی کا ئنات کے عین مرکز میں واقع ہے۔ یہی بات ہم بوں بھی کہد سکتے ہیں کہ کا کنات چیل کرجتنی بھی وسیع ہوجائے بسل انسانی ہے آباد بیزین کُرّ ہ ہیشہ اس کے مرکز میں رہے گا۔ اس طرح انسان کی بیصلاحیت کے نظم کا نئات کو سمجھ سکے اس کی غیرمعمولی خصوصیت کا ایک پرکشش اور جاذب نظر پہلو ہے۔ ڈاکٹریال ڈیویز (Paul Davies) جیسے سائنس دان بیسوال اٹھاتے میں کہ انسان میں بدحرت انگیز صلاحیت کیوں اور کیمیے موجود ہے کہ وہ کا ئنات کے رازوں کا مثلاثی رہا ہے اور انھیں منکشف كرتار بتا ہے۔اس كايبي مطلب بنيا ہے كه انسان اور كائنات ميں اس كے مقام ومرتے كى ایک خاص اہمیت ہے۔قرآن انسان کے اس شرف اور تکریم کے لئے توصیٰی کلمات ادا کرتے ہوئے اس کی وہنی، جذباتی اوراخلاقی ترکیب کوبہترین شکیل'' احسن تُقویم' قرار دیتا ہے۔ ای طرح کھیلتی بڑھتی کا ئنات کا تصور سائنسی و نیامیں ایک نسبتا تا زہ خیال ہے۔اس سے پہلے مسلسل وسعت پذیر کا ئنات کی بات آئن شائن جیسے لوگوں کو بھی پریشان کررہی تھی۔شاید سے بات من كراو كول كوجرت بوكراية "عوى نظرية اضافيت" كساته ساته ساته كا أن سائن في ۲۲ نومبر۱۹۱۴ء کو بہم معلوم کر ایا تھا کہ کا ئنات کی دسعت یذیری کا حسائی امکان موجود ہے۔ چونکہ اس کا یہ اکتثاف اس وقت کے سائنسی عقائد کے خلاف حار ہاتھا، اس لیے اس نے کا ئناتی غير مبدلات " cosmological constants " كي حياتي اصطلاح كي آ ژيمين ايني نئي

دریافت کو دنیا سے چھپالیا تھا، مبادا اس سے اس وقت تک کے قائم نظریات کہیں تحلیل نہ ہوجا ئیں۔<sup>17</sup>

لیکن چے برس بعد ہوبل (Ilubble) کی رصدگاہ نے وسعت پذیر کا ننات کی تصدیق کردی، جے آئن شائن نے ابتدا نظرانداز کرنے کی کوشش کی تھی۔ کیا واقعی کا ننات کی وسعت پذیری ایک نیات تھورتھا؟ جی ہاں، لیکن صرف سائنس کے لیے۔قرآن کے لیے نہیں جس نے صدیوں پہلے کہددیا تھا:

وَ السَّمَآءَ بَنَيْنَهُا بِأَيْدِ وَ إِنَّا لَمُوسِعُونَ (الذاريات ٢٤:٥١) آ مان كوبم في الني زورت بنايا باورجم (اس كى پورى قدرت ركت بين اور) أس وسعت دية جارب بين -

قرآن میں چاندکااس انداز ہے (بھی) ذکر موجود ہے کہ گویا بیا ہے وجود کے لیے کفن سورج کا تان میں بلکہ ایک جُداگانہ وجود کھتا ہے، جو سائنس کا اب تک کا مسلمہ نظریہ تعالی آئی نئی فلکیاتی دریافتیں بتاتی ہیں کہ اس کی تنویر (روشنی) خوداس کے اپنے وجود ہے بھی ہے۔ بوقول ڈاکٹر سوم (Swimme) چاند کوئی ''منجمہ تو دہ نہیں ہے ۔ ... بلکہ ایک اہم واقعہ (event) ہے جو موجود اب عالم میں برلیح تحر تھرار ہا ہے''۔ کا

نہ ہی عقیدہ کس طرح کا نئات کی سیح تصویر تھی تک رہنمائی کرتا ہے۔ اس کی ایک نمایاں مثال پر وفیسر عبدالسلام کے شیقی مقالے حسن توازن کے تصورات اور مادے کا بنیادی نظریہ '' Symmetry concepts and the fundamental Theory of matter'' میں دیکھی جا سکتی ہے۔ پر وفیسر موصوف کے کام کو ان نظریات کا حصہ مانا جاتا ہے جنہوں نے بیسویں صدی کی بہت می دریافتوں اور ترقیات کی اساس مہیا کی۔ ۱۸ اپنے شاندار تحقیقی کام میں

پروفیسرعبدالسلام نے دکھایا ہے کہ کا نئات اور اس کے اجزاء میں خوش اندا فی اور شناسب بن ہے، جس نے اسے توازن کا حسن عطا کیا ہے۔اپنے مقالے کالب لباب اور نچوڑوہ قرآن کے درج ذیل الفاظ میں بیان کرتے ہیں: ۱۹

> "مَاتَرِى فِى خَلْقِ الرَّحُمْنِ مِنْ تَفَوُّتٍ طَ فَارُجَعِ الْبَصَرَ هَلُ تَرَىٰ مِنُ فُطُوْرٍ ٥ ثُمَّ الرُّجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنْقَلِبُ اِلْيَكَ الْبَصَرُ خَاسِنَا وَ هُوَحَسِيُرُ (الملك ١٤٤ ٣-٣)

تم رحمان کی تخلیق میں کسی قتم کی بے ربطی نہ پاؤ گے۔ پھر پلٹ کر دیکھوں کہیں تمہیں کوئی خلل نظر آتا ہے؟ بار بارنگاہ دوڑاؤ یتباری نگاہ تھک کر نامراد پلٹ آئے گی۔

ڈ اکٹر عبدالسلام کا تحقیق کام جس کے لیے انہیں نوبل انعام ملا، فطرت میں موجود کمزوراور برتی مقاطیعی قوتوں کے اتحاد واتصال کو ثابت کرتا ہے کہ بیدراصل ایک بنی قوت کے دو پہلو ہیں۔ بید خیال انہیں اصلاً الہامی تصور تو حیداور تخلیق کی وحدت سے حاصل ہوا جس کا ظہور ایک ذات واحد یعنی خالق کا کنات ہے ہوا ہے۔

قدریه میکانکس میں مشہور دینش سائنسدان نیلز بوہر (۱۸۸۵–۱۹۹۲ء) کا نظریه معاونت (complementarity)، جس میں مظاہر فطرت خواہ وہ ایٹمی سطح پر ہوں یا پھر تحت ایٹمی سطح پراُن میں معاونت اور ہم بشگل ہے، اپنی اصل میں الہامی خدا ہب سے اخذ کیا گیا ہے۔

اس طرح نداہب کا فرد کی انفرادیت اور اُس کا خود مختار ہونا جس میں اُسے زندگی میں فیصلے کرنے کے لیے آزادی دی گئی ہے، اُس کی جھلک نیلز بوہر کے نظریۂ قدر سیمیا کئس میں واضح

دکھائی دیتی ہے۔

مزید برآ سائنس میں جاری یک پہلورو ہے (جس میں کی ایک پہلوکوگل میں ہے تکال کر اُسے کل کی تعبیر سمجھاجاتا ہے ) کوڑک کر کے گلیت یا تامیت (holistic) کو اختیار کرنا، یہ بھی فدا ہب کی دین ہے۔ اور وحدانیت اللّٰد کی ذات ہے منسوب ہے، وہی وحدانیت اللّٰد کی تخلیق کردہ عالم کا نئات میں بھی ہے۔ مظاہر فطرت باوجود اپنی رنگار کی کے، بالآخر یک تام بیں۔ ان میں یک جہتی اور با ہمی قربت ہے جس سے وہ گل بغتے ہیں۔ قدر ریدمیکائنس کے بعد ہیں۔ ان میں انداز تحقیق ہے کہ بجائے اس کے آپ اشیاء کوگل سے جدا کر کے دیکھیں، آپ اُسے کل کے اندردیگر اجزا کے ساتھ دیکھیں، تاکہ نتائج سے کھیں۔

ای طرح آج کے جدید دور کے تمام اہم نظریات کم ویش ندا ب بالخصوص اسلام کے مربون منت ہیں۔مثلاً واقعہ انشقاق (big bang) جواس بات پرمُصر ہے کہ عالم کا نئات یک لخت ایک بڑے دھاکے سے وجودیس آئی۔ بیتر آن کریم کے کن فیکون (بوجا) کے مشاہدہ ہے۔

قدری میکانیت کا قانون تقرموڈائنا کے جوتوانائی کے بالآخرزائل اور تمام ہونے کی بات کرتا ہے، اپنی اصل میں قرآن کا عکس ہے، جب سورج شند اموجائے گااورز مین لیسف دی جائے گی۔

اسی طرح مقصدی ارتقاجس کے پیچےست اور ساخت ہے، نداہب کی عطاہے۔

تازہ ترین سائنسی نظریات میں بیتھیوری کہ مادہ نہیں بلکداس کے پس پردہ ہدایت بمعنی انفار میشن اہم ہے، خود قرآن سے ماخوذ ہے۔ یعنی کا نئات کی ہر ترکت کے پیچے ہدایت ربانی مضمر ہے۔ سائنسی نظریات کس طرح فد ہب سے متاثر ہوتے ہیں اس کی ایک اور مثال اومیگا پوائنٹ تھیوری ہے جے ڈاکٹر فریکٹ ٹیلر (Frank Tipler) نے بیسویں صدی کے آخری

عشرے میں پیش کیا۔اس تھیوری کے مطابق ساری کا نئات کوالیک اعلیٰ برتر ذہن ،ایک طاقتور ، عقل کل کمپیوٹر میں تبدیل کرسکتا ہے۔

فيلر كے مطابق اس نے اوميگا يوائث كانصور بيوى فرقد كے مشہور صوفى اور سائنس دان وييرى ڈی چارڈن (Peirre Teilhand Chardin) سے لیا ہے۔موفر الذکر ایک ایسے مستقبل کو دیچر رہا ہے جس میں تمام جاندار مخلوقات بالآخر خدائے واحد کی ذات میں تحلیل ہوجا کیں گی۔ ٹیلر کا خیال تھا کہ بیسو چنا نامکن ہے کہ ایک لا فانی ذہن کس مدتک اپنے سوچ میں جا سكتا ہے۔ ليكن پھراى كے كہنے كے مطابق جرمن ماہر البيات دول بارث پينمرگ (Wolhart Panenberg) کاایک مضمون اس کی نظر سے گزار ، جس میں انہوں نے کہا تھا كەستىقىل ميں تمام عالم انسانىت كواللە واحدايية ذبن ميں داپس سيث لے گا۔ يبلرك The Physics of Immortality نائد ميل سيتح كيك بإنى -اوميكا الإائث مين پیقدرت ہوگی کہ وہ تمام انسانوں کو حیات ِنودے، ایک ایسے جہان میں جس برموت نہ آتی ہو<sup>اتا</sup> چنا نجير سائنس كى مخالف تو دُور كى بات ب، ند ہبى عقائد كاكر دار تو تخليقى عوال كار باہے۔ جب بھی انہوں نے ویکھا کر سائنس کا کناتی سیائی کی تلاش میں غلط نتائج پر پڑنی رہی ہے تو انہوں نے اس کی بغزشوں کی تھیجے کی۔ آج تک کوئی ایس قابل قبول شہادت سامنے ہیں آئی،جس سے ثابت ہوتا ہو کہ مسلمان معاشروں میں دین و ندہب سائنسی طرز فکر عمل کی ضدیں۔ آگا دگا واقعات جیسے ، ۱۹۷ء کے عشرے میں کسی سعودی نے ٹیلی ویژن توڑ دیایا برسوں پہلے کچھ' علا'' نے لاؤ وسیکروں کے استعال کی ممانعت کافتوی دیا، بیقطعاً ثابت بیس کرتے، ندان کی بیشرح وتعبیر جائز ہے کہ سائنس کی کوئی منظم مخالفت ہوئی۔ پھرالی خطاؤں کوصرف علائے دین سے جوڑ دینا بھی غلط ہے۔ایک شاذ قول یا واقعہ کو اجتماعی روبیا وراصول کلیقر اردینا بھائے خودغیر

سائنسی رویہ ہے، جو اِن اصحاب کو تو بالکل نہیں چپتا جو واضح حقائق کونظرانداز کرتے ہوئے سائنسی حجت کامقد مدلاتے پھرتے ہیں۔

اوراگر بالفرض ٹمیلی ویژن کی دیندار صلقوں کی جانب سے مخالفت کی بھی گئی تھی تو یہ سی شینی ایجاد کی مخالفت نہیں تھی، بلکہ اس کے مکنه تہذیبی اثرات تھے جنہیں وہ دفت سے پہلے دیکھ رہے تھے۔

آئ اکیسویں صدی میں ٹیلی ویژن کے مصرائرات بذات خود ایک حقیقت ہیں اور پچھلے دو عشروں میں ان پر متعدد نوعیت کا تخلیقی کام ہوا ہے، جو ہمیں بتاتا ہے کہ اس سے یا دواشت کند ہوجاتی ہے، عرصہ توجو تحقر ہوجاتا ہے، تحریر پڑھنے میں تکلیف ہوتی ہے اور سلسل بیٹھنے سے جسمانی ساخت میں بگاڑ پیدا ہوجاتا ہے۔ مارشل میکلوئن (Marshal Mcluhan) کے جسمانی ساخت میں بگاڑ پیدا ہوجاتا ہے۔ مارشل میکلوئن (شرائی کے حوالے سے غیر پزش اور الیکٹرا تک میڈیا ہے متعلق مطالع اپنی تخلیقی جدت اور گہرائی کے حوالے سے غیر تنازع ہیں۔ وہ جب ٹیلی ویژن کو ' الجدو بے مغز (idiot) باس' کانام دیتا ہے تو بالکل جرت نہیں ہوتی۔

ای طرح به باور کرنا اور کراتے رہنا کہ ہماری ساری کوتا ہیاں اور کمزوریاں محض ان علما کی وجہ سے ہیں ایک سنگین غلط بیانی ہے۔ مثلاً اس کا تو بیہ طلب بنتا ہے کہ پاکستان پر یکی علمائے دین حضرات محکران رہے ہیں، ہماری سول سروس کو یکی بزرگ چلا سرہے ہیں، ہمارے تعلیمی ادارے انھی کے ہاتھوں میں ہیں اور آزادی کے بعد کے چھ عشروں کے دوران ہماری قومی پالیسیاں یکی علما طے کرتے رہے ہیں۔ یہ جوآوے کا آوا بگڑا ہوا ہے، کیا اس کے ذمہ داریکی مولوی حضرات ہیں؟ ایسا اخذ کردہ نتیجہ قطعا غیرسائنسی ہوگا۔ بالخضوص جب بیروییان لوگوں کا

ہو جوراگ تو سائنس کا الا پتے ہیں لیکن سامنے کے تفائق سے مند موڑتے ہیں۔ ایک روش بذات خود عقل وخرد پر بنی سوچ کی تذکیل ہے، سنجیدہ بحث و مباحث میں پامال خیالات اور تر اکیب نیس چلتیں۔ اگر ماضی کی پالیسیوں کے لیے کی کومور دالزام تھرانا ہی ہے تو انگلی چار وناچار پڑھے لکھے مغربی نقالوں کی طرف ہی اُسطے گی، جنہوں نے اپنے آپ کو بڑا جدید بت پرست سمجھا اور جمایا بلیکن ایک انجی تھی تھرانی کی ابجد سے بھی نا آشنا نگلے۔

#### جدیدیت کے لاوین مندرجات

اس طرح قرآن پاک کا نداق اڑاتے ہوئے ائے 'موصولہ دائش' (received wisdom) قرار دینا ایک نا قابل معانی جسارت ہے۔ قرآن اس لحاظ ہے تو موصولہ ہے کہ وہ ایک البها می کتاب ہے، لیکن اسے اس معنی میں موصولہ کہنا جیسے وہ کوئی قدیم اور فرسودہ رسومات وعقا کد کا مجموعہ ہو جومسلمانوں کی ترقی کی راہ میں رکاوٹ ڈالٹا ہے، صریح کذب بیانی ہے۔ بیقرآن کا اعجاز ہے کہ وہ مشکرین پر اپنامذ عا ظاہر نہیں کرتا، بلکہ ان کے انکار میں اضافہ کرتا ہے۔ بید صرف ان لوگوں پر اپنے معانی ومفاجیم ظاہر کرتا ہے جواس کے مضامین اور خروں پر خور کرنے کے لیے بجیدہ ہوں اور جن کا اللہ رب العزت اور ایوم الحساب پر پخته ایمان ہو۔

سیب کینے کے باوجود پوچھا جاسکتا ہے کہ کیا مسلمان جدیدیت سے نفرت کرتے ہیں؟ تواس کا جواب یہ ہے کہ مسلمان جدیدی کو قبول کرتے ہیں، اس میں اپنا حصد ڈالتے ہیں، لیکن وہ جدیدیت کے لادین اور مادہ پرست مندرجات کو تضم نہیں کر پاتے مثلاً جدیدیت کے حوالے سے سیمو ملی شنگشن (Samuel Huntington) ہی کو کیس، اس کے زویک مغربی تہذیب عبدائیت، کشیریت، انفرادیت پہندی اور قانون کی حکم انی سے بن یا تی ہے۔عیسائیت اس کے عبدائیت اس کے عبدائیت اس کے

نزدیک مغربی تہذیب کا اولین بڑو ہے۔ بقول اُس کے جدیدیت بذات خود کوئی شیخ نہیں، بلکہ اس کے نزدیک بیاس وقت وجود میں آتی ہے جب مغربی تہذیب کے جاروں عناصر باہم مر بوط ہوتے ہیں۔ بالفاظ دیگر جدیدیت نہ کورہ چار بنیادی عناصر سے مرکب ہے۔

جدیدیت کا جونسخ ہٹنگٹن نے تبویز کیا ہے اسلام کے لیے اس میں کوئی مسکنہیں۔ کیونکہ عیسائیت کاعقیدہ سٹلیث اگر نتج میں سے نکال دیں تو ہاتی تصورات اور موضوعات سے اسلام کا کراؤ نہیں ہے۔ مثل تکثیریت جے جدیدیت کی اختراع قرار دیا جاتا ہے، اپنی اصل میں قدیم ہے۔ مسلمانوں کی عالمگیراسلامی ریاست میں بہودی اور عیسائی ساتھ ساتھ رہتے تھے اور اپنی دائرہ عقا کداور ثقافت بڑعمل کرتے تھے، میتوں کے وُنیا کے بارے میں روئے بھی مختلف تھے، اس کے باوجودکوئی نیمیں کہ سکتا کہ مسلمانوں نے بالعوم بطور پالیسی اپنی آفلیتوں پر عرصہ حیات تھے۔ کیا ہو۔ اس کی وجہ فود قرآنی تعلیمات اور نبی اگر مگر کا اسوہ حسنہ تھا۔ اس لیے بیکہنا غلط نہ ہوگا کہ راسلام اور مسلمانوں کے لیے تکشیریت کوئی نی تحقیقت یا فکرنہیں۔

اگر جدیدیت سے مراد جدت پسندی اور نے جلیقی اُفق ہیں یا اس سے مُر اوحسن کارکروگی ہے،
جس سے معاشرہ کی پیداداری صلاحیت بوسے، یا بیر کہ جدیدیت سے مرادانتظام وانصرام کے وہ
مختلف النوع نظام ہیں کہ جن سے بیا ہداف حاصل ہو عکیس تو پھراسلام کو اس سے کوئی ضدنہیں۔
اس طرح جدیدیت اگر سائنس کو افزودگی اور نمو کا انجی جھتی ہے یا خالص عقلیت کا نقاضا کرتی
ہے تو اسلام کو میبھی قبول ہے۔ شرط صرف ایک ہے کہ جدیدیت اُس الہامی دائرے کے اندر رہ
کریساری تگ و تا ذکرے، جس کا احترام ایک مسلمان معاشرہ لازی قرار ویتا ہے۔

کیکن اسلام جدیدیت کے بےمہار اسراف د تبذیر کو، یا ایسی حدود نا آشنا انفرادیت کوجوسوسائی کی ترجیجات ہے اغماض برتق ہے، قبول کرنے پر آ مادہ نہیں۔ای طرح سوقیانہ بازاری پن اور بهیاندنفس پرتی کی علم بردارمغربی تا جرانه نقافت کوجی اسلام نا قابل برداشت بهمتا ہے۔اب کسی کا دل چاہتو اسے '' نگ نظری'' کہدلے یا''عقل پرتی' سے اجتناب،مسلمان معاشرہ میں بینا ہجارجدیدیت بالکل بازمیس پاتی،اس لیے مردود ہے۔

دانشوری یا تخریب کاری ؟

## دانشوري يأتخريب كارى؟

دنیا میں شاید ہی کوئی ایسی حکومت یا ایسا میڈیا ہو جوا ہے ہی ملک کے خلاف ایسی تحریروں کی اجازت ویٹا ہوجن میں اُس کی بربادی اور نا بود کا ذکر بد ہو، اور سیسب کچھ آزاد کی رائے کے نام پر ہضم کیا جاتا ہو۔ ہماری بنصیبی دیکھیں، پاکستانی میڈیا کو بیاشتی حاصل ہے۔

ان جملوں کا ہیں منظر وہ مضمون ہے، جے ڈاکٹر منظور احمد (ریکٹر انٹر بیشنل اسلامی یونیورٹی،
اسلام آباد) کے حوالے سے روز نامہ پاکستان اور روز نامہ نوائے دفت نے شائع کیا۔ بیضمون
کیوں شائع کیا گیا، بجائے خود میڈیا پر ایک تبعرہ ہے۔ یوں محسوس ہوتا ہے جیسے ہمار سے
حکومتی اور صحافتی اوار ہے اس شعور سے عاری دکھائی دیتے ہیں کہوہ کی تحریر کو پر کھکیس کہ اس میں
کون سے نفسیاتی اور عمرانی پہلوا ہے ہیں جو تخریبی مضمرات لیے ہوئے ہیں۔ بیسمئلد اس کھاظ سے
مجھی افسوس ناک ہے کہ ہماری صحافت کے نزد کیت تخریب کاری صرف ہم دھماکوں تک محدود ہے
اور وہ یہ جمیس رکھتی کہ بعض تحریریں جن کا ہدف انسانی ذہن ہوتا ہے کہیں زیادہ تخریبی ہوگئی ہیں۔
ادر وہ یہ جمیس رکھتی کو اپنے منفی مقاصدے لیے استعال کرتی ہیں۔

اظہارابلاغ پر بے جاقد غن بقینا نا پہند یدہ عمل ہے، مگر ملکی سلامتی کے اپنے اصول ہیں۔ای طرح کچھ دستوری تقاضے بھی ہیں جن سے انحراف کسی ادارے یاشچری کو زیب نہیں دیتا۔ دستور پاکستان کی شق ۱-الف ان تمام امور کا احاطہ کرتی ہے جن کا احترام اوران پرعمل وطن عزیز کو کھری اختشار سے محفوظ رکھ سکتا ہے۔ یہ ایک معروف اور معروضی میزان ہے۔ای طرح اس سے متعلقہ قوانین جیسے قانون فو جداری دفعہ ۱۲۳ ہے، جس میں وضاحت سے ذکور ہے کہ جو شخص اپنی تحریر یا گفتگو سے یا ایک علامات یا بھری مظاہر ہے،جن سے پاکستان کی تفکیل بذر ایعہ تقسیم (جند) کی خدمت ہو ... ہے دس سال قید با مشقت مع جرمانہ مزادی جائے گی۔

اب بیقو بڑی ستم ظریفی ہے کہ ایک شخص پاکستان کی ندمت کرے، اس کی تھکیل کو غلط کہے بینی اس کی وجہ قیام اور مقصد وجود میں خرابی بسیار دیکھے۔ وہ اسے آزادی فکر کے نام پر تختہ مشق بنائے، اور پاکستان کے دوموقر جریدے اسے اس لیے شائع کردیں کہ اس تخ بی فکر پر بحث کی جائے، کچھ مناسب نہیں لگا۔

آ زادی رائے کیا ہوتی ہے اس کی صدو دکیا ہیں؟ کیا فردی آ زادی رائے کسی قوم کی حیات وبقا سے افغل ہے؟ میدو موضوعات ہیں جوالگ بحث کے متقاضی ہیں۔اس جواب دعویٰ میں، میں صرف ان مقدمات پر گفتگو کروں گا، جو ڈاکٹر منظوراحمد نے اپنے مضمون میں قائم کیے ہیں۔ موضوعات کے ذکات ورج ذیل ہیں:

- ۔ پاکستان نیانام ہے۔ تا حال بیا یک خارجی تصور ہے جو ہمارتے شخص کی علامت نہیں بن سکا۔
  - <u>يا</u> كتان نه بنمآ نوا حيما تها-

- یا کستان بنانے کا مقصد اسلام تھا تواس کے خدوخال کیا تھے؟
- قائداعظم نے اپنے مقاصد کے لیے اسلام کوبطور آلہ کا راستعمال کیا-
  - اسلامی تهذیب بطورا کائی کاتصور بیسویں صدی کی اختراع ہے-
- خدا کے مالک وخالق اور قانو ن دہندہ کے تصور کوسیاس اصطلاح کے طور پراستعال کیا گیا ہے-
  - نیات الہیہ ایک استعارہ ہے، اس لیے انسان اللہ کا نائب نہیں ہے۔
    - اسلام وحدت پیدانہیں کرتا۔
  - اسلام میں سیکولرازم کوئی مسکنہ بیں۔ بیمسکلہ تو تھیوکر کسی نے پیدا کیا ہے۔
- نبی اکرم صلی الله علیه وسلم مکه مین تصلیح بینی رسول نبین بینی کرسیای بن گئے-
- مسلمانوں کے ذہن میں من وطاعت کا فلسفہ ہی سیای اور نہ ہی اعتبار سے محکم تاریخی اسلوب رکھتا ہے جو تخصی آزادی اور جمہوریت کے تصور کے بکسر خلاف ہے۔
- مسلمانوں میں اخلاقی یاغیراخلاقی قدریں بذات خودکوئی شئے نہیں، بلکہ بیضدا کا عظم ہیں۔جس رعمل ہے فردی شخصی آزادی ختم ہوجاتی ہے۔
- قانون سازی محدود ہوگئ ہے جس کی وجہ سے شریعت سے بہتر قانون نہیں بنایا جا سکتا اور نداجتہاد سے کمل تبدیلی لائی جاسکتی ہے۔

یا کی طویل بیان ہے جس کا میں مختصراً جواب دول گا۔

#### لاوبن ذبهن كامسئله

اس سے پیشتر کہ میں مقدمہ کے پہلے اور دوسر ہے نکتے سے متعلق گفتگو کروں ، اگر میں ڈاکٹر منظوراحمہ کے خیالات سے ان کی شخصیت اور فکر کا خاکہ بناؤں وہ جھے لاز ما سیکولروں کے اس قبیلے سے متعلق دکھائی دیتے ہیں جو پاکستان کے وجود کونبیں چاہتے ، خاص کرایسے پاکستان کو جو اپنی تاریخ ، وجہ تسمیہ اور حسنور کی اعتبار سے اسلام کے اجما تی نظام زندگی سے گندھا ہوا ہے۔ اس لیا تی تاریخ ، وجہ تسمیہ اور حسنور کی اعتبار سے اسلام کے اجما تی نظام زندگی سے گندھا ہوا ہے۔ اس لیا طب بھی افسوس ناک لیے وہ بندئرستان میں اقلیت بن کر رہنے کو ترجیح ویتے ہیں۔ بیاس لحاظ ہے بھی افسوس ناک ہے کہ چھ عشر کے گزرنے کے بعد بھی ، اس ملک سے تمام تر فوائد تمیلنے کے باوجود وہ وطن عزیز کو ہندستان کی گود میں دھکیانا چاہتے ہیں۔

انہوں نے اس طمن میں جینے بھی مقد مات قائم کیے ہیں، وہ اس فکر کی تعبیر ہیں۔ میں انہیں اللہ میں رسیکولر) کیوں کہتا ہوں؟ اس لیے کہ ان کی فکر میں وطن یا تو محض جغرافیے کا نام ہے یا پھر کسی زبان ونسل مے ممکن ہوتا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ ایساوطن جے خود اسلام نے تخلیق کیا ہو، جس کا جذبہ محرک اسلامی قومیت ہوا در جواس علاتے میں مسلمانوں کے کم ومیش ایک ہزار سالہ دور کے زندہ تجربے کا مظہر ہو، ان کے زد کیک نا قابل تبول ہے۔

وہ تجھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے احکامات کی بیروی میں 'وشخصی آزادی اور توت فیصلہ' ختم ہوجاتی ہیں۔ بالفاظ دیگر سچائی کیا ہے اور جھوٹ کیا ہے، اس کا اختیارِ تعیّن انسان کی ذات ہے نہ کہ خدا کا تھم۔ بید بات کہتے ہوئے وہ بھول جاتے ہیں کہ انسانی زندگی کی تغییر میں آفاتی قدریں ، تاریخ اور روایات ہوا کرتی ہیں۔خود معاشرہ اس وقت وجود میں آتا ہے جب افرادا پی ذاتی پہندو تا پہند کومعاشرے کے تالیح کردیتے ہیں۔ آخرزندگی کوئی انگریزی ناول تو نہیں ہے کہ جس میں ناول نو نہیں ہے کہ جس میں ناول نو ایس اپنے ذبین میں ایک دنیا تحلیم کرتا ہے اور اپنے کرداروں کے ذریعے ہے اپنی دنیا کا ناول نو لیس اپنے دنیا تھی دنیا کا

ثبات کرتا ہے۔الیی تخیلاتی دنیا میں ذاتی اقدار ہی اہم ہوتی ہیں۔غالباً موصوف اسےانگریزی ناول سیجھتے ہیں۔

سپائی کیا ہے اور جھوٹ کیا ہے کا جواب آگر اللہ تعالیٰ کی ذات کے بجائے انسان خودد یے گئے،
یعنی فلسفہ اضافیت (relativism) قرآن کی جگہ لے لے، تواس کا لازی انجام اخلاقی
بحران اور انتشار ہوگا۔ جس انداز سے خود مغرب بیں اس موضوع پر بات ہور ہی ہے، اس سے
صاف دکھائی دے رہا ہے کہ وہ معروضی قدروں کے بغیر معاشر تی حرکیات پر کنٹرول کھو بچکے
جیں۔اوراب وہ بیٹھ سول کرتے ہیں کہ وہاں انفرادیت تو بلاشہ ہے، کیکن اجتماعیت نہیں رہی۔
انہیں بیشلیم کرنے بیں کوئی تامل نہیں کہ مغرب ایک تقیین اخلاقی بحران بیں مبتلا ہے۔

#### قرآن کی بنیادی اصطلاحیس استعاره نبیس

ڈاکٹر موصوف کی یہ سوچ بھی واضح ہے کہ وہ انسان کو اللہ تعالیٰ کا نائب ہونا غلط بجھتے ہیں۔ اس طرح وہ خدا کو تئو افترار (بحثیت خالق، مقتدراور قانون دہندہ) دینے کو تیار نہیں۔ وہ نیابت اللہ یہ کو تحض ایک استعارہ سجھتے ہیں، نہ کہ بالفعل کوئی چیز ۔ اب یہ بری ستم ظریفی ہے کہ وہ خود تو ابہتاد کا جو نمونہ بیش کیا اجتہاد کے نہ ہونے پرسید کوئی کرتے نظر آتے ہیں، گرخود انہوں نے اجتہاد کا جو نمونہ بیش کیا ہے اہل علم کوتو چھوڑیں ایک عام تعلیم یافتہ انسان بھی شاید اسے قبول کرنے پر تیار نہ ہو۔ ایک ایک کتاب جو زندگی ہے متعلق ہوائس کے مرکزی موضوعات استعارہ نہیں ہوا کرتے ، خاص کر وہ کتاب جو ہدایت الہی ہو۔ ڈاکٹر موصوف جسے سیکولر افراد، دن رات انسان اور انسانیت (humanism) کی بات کرتے ہیں، لیکن ساتھ ہی وہ انسان کوائس شرف سے محروم کرنے پر شکے ہوئے ہیں کہ وہ خدا کے تحلیق ہوائس ایر بیات الہیہ حاصل ہے۔

نہیں جناب! طریقہ الارض کی اصطلاح اسے اندرا یک بنیادی حقیقت سموئے ہوئے ہے، جس
کا تعین خود قرآن ہی نے کیا ہے۔ مثلاً یہ کہ انسان سی حیوان کی اولا دنہیں، بلکہ وہ خداکی تخلیق ہے
اور اس طرح اگر اُسے سلامتی، عدل اور خوف ہے مبرا زندگی کی ضرورت ہے تو پھر خداکی
ہدایات پر زندگی گزارے۔ اس کے لیے خدانے انسان کو مکلف کر دیا ہے کہ وہ دنیا کے دسائل کو
ایک پاکیزہ تدن کی تغییر میں استعمال کرے، تا کہ زندگی اپنے تمام رکوں کے ساتھ بندگی رب
میں ڈھل جائے۔ ظاہر ہے اس قتم کے تصویرانسان اور تصویر زندگی میں سیکولرازم کی گنجائش نہیں
رہتی، اور بہی چیز موصوف کو پریشان کیے ہوئے ہے۔ چونکہ موصوف عقیدے کے اعتبار سے
سیکولر ہیں اور انسان کو ہر پابندی سے آزاداور خود مختار مجھتے ہیں، اس لیے ان کے لیے ضروری
سیکولر ہیں اور انسان کو ہر پابندی سے آزاداور خود مختار مجھتے ہیں، اس لیے ان کے لیے ضروری

مزید برآس سم ظریفی دیکھیں کہ ایک طرف تو وہ علاء کے فاوی سے حت بیزار ہیں، کیونکہ اُن

کے خیال میں ایک پابند زندگی سے انسان اپنے نفس کا پوراا ظہار نہیں کر پاتا، اور اس طرح جو
لذت وَہِی آ وارگی اور بے راہ روی سے ل سکتی ہے، وہ کمکن نہیں ہو پاتی لیکن خود موصوف فتو کل
دینے پر نظیے ہوئے ہیں، بلکہ بیشتر سیکولر حضرات دن رات اس عمل فتو کی تو ہی میں مصروف
ہیں۔ ان کے زد یک جو شئے بھی جدید سیکولر ازم کے کھونے پڑییں بگتی وہ بیکار اور فرسودہ ہے۔
موصوف تو ایک قدم بڑھ کرخود قرآن پر ہاتھ صاف کررہے ہیں۔ مولوی حضرات کے فاوئی غلط
ہو سے جیں، ان کا استخراج بھی ناقص ہوسکتا ہے، شاید موجودہ زیانے داری موجودہ ہے کہ وہ بھی کمزور ہوسکتا ہے۔ شاید موجودہ زیانہ میں بہر حال سیدیا نت داری موجودہ ہے کہ وہ
بھی کمزور ہوسکتا ہے۔ اس سب کچھ کے باوجود، ان میں بہر حال سیدیا نت داری موجود ہے کہ وہ
اینچ فتاوئی کی بنیاد ضرور بتا کمیں گے۔ مگر دوسری طرف ڈاکٹر موصوف سے بتانے کی ضرورت
محسون نہیں کرتے کہ جب وہ خلیفۃ الارض اور استخلاف فی الارض چیسے مرکزی موضوعات کو

استعارہ بچھتے ہیں تو اس کی بنیاد کیا ہے؟ کیا بیاطلاع انہیں قر آن وسنت سے لی ہے یا کسی باطنی علم ہے؟ انسان میں پچھتو بجز ہونا چا ہیے کہ وہ اپنے مند نے لگی کسی بات کوظن تک ہی رکھے اور فتوے نددے ممکن ہے آئی رعونت آمروں کوزیب دیتی ہو، گر اہل علم کا بیشیدہ نہیں۔

### اسلامی تهذیب بیسویں صدی کی ایجاز نہیں

ان کی ای فکر کا متیجہ ہے کہ وہ اسلام کونہ تو وجہ اتحاد بیجھتے ہیں اور نہ تہذیبی اکائی تصور کرتے ہیں۔ ان کے خیال ہیں اسلامی تہذیبی اکائی کا تصور بیسویں صدی کی ایجاد ہے ، جے غالبًا اسلامیان پاکستان نے ۱۹۲۷ کے بعد وضع کیا ہو۔ اب اس ہے بڑی زیادتی اور کیا ہوگی کہ لا تعداد کتا بوں میں خود مغربی مصنفین اسلامی تہذیب کو عالم انسانیت کی ممتاز ترین تہذیبوں میں ایک تہذیب کو عالم انسانیت کی ممتاز ترین تہذیبوں میں ایک تہذیب کو معالم انسانیت کی ممتاز ترین تہذیبوں میں ایک تہذیب اپنی وسعت اور نگار گئی کے باوجود جواسے دوسری تہذیبوں سے ممیز کرتی ہیں۔ ہے تہذیب اپنی وسعت اور نگار گئی کے باوجود ہر سلمان ملک میں کیساں ہے۔ اس میں بلاشیہ مقامی رنگ ہیں جو ہونے بھی چاہیس، ہر مسلمان ملک میں کیساں ہے۔ اس میں بلاشیہ مقامی رنگ ہیں جو ہونے اندر مونے کونکہ ایک بری تہذیب ای وقت وجود میں آتی ہے، جب وہ مقامی رنگوں کو اپنے اندر مونے اور ساتھ بی ان پر اپنی چھاپ لگانے کی صلاحیت رکھتی ہو، تا کہ وہ گل کا حصہ بھی بنیں اور ان کی افراد ہے۔ بھی بنیں اور ان کی

میں بیسویں صدی کے متازمورخ ٹائن فی کی A Study of History اورول ڈیورنٹ کی
میں بیسویں صدی کے متازمورخ ٹائن فی کی The Story of Civilization
خودقا کداعظم محری جناح کے حوالے سے بات کرنا جا ہوں گا۔

قائداعظم نے مارچ ۱۹۴۰ء میں اپی صدارتی تقریر میں اندن ٹائنز کا حوالد دیا تھا،جس میں ب

کہا گیا تھا کہ:'' بلاشبہ ہندوؤں اورمسلمانوں میں فرق محض (انفرادی) ندہب کانہیں بلکہ یہ قانون اور ثقافت کا بھی ہے جس کی وجہ ہے یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ دونوں دومخصوص اور مختلف تہذیبیں ہیں۔اس کے باوجود آنے دالے زمانے میں بی تو ہماتے ہم ہوجا کیں گے اورانڈیا ایک قوم میں ڈھل جائے گا۔'' اہمیں یہاں انگریزی کے اصل الفاظ بھی چیش کیے دیتا ہوں ، تا کہ کوئی گئے۔ ندرے ۔لندن ٹائمنز کا مرتبرہ گورنمنٹ آن انڈیا ایک کے 198ء کے حوالے ہے تھا:

Undoubtedly the difference between the Hindus and Muslims is not of religion in the strict sense of the word, but also of law and culture that they may be said indeed to represent two entirely distinct and seperate civilisations. However, in the course of time the supersitions will die out and India will be moulded into a single nation.

قطع نظراس کے کہ لندن ٹائمنز ہارے دلی سیکوروں کی طرح ہندووں اور مسلمانوں میں انہمائی گہرے اختلافات کو تسلیم کرنے کے باوجود بھی اپنی استعاری رجائیت میں اُمیدر کھتا ہے کہ دونوں بالآخر ایک ہوجا کمیں گے۔انگریزی کے اس حوالے میں لفظ "civilisation" غورطلب ہے۔مسلمانوں کی علیحدہ تہذیب کا وجود اور شخص کوئی کل ہند مسلم لیگ کی تخلیق کردہ اصطلاح نہیں جواجا تک بیسوی صدی میں منصر شہود پر آگئی تھی، بلکہ غیر بھی ۱۹۱۰ء کے عشر ساسلا کی تبذیب کے اس پر تبعرہ کرتے ہوئے میں اسلا کی تبذیب کے اور کے بارے میں بہی سوچ رکھتے تھے۔اس پر تبعرہ کرتے ہوئے قائد مانے کیا خوب کہا تھا:

(So acording to the London Times, the only

difficulties are superstitions). These fundamental and deeprooted differences, spiritual, economic, cultural and political, have been euphemised as mere 'supersitions'. But surely, it is a flagrant disregard of the past history of the Sub-continent of India as well as the fundamental Islamic conceptions of society.....

''لہذا لندن ٹائمنر کی سوچ کے مطابق واحد مشکلات (ہندوسلم تعلقات میں ) توہات ہیں۔ یہ ان اساس اور گہرے اختلافات کو جو روحانی، معاشی، ثقافتی اور سیاسیات پرمحیط ہیں آئہیں بہل زبان میں تحض توہات قرار دینا (عجیب بات ہے)، جو بلاشبہ نصرف برصغیر کی تاریخ سے بلکہ بنیادی اسلامی نظریہ معاشرت سے بھی صرت کزیادتی ہے۔'' ۲

### ياكستان ايك ديني اورتار يخي تقاضا

ڈاکٹر منظور صاحب کوسلم لیگ کی ۱۹۳۲ء سے ۱۹۳۲ء تک کی قرار دادوں میں اسلامی مملکت کا ذکر منظور صاحب کوسلم لیگ کی بیشتر قرار دادوں کا ایک مخصوص پس منظر ہے، جوزیادہ تر دستوری ترامیم سے متعلق ہیں جن کے خاطب انگریز اور ہندو ہیں۔ سلم لیگ کے پرچم سلے تحرک یک بیادہ من میں اسلام لیگ کے پرچم سلے تحرک یک بیادہ من اردادی نہیں۔ اس کا ایک مزان ہے، تحرک ہے اور اس کے قائدین کے بیانات ہیں۔ ایک اچھا سکالران سب کو طاکر دیکھتا ہے اور فیصلہ کرتا ہے۔ چونکہ موصوف تاریخ کو ایک مخصوص رنگ میں دیکھنا جا ہے۔ جونکہ موصوف تاریخ کو ایک مخصوص رنگ میں دیکھنا جا ہے۔ جونکہ موصوف تاریخ کو ایک مخصوص رنگ میں دیکھنا جا ہے۔ جونکہ موصوف تاریخ کو ایک مخصوص رنگ میں دیکھنا ہے۔ جونکہ

اسلامی مملکت کا سراغ نہیں ملتا۔ لیکن مغربی مورخین اور سو چنے سیحضے والے دانش وروں کومسلم لیگ کی قومی تحریک میں اسلامی مملکت ملتی ہے۔

ایک پاکستانی (؟) سیکواری سوچ اورفکری استخراج میں ، اورایک مغربی ذبمن کی متیجا خذکرنے کی صلاحیت میں انتابی فرق ہے جتناعدم دیانت اور دیانت میں ہے۔ مثال کے طور پر پروفیسر ولفریڈ کینٹ ویل سمتھ اپنی مشہور کتاب محتوان انتابی مشہور کتاب کہ تجاب کہ کرتا ہے کہ قیام پاکستان مسلمانوں کے ذبی وجود کا مربون منت ہے۔ پروفیسر معتق کہتا ہے کہ نظریاتی اعتبار سے یکوئی علاقائی ، معاثی ، لمانی اکائی نہتی ، بلکہ یکوئی وطنی قومیت بھی نہتی کہ جوریاست کی متلاق تھی ، بلکہ یکوئی وطنی قومیت بھی نہتی کہ جوریاست کی متلاق تھی ، بعض کے بعد میں اسلامی ریاست کے لیے جدوجہدا پی اصل کے اعتبار سے کوئی عملیاتی متیجہ نہتی جس کی بناء پرایک ریاست اسلامی ریاست کے لیے جدوجہدا پی اصل کے اعتبار سے کوئی عملیاتی تھی جس کے ذریعے اسلام ریاست کا طالب تھا۔ ۳

Ideologically it was not a territorial or an economic or a linguistic or even strictly a national community that was seeking a state, but a religious community. The drive for an Islamic state in India was in origin not a process by which a state sought Islamicness but one by which Islam sought a state.

پروفیسر سمتھ نے بینتیجہ کیے اخذ کرلیا، کیا بیخود ساختہ خیال تھا؟ سمتھ چونکہ محقق ہے، وہ کسی پروپیگنڈے کا شکار بھی نہیں کہا جاسکتا۔ اس کے سامنے تحریک پاکستان ، اس کے قائدین کے بیانات، عوام کی جذباتی کیفیات اور اس علاقے میں مسلمانوں کی تاریخ تھی تحریک پاکستان

کے دنوں میں ؤ واسی علاقے میں موجود تھا، پھر خود قائد اعظم کی کم وہیش ایک سوے زیادہ ایک تقاریر موجود ہیں، جن میں انھوں نے اسلامی نظام اور اسلامی قانون کی بات کی ہے۔ کیا اسلامی قانون کے نفاذ ہے کوئی ریاست اسلامی رنگ اختیار نہیں کرتی؟ میں یہاں اس وہنی پراگندگ کو جو سیکو طبقوں نے ہی پھیلائی ہے کہ''اسلامی قانون محض سزا کیں میں'' کو دُور کر مناجا ہتا ہوں۔ سزا کیں تول ذیا ہیں، کیونکہ دنیا کے ہر قانون میں بیسز اکمیں نظام عدل کا حصہ ہوتی ہیں، ان کے اطلاق سے ہی عدل کے قیام کے امکانات پیدا ہوتے ہیں اور قانون شریعت تو اپنی تمام تر وسعوں اور جلال کے ساتھ عادلانہ نظام کومکن بناتا ہے۔ اس میں تقسیم وسائل کا عدل تر وسعوں اور معائی کا عدل (economopolitical justice) بھی ہے اور سیاک اور معاثی عدل (economopolitical justice) بھی۔

سیکولر حضرات کے لیے ایک اور بڑا مسئلہ اسلام میں قانون سازی کا اصول ہے، جوان کی سیاسی دانش میں معاشر کے کوسیکولر بنانے میں ایک بڑی رکاوٹ ہے۔

یالوگ اچھی طرح جانتے ہیں کہ سزامحض تعزیز نہیں ہوتی، بلکداس ہے مقصود اصلاح فرداور معاشرتی قدروں کا اثبات ہوتا ہے۔ مثال کے طور پراگر مسلمان معاشرہ وزنا کو گناہ کبیرہ ہجھتا ہے۔ نواس کی حجہ عضت، حیا، پاکیزگی اور حسب نسب کی صداقت کو معاشرے میں فروغ دینا ہے۔ لہذا بیر جیجات کی بات ہے۔ ڈاکٹر موصوف اس بات پر مضطرب ہیں کہ اسلام ہیں قوانین یا تو ''متعین' ہیں یا اُن سے استخراج کیا جاتا ہے، جس کی وجہ ہے''دکسی مفسدہ کوختم کرنے یا کسی اخلاقی قدر کومعاشرے میں قائم کرنے کے سلسلے میں مناسب قانون سازی کا حق انسانی اختیار میں نہیں رہا''۔ بلکدان کے ایفاظ میں خدائی نیت کے شار حین کے نام ختال ہوگیا ہے۔ میں نہیں رہا''۔ بلکدان کے ایفاظ میں خدائی نیت کے شار حین کے نام ختال ہوگیا ہے۔

کیا بی اچھاہوتاا گروہ اپنے قار مَین کی وَئی تربت کے لیےاس اخلاقی قدر کا بھی ذکر کرتے جو وہ مسلمان معاشرے میں بذریعہ قانون پیوند کرنا جائتے ہیں۔مسلمانوں کوتو اتنا ہی اخلاق ھا ہے جتنا خود تر آن اور اسوہ رسول میں بتا ہا گیا ہے۔اس سے زیادہ اخلاق ہمارے معاشرے کے لیے مفیدہ ہے۔ ای طرح کسی مفیدہ کوختم کرنے کے لیے انہیں اختیار جا ہے تواس کے لیے اسلامی قانون سازی میں بڑی وسعت ہے۔ امام غزائی نے اسلامی ککر اور مزاج سے التخراج كرتے ہوئے''مُصَالَة'' كا جوتصور دیا ہے، اس میں بڑی گغائش ہے۔ اس طرح ''قیاس'' بھی اسلامی قانون سازی میں اپیامعروف طریقہ ہے،جس سے کسی بھی مفیدہ کوؤ در کہا حاسکتا ہے۔لیکن اس سب کے باوجودا گراس ہےان کی مُر ادخود اسلام ہی وہ مفیدہ ہے، جس کامٹانا انہیں بذریعہ قانون سازی مطلوب ہے ، تو ساحازت انہیں ملنے ہے رہی ۔اس کے لیے اُنہیں کروڑ وں انسانوں کی گرونیں کا ٹنی پڑیں گی۔ای طرح اسلامی قانون سازی میں انہیں اجتہاد ہے بھی شکایت ہے۔اُن کے نز دیک ایسااجتماد جوصر فسخنی تندیلی تک ہی محدود ہو، بیکار شئے ہے۔موصوف کو ایسا اجتہاد جاہیے جس سے وہ لا دینیت اور باطل نظاموں کی قدرول کی کاشت کر تکمیں۔ جوآ زادی ڈاکٹر منظور صاحب قانون سازی کے معاملے میں ما تگتے بیں وہ تو خودمغرب کی قانونی روایت میں نہیں ہے۔ وہاں "natural law" اساسی ہے، جس کے خلاف بالعموم قانون سازی نہیں ہوسکتی، اور بہاں ڈاکٹر موصوف خورقری ن کے خلاف قانون سازی کاحق فکری آزادی کے نام پر ما تکتے نظر آتے ہیں۔الی دانش سے الا مان!

## كياسيكولرزم اسلام كاستلفهيس؟

ڈاکٹر موصوف کا بیکہنا کہ''اسلام میں سیکولرازم مسکانہیں، بیمسکاتھیا کر لی نے پیدا کیا ہے''

ایک بجیب وغریب بیان ہے جس سے بیاشارہ ملتا ہے کہ موصوف باوجود سیکولر (لادین) ہونے کے سیکولر زم کے بارے میں اطلاع نہیں رکھتے ، یا کسی وجہ سے دانستہ سیکولر زم کے مفہوم کا تعین نہیں کرنا جائے۔

اُن کے اس مجبول بیان میں تین متضاد چیزیں ہیں: اسلام، سیکولرزم اورتھیا کر لیی (پاپائیت)۔ چونکہ متینوں باہم متضاد ہیں اس لیے انہیں ملانے ہے جھوٹ بیدا ہو گیا ہے۔ اگر وہ خود ہی اپنے قار کین کو یہ بتادیتے کہ اسلام سے ان کی کیائر اد ہے اور سیکولرزم و پاپائیت کا کیا حدود اربعہ ہو شاید بداشکال پیدائیہ وتا۔

اسلام توالبای بنیادوں پرایک نیاانسان بنانا چاہتاہے،جس میں انسانی هخصیت کی تقیر خداک وجود اورا ثبات پر ہو، ایک ایک تقیر جوذاتی نجات کے تصورے بالا دنیا ہے گریز کرتے ہوئے نہیں بلکہ اس کے اندر رہتے ہوئے کی جائے، تا کہ وہ تمدنی تقاضوں ہے آشنا ہوتے ہوئے اس کی صورت گری کرے اور اپنے اور دوسروں کے لیے انسانی زندگی کو اخلاقی، روحانی اور مادی پہلوؤں ہے تا رہیادہیں:

- ۔ اول، فرد کی اصلاح، تاکہ وہ اپنے وہنی، جذباتی اور اخلاقی امکانات کو بروئے کار لاتے ہوئے زندگی کا اثبات کرے۔
- دوئم، اے معاشرہ ہے منصبط کرے، تا کہ اس اس میں منفی انفرادیت پیدا نہ ہواور وہ اجتماعیت کی خیروفلاح ہے مستنفید ہو۔
- سوئم،معاشره کی تربیت کرے، تا که اس میں بعبدایمان دیفین نظم پیدا ہو، اور وہ اپنی اساسیات برمضبوط کھڑ اہو سکے اوراس طرح وحدت کومکن بنائے۔

لیکن اس علاقے میں جسے هم محبت سے پاکستان کهتے هیں، مسلمانوں کا وجود نیا نهیں۔ اس کا باطن اتناهی قدیم هے جتنا که سیدناعثمانؓ کے عهد میں صحابه کرام کا بلوچستان آنا

- چہارم، وہ توانینِ فطرت ہے آگائی حاصل کرے بدد کھنے کے لیے کہ اللہ کی شریعت کا نتات عالم میں کس طرح کار فرماہے، اور اس کے وہ کون سے اسلوب ہیں کہ جن سے استفادہ کرتے ہوئے اسے انسانی معاشرہ اور تدن کی تعمیر نومیں استعمال کیا جاسکتا ہے۔

یہ ہے وہ چار جہتی ترقی، جواسلام کوانتخاف فی الارض ممکن بنانے کے لیے انسان میں مطلوب ہے۔

کیا سیکولرزم بھی یہی کچھ چا ہتا ہے؟ کیاز ندگی کی تغییر و تبذیب میں سیکولرزم الها می ہدایت کو قبول

کر لے گا؟ بیدہ بنیادی سوالات ہیں جن کے جوابات اس بحث میں کلیدی حیثیت رکھتے ہیں۔
جھے بیسوالات نداشا نے پڑتے اگر موصوف خود آ گے بڑھ کر سیکولرزم کے منہوم کا تعین کرتے،
لیکن اُنہوں نے اس سے گریز کیا۔ اس لیے نہیں کہ وہ سیکولرزم کو جانے نہیں، بلکداس لیے کہ
پاکستانی سیکولر حضرات کا بیر مخصہ ہے کہ وہ اس غیر اسلامی فکر اور منج علم کوکس طرح مسلمان
معاشرے میں بیش کریں، کداس کی واضح لادینیت کو چھپایا بھی جائے اور اس کے مقاصد کو
معاشرے میں جیش کریں، کداس کی واضح لادینیت کو چھپایا بھی جائے اور اس کے مقاصد کو
آ گے بڑھ ابابھی جائے۔

ڈاکٹر منظور صاحب کا بیکہنا کہ 'سیکولر زم اسلام کا مسکلہ نہیں یہ تھیا کر ایس نے پیدا کیا ہے ''اس بات مخصے کا اظہار ہے ۔ سیکولر تعلیم نے کیسی کیسی تباہ کاریاں پھیلا کیں ،اس کا اندازہ آپ اس بات سے لگا کمیں کہ غیر مسلم برنارڈ لیوکیس (Bernard Lewis) جیسے محقق اوردانشور میاعتراف کرنے پر مجبور ہیں کہ اسلام محض عقیدہ نہیں ہے، بیتو ایک برتر شاخت اوروفا کا محور ہے، جودیگر سب وفاداریوں پر محیط ہے۔ "برنارڈ لیوکیس کے الفاظ قابل غور ہیں:

Islam is not only a matter of faith and practice, it is for many an—also an identity and loyalty identity and loyalty that transcends all others. (The Crisis of Islam: Holy War and Unholy Terrorism,

گر دوسری طرف ایک ایبا شخص ہے جومسلمان معاشرے میں پیدا تو ہوا ہے، کیکن وہ اسلام کو اُس کی اجتماعی شکل میں دیکھنے کے لیے تیار نہیں ہے، بلکہ اس کے برعکس دہ أسے محدود کرنے پر تُکل ہوا ہے۔

تو وہ سیکولرزم کیا چیز ہے، جسے مسلمان عوام قبول کرنے کو تیار نہیں۔

سیکولرزم سے مُر ادوہ نظر بید حیات ہے جو صرف مادے کو حقیقتِ از کی مانتا ہے، نہ کہ کی ایسے ضدا کو جو کا نتات کا غالق و ما لک ہو۔ جہال بعض سیکولر حضرات خدا کے وجود کو مانتے ہیں، تو وہاں ان کی نظر میں اُس کی حیثیت محض ایک ایسے رب کی ہے جو نہ ہادی ہے نہ مولا۔ جو دنیا اوراس کی خلوقات کو تخلیق کر دینے کے بعد اُن سے لا تعلق آسانوں میں بیٹھا ہوا ہے اور یہ کا نتات ایک خود کارشین کی طرح بس چلتی جارہی ہے۔

ای طرح سیکوار حضرات کے نزدیک رسالت یا نبوت خود ساختہ ادارے ہیں، جن کی کوئی حقیقت نہیں۔ سزاو بڑاءاور بوم القیامهانسانوں کوخوف زدہ کرنے کی ایک کوشش ہاور جنت کی کوئی حقیقت نہیں۔ ان عقائد کا منطق نتیج سیکوار حضرات کی بینگر ہے کہ محمصلی اللہ علیہ وسلم بینج سر (reformer) ہیں۔

سیکولرزم رہیجی کہتا ہے کہ انسان کو کسی الہای ہدایت کی ضرورت نہیں، بلکہ وہ فکر اور عمل کے میدانوں میں مکمل طور پرخود مختار ہے۔ وہ کسی مادراء بستی کے سامنے جواب دہ نہیں، انسانی عقل ہی وہ اصل میزان ہے جو کسی عمل اور سوچ کی صحت کا فیصلہ کر سکتی ہے۔

لہذا سیکولرزم نقاضا کرتا ہے کہ اللہ تعالی اور اس کی ہدایت کواجما کی معاملات ہے دور رکھو ۔ لوگ اگر نماز پڑھتے ہیں تو پڑھنے دو، باتی اپنے تمام تر معاملات کو چندلوگوں کی عقل پر چھوڑ دواور جووہ کہیں کرتے رہو۔ شاٹا فحاشی کیا ہے؟ اس کا فیصلہ فلم، ٹی دی، فیشن انڈسٹری اور بازار حسن سے دابستہ افراد کی' عربیاں دائش' کرئے گی۔ اس طرح عورت مرد کے جنسی تعلقات کے حوالے ہے کسی معاشرے یا فدہب کو کوئی اختیار نہیں کہ ان پر قدغن لگا تمیں۔ غرض خیروشرکی جتنی بھی جہیں ہیں اور مطال وحرام کی جتنی بھی اقسام ہیں، ان کے تعین کاحق اللہ تعالی کوئیس بلکہ افراد کیرضی اور پہندیم وقوف ہے۔

ای طرح ہماری روایات میں پاپائیت نام کی کوئی شے نہیں جو بالعوم تھیا کر لیم سے پیدا ہوتی ہے۔ اس تصور کو ڈاکٹر موصوف در آمد کررہے ہیں، جو اسلامی فکر سے متصادم ہے۔ عیسائیت بالخصوص رومن کیتھولک فد جب میں پوپ جو فیصلہ کرے وہ قانون ہے۔ اس کے لیے ضروری نہیں کہ وہ وہ بائیل سے دلیل لائے، کیونکہ وہ خدائی مرضی اور منشاء کا راز وان سمجھا جا تا ہے۔ اس

کے برغلس ہم مسلمانوں کے ہاں پوپ جیسی کوئی مقتدرہتی وجود نہیں رکھتی کہ جس کے فیصلے عوام پرلاز م اطاعت ہوں۔اسلام میں تو دلیل قرآن اور سُنت ہے۔اگر کسی کی رائے کے پیچھےان دواساسی ماخذوں سے سند نہیں تو وہ لاز م امتباع نہیں۔اس لیے مسلمانوں کے اجماعی ضمیر نے مجھی پیرگوار انہیں کیا کہ وہ انفرادی فیصلوں کو خدائی فیصلے قرار دے یا کسی فرد کو خدائی نہیت کا شارح قرار دے۔

یبان اس سئلہ کا بید پہلوبھی پیش نظرر ہے تو بہتر ہوگا کہ کسی رائے کا اظہار بذات خودات امر کی طاخت نہیں کہ اسے قبول کر لیا جائے گا۔ یہ پا پائیت سے خصوص ہے، اسلام میں یا مسلمانوں میں نہیں۔ ایک ہی مسئلہ پر ایک سے زائد آ را ہو تئی بین اور کسی رائے کے اختیار کرنے کا فیصلہ عوام کی اکثریت ہی کر کئی ہے۔ یا اگر وہ رائے کسی فرد کے لیے خصوص ہے تو وہ خود فیصلہ کرے گا گرگا کہ وہ رائے صائب ہے یا نہیں۔ یہ کفر اور ایمان کا سئلہ نہیں جو کہ پاپائیت میں تو ہے گا گر اسلام میں ہرگر نہیں۔ اس کی وضاحت اس لیے بھی ضروری ہے کہ سیکور حضرات اسلام کی مخالفت اور شقل دونوں کو پامال کرتے ہیں۔ مثلاً ڈاکٹر منظور صاحب ہے بہتر موقف، جو آنہوں نے اپنے تر اشیدہ جملے میں پیش کیا ہے، ان سیکور حضرات کا صاحب ہے جو عوام کو باور کراتے ہیں کہ ''سیکولر زم نہ جب بخالف نہیں، وہ صرف ریا تی امور سے نہ ہب کور ور کھنا جا ہتا ہے''۔

بظاہر بیہ بیان ان لوگوں کو اپیل کرتا دکھائی دیتا ہے، جو نہ ند بہب کو اچھی طرح جانتے ہیں اور نہ سیکولرزم کو جوابنی اصل میں ایک دوسرے سے متصادم ہیں۔مثلاً یہ لیو چھا جاسکتا ہے کہ:

- اگرایک ندہب اجماعی أمور سے التعلق نه ہواوران کے لیے اپنے اندر ہدایت رکھتا

ہے تو کیا آپ پھر بھی اے اجماعی اُمورے دُور رکھیں گے؟ اور اگر رکھیں گے تو کیوں؟

- ای طرح بیکہنا کہ ہم ندہب کے مخالف نہیں، تا ہم اسے ریائی اُمور سے دُور رکھنا عالم ہے۔ اس کا مطلب بیہوا کہ ند ہب ریائی امور کی تنظیم وانصرام اوراصلاح کرنا چاہتا ہے، مگر آپ اسے روکنا چاہتے ہیں۔ اگر ایک صورت ہے تو آپ کیوں روکنا چاہتے ہیں؟
  - کیااس لیے کہ آپ کی نظر میں پیفرسودہ ہے؟
  - كيااس مين الساطريقة اصلاح ادرتبد يلي نبين جو يخ مسائل سي نبث سكے؟
- کیاتعبیر،اطلاق،تدنی تقاضوں اورعلم کے نئے آفاق کی جبتو میں بیعقل کے طلاف ہے؟
  - کیااس میں ریاتی اور اجھاعی امور زندگی کے لیے ہدایت موجوونیس ہے؟

ان پانچوں صورتوں میں سیکولر حضرات اسلام کے حق ہدایت کے خالف ہیں۔ وہ اپنی تحریروں میں اسلام کو قر ون وسطیٰ کی پیداوار بجسے ہیں، جوشایداس دور میں تو قابل قبول تھا مگر اب نہیں، اور جولوگ اسلام کی بات کرتے ہیں انہیں وہ طنزیہ '' جہد کر خاموش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ سب بچھ کہنے کے باوجود جب انہیں احساس ہوتا ہے کہ شاید عوام الناس اس مضمنیں کر پائیں گے تو وہ اس واضح تضاد کونگل لیتے ہیں اور کہتے ہیں: ''جم اسلام مخالف نہیں ہم تو پاپائیت کے ظاہر ہے ایسا اسلام کھانے سب کہا ہے۔ ظاہر ہے ایسا استدلال تو عوام کو پھنی دینے والی بات ہے۔ حقیقت یہ ہے کہاس مجازی گفتگو میں لفظ پاپائیت

سیکولروں کو اس حقیقت کا اعتراف ھے۔ اسی لیے پاکستان کی وحدانی قوت کو پاش پاش کرنے میں لسانی اور علاقائی تعصبات ابھارنے میں ان کا واضح ھاتھ ھے۔

#### کے پیچیے تر آن پر چوٹ کرنامطلوب ہوتا ہے۔

ڈ اکٹر موصوف کے اس سارے مقد ہے پر بحث کرنے کے بعدید پوچھا جاسکتا ہے کہ اگر ند ہب کو وزیاوی معاملات سے لاتعلق رکھ کرمخض انسان نے ہی فیصلے کرنے ہیں، تو پھر مسلمان بھلا اُس ہدایت کے ساتھ کیا معاملہ کریں گئے کہ جے وہ البائی بجھتے ہوئے قبول کرتے ہیں۔اس کا منطق متیجہ تو پھر اسلام کوترک کرنا ہے۔کیا بھی مطلوب ہے؟

## پاکتان ہزارسالہ سلم دور حکمرانی کی باقیات ہے

ڈاکٹر صاحب نے پاکستان کے بارے میں جو کچھ کھھا ہے، اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ وہ ۱۹۳ء سے قبل کی جغرافیائی پوزیشن پر جانا چا ہتے ہیں۔ بالفاظ دیگر وہ ہماری ہزار سالہ تارنخ کے پہید کو اُلٹا گھمانا چا ہتے ہیں۔ اُنہیں شاید رید بھی نہیں معلوم کہ ایس صورت میں پورا علاقہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے عدم توازن کا شکار ہوجائے گا اور اس میں نقصان سب سے زیادہ ڈاکٹر موصوف کے اپند یدہ ہند ستان کا ہوگا۔ مسلمانان پاکستان آنے اندر سے بھاڑ دیں گے۔ محصوف کے اپند میر موصوف آئی اس بیشتہ زنی کے مضمرات سے واقف نہیں اور رید بہت براظلم

ہے جو بعض سیکولر حضرات اس ملک عزیز ہے کرنا جا ہتے ہیں ۔ مسلمانوں نے تاریخ کے مختلف ادوار میں ہندوؤں کے ساتھ بھی قربت محسول نہیں گی۔ وہ ہمیشہ ایک دوسرے ہے دُور دُور رہ ہے۔ یہی مجد ہمیں تاریخ ہے ایک کوئی شہادت نہیں ملتی جس میں ہندوؤں اور مسلمانوں کی مشتر کہ سوج دکھائی دیتی ہویا جہاں اُنہوں نے اپنے تہذیبی رویوں پر مفاہمت کی ہو۔ جھے ان کی تحریر پڑھر کریوں محسوس ہوتا ہے، جیسے وہ اپنی دائش کو ندصرف علامہ محمد اقبال اور قائد اعظم محمد علی جناح بلکہ مسلمانوں کی اجتماعی دائش ہے بھی برتر سیجھتے ہوں۔ یہ تکبر کی ایک اوچھی حرکت ہے۔ کیونکہ یا کتان ، مسلمانوں کی اجتماعی دائش کے مطلم ہے۔

جہاں تک وطن عزیز کے نئے نام کا تعلق ہے، یہ نیا ضرور ہے لیکن اس علاقے میں جے ہم محبت ہے پاکستان کہتے ہیں، مسلمانوں کا وجود نیا نہیں۔ اس کا باطن اتنائی قدیم ہے جتنا کہ سیدنا عثان کے عبد میں سحابہ کرام کا بلوچتان آنا، مسلمانوں کا صدیوں ہے اس علاقے میں میام، اُن کا تفوق اور اقتدار اس کے وجود کو تاریخی جواز دیتا ہے۔ سیاسی اور تہذیبی اعتبار ہے موجودہ پاکستان اس علاقے میں ہمارے وجود کی علامت اور ہمارے ہزار سالہ دور اقتدار کی باتیات ہے۔

تھکیل پاکستان میں مسلمان دور حکمرانی ایک برااہم محرک ہے، جے بالعوم نظرانداز کردیا جاتا ہے اور بات کو محض مسلمانوں کے بچھ معاثی یاسیاسی حقوق اور دوتو می نظریہ تک محدود کردیا جاتا ہے، جیسے اس علاقے کے مسلمانوں کی تاریخ بیبویں صدی سے شروع ہوتی ہو۔ حقیقت بیہ ہے کہ مسلمان دور حکمرانی نہ ہوتا تو نہ ہمارا اسلامی شخص برقر ارر بتا، نہ ہم میں بیطلب ہوتی کہ ہمارا جداگانے شخص اور ہماری حیثیت بطور ایک آزاد تی میں اور ہماری حیثیت بطور ایک آزاد تو م باقی رہے۔ کے ۱۹۵۸ء کی جنگ آزاد می جدمسلمانوں کے سامنے بیسوال شدت سے امھر کر آیا کہ اگر وہ اپنی گزشتہ مسلم سلطنت کا

پوری طرح احیا نہیں کر سکتے ، تو کسی نہ کسی طرح جزوی طور پراسے بحال کرلیں۔الیم صورت میں وہ ایک نے نام کے ساتھ ہی واپس آ سکتی تھی۔ بینام اتنا خوبصورت ،ا تنابا معنی تھا کہ جس نے ساوہ جموم اٹھا۔'' لے کے رہیں گے پاکستان' ،مسلمانوں کے دلوں کی آ واز بن گئی۔اس سے جذباتی وابنتگی فی الفور پیدا ہوئی کہ اس کے پیچھے مسلمانوں کا تاریخی شعورتھا، جس کی ہیئت میں حکمرانی اورا قدر ارکا تفاخرتھا، اس احساس کے ساتھ کہ اس سے ہماری ذات کا شبات ہوتا ہے اور خود ہمارے وجود کو تکریم ملتی ہے۔ ڈاکٹر منظوراحمد جیسے لوگ آگر اس روحانی اورقلبی واردات سے نہیں گزرے تو بیان کی بدشمتی ہے۔ شاکلر حضرات کا یہی المید ہے کہ مسلمل نقی کے بعد ان کے جھے بین تی کے حصے بین نفی کے ساتھ کہ بین آتا۔

پھر یہ بات بھی قابل خور ہے کہ جب مسلمانوں کی وسیع وعریف سلطنت سمٹ کرموجودہ پاکستان کی جغرافیائی حدود بیں متعین ہوئی، تو انہی علاقوں بیں ہوئی جہاں مسلمانوں نے ساتویں اور آخویں صدی عیسوی بیں اپنے قدم جمائے تھے اور جن کے اخلاق کر بیداور اسلام کی عظمت کی بدولت مقائ آبادی بڑی تقداد بیں اُمتِ مسلمہ کا حصہ بنی۔ اس طرح پاکستان کے قیام سے تقریباً گیارہ سوسال پہلے سلمانوں نے اس علاقے کو جو پہلے بھی ہندستان کا حصہ بیں تھا، اس کی سرحدوں کا تعین پائی ہت کے قریب ایک مقام پر کردیا، جس کا نام انہوں نے سر ہندر کھا، کی سرحدوں کا تعین پائی ہت کے قریب ایک مقام پر کردیا، جس کا نام انہوں نے سر ہندر کھا، لیعنی وہ سرحدی حد جو مسلمانوں کے علاقے کے تصرف واضیارکو ہندستان سے علیحدہ کردے۔

وطن سے محبت بالعوم جغرافیائی نہیں ہوتی، بیرمجبت اور جذبدان نصورات اور عقائد سے منسوب ہوتا ہے، جو کسی علاقے سے وابستہ ہوتے ہیں۔ بیتضورات اور عقائد پاکستان ہیں رہنے ہے اور اور کی اسلام سے نبست، مدینہ کی اسلامی ریاست سے گہری محبت، اور اُس ولولہ انگیز تاریخ کا حصہ ہے، جس نے اس علاقے کومسلمانوں کا گھر بنادیا۔ان حوالوں سے میگھر نیانہیں قدیم

ہے۔اس میں وادی سندھ کی انفرادیت اور قد است بھی ہے، جوائے گنگا جمنا کی تہذیب سے بدا کرتی ہے۔ اس کے ساتھ ہی وہ خودی اور بہتی کا شعور بھی ہے، جو صرف خودشنا ہی اوراحترام فرات سے پیدا ہوتا ہے۔ پاکستان ، اہل پاکستان کواس لیے عزیز ہے کہ بیان کے تاریخی وجود کی فرات سے پیدا ہوتا ہے۔ پاشید آخ ہنگلہ دیش، فرندہ علامت ہے۔ بیان کے ایک آزاد حکمران قوم ہونے کا شلسل ہے۔ بلاشید آخ ہنگلہ دیش، پاکستان سے الگ ہے، مگر اس نے اپنا وجود ہندستان میں معدوم نہیں ہونے دیا، حالانکہ وہ جغرافیائی حوالے سے موجودہ پاکستان کے تہذبی سرچشموں ہے کہیں کمزور حوالے رکھتا ہے۔ اس کے باوجود وہ اپنی سلم ریاست کو بھارت میں شخلیل کرنے کے لیے تیار نہیں۔ یہ برقسمتی ہمارے ملک کے سیکولر دانش وردل کے جسے میں آئی ہے کہ انہیں اجتا کے غاروں اور راجستھان کے مندروں سے آبلی ہوا خودسا خد سیکولرزم اچھا لگتا ہے۔

ڈاکٹر منظوراحمہ کا بیکہنا کہ یہودیوں کی طرح اہل پاکستان جنوبی ایشیا میں جا اولمنی کے وکھ سے دوجار نہیں ہوئے ، بظاہر درُست بات ہے۔ گریداحساس ضروری بھی نہیں کیونکہ محض اسی کے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئی ہودی ، اسرائیل سے باہر رہ رہ ہیں ، اور اسرائیل نہیں جانا چاہتے ، باوجوداس امر کے کہ بعض جگہوں پر باخضوص فرانس میں تو صیبو نیوں نے فود بہودیوں کے گھروں اور ان کی عبادت گا بوں کوآ گراگائی ، تا کہ وہ عدم تحفظ کے سبب فرانس چھوڑ کر اسرائیل جا بہیں۔ اس کے لیے بڑی بڑی بڑی رقوم مختص بھی کی گئیں اور آسائشوں کی ترغیب بھی دی گئی گریہ ساری تگ و دو بالعموم ناکا می سے دو چار ہوئی ۔ تو معلوم ہوا جا اور فواض کے لیے بڑی بڑی بڑی ہوئی ان سرز مین ان کے لیے اپنے بوا جلاوطنی سے دو چار ہوئی ۔ تو معلوم باز دو اکر دے ۔ البت جلاوطنی سے زیادہ بڑا المینہیں ہوتا ، اگر میز بان سرز مین ان کے لیے اپنے باز دو اکر دے ۔ البت جلاوطنی سے زیادہ بڑا المینہیں ہوتا ، اگر میز بان سرز مین ان کے لیے اپنے والی کو اس کی عزت اور شرف چھین لیے جا کیں ، جو آسے بر بنائے اقتد ار اور تصرف حاصل اُس کی عزت اور شرف چھین لیے جا کیں ، جو آسے بر بنائے اقتد ار اور تصرف حاصل اُس کی عزت اور شرف چھین لیے جا کیں ، جو آسے بر بنائے اقتد ار اور تصرف حاصل

تھے مسلمانوں کے لیے کم ومیش ایک صدی سلطنت دبلی کے تخت ہے دُورر ہناا تنا بڑاالمناک واقعہ تھا، جس کی تلافی دوبارہ حصول اقترار ہے ہی ہو عتی تھی اوروہ پاکستان تھا۔

تو جناب! پاکستان تاریخ کانشلس ہے۔ ہمسلمان دور حکمرانی کی باقیات ہے۔ بیمسلمانوں کی اس خواہش کی بحیل ہے کہ انہیں اقلیت نہ بنا کیں، سیکولر ہندستان کی چند عددی نشستوں کا انہیں بہلا وانددیں۔ انہیں گئی اختیار چا ہے تھا، تا کہ وہ اپنے مقدر کا فیصلہ خود کر سیس سیاس لیے بھی ضروری تھا کہ مسلمان غلامی کے لیے اور جزوی مراعات کے لیے پیدانہیں ہوا۔ وہ شریعت کے تحت اپنی زندگی گزار نا چاہتا ہے۔ موجودہ دورییں اسلامی نظام کی طرف جاتے ہوئے ہم سے تدبیر کی غلطیاں بھی ہوں گی، اغیار ہماراراستہ بھی روکیں گے، لیکن ہمیں کتنا تی عرصہ کیوں نہ گئے، ہم اپناراستہ خود بنا کیں گے۔

### اسلام سے وحدت پیدا ہوتی ہے

پاکستان سے پاکستانیوں کی وابستگی ڈاکٹر منظور صاحب کونظر نہیں آتی۔ وہ علاقوں اور ذبا نوں سے تعلق کود کھتے ہیں۔ وہ بینچی کہتے ہیں کہ اسلام سے وحدت پیدائییں ہوتی اور اس کے لیے مشرقی پاکستان کی مثال دیتے ہیں۔ حالا تکہ اسے دھکے دے دے کر نکالنے والی یہی سیکولر مشتقرہ اور سیکولر دانش تھی، جس نے مشرقی پاکستانی بھائیوں کی تو بین و تذکیل کا کوئی موقع ہاتھ سے نہ جانے دیا۔ چیرے کی بات ہے کہ وطن عزیز میں رہتے ہوئے بھی اُنہیں عوام میں وہ وارفگی نظر نہیں آتی ، کہ جب ہمارے کھلاڑی ہمندستان کو فکست دیتے ہیں، اور نہ اُنہیں ان کی دل گرفتی ہیں نظر آتی ہے، جب یا کستانی ٹیم کو فکست ہوتی ہے۔

تاہم ید بات بھی دُرست ہے کہ وطن ہے محبت میں مدوجزر آتے رہتے ہیں۔ یہ کی لحمہ کم بھی

ہوسکتی ہے اور بیکوئی نرائی بات نہیں۔ دنیا کے ہر ملک میں ابیا ہوتا ہے، خودا مریکہ جس کی فکری اور سائنسی فتو صات بے پناہ ہیں اور جہاں مادی خوشحا کی بھی ہے، یہ نفتگو بجالس میں جاری رہتی ہے کہ امریکہ پہتی اور بجران کا شکار ہے۔ ہمارے ہاں قو تو می جھنڈ اجلانے کا شاذ ہی کوئی واقعہ پیش آیا ہو، کین امریکہ میں تو اکثر ہوتا رہتا ہے۔ حب الوطنی کی تحقیر کرنا اور وطن کے ذکر پرناک بھول جڑھانا پاکستانی سیکولرازم اور لبرل ازم کی تعلیمات کا حصہ ہے۔ جبوت میں انگریزی اخبارات جا ایک گئی تحریب پیش کی جا سکتی ہیں، جن میں وطن عزیز کونہ صرف کر ابھلا کہا گیا، بلکہ اے ایک مصنوئی ریاست بھی قرار دیا گیا (دیکھیں جن میں وطن عزیز کونہ صرف کر ابھلا کہا گیا، بلکہ اے ایک مصنوئی ریاست بھی قرار دیا گیا (دیکھیں pakmedia alert. wordpress.com)۔ اب اگر مصنوئی ریاست بھی قرار دیا گیا (دیکھیں کو جا کمیں تو یہ بھی جب نہیں۔ ہبرطور یہ سیکولر حضرات کی ناکائی ہے کہ اس سب کوشش کے باوجود اہل پاکستان کی غالب اکثر بت اپنے وطن ہے بے پناہ عبی تیں جو صوحت اور وطن میں تمیز نہیں کرپاتے۔ اس لیے جب میں تو دو فور آتھی کرتے ہیں جو صوحت اور وطن میں تمیز نہیں کرپاتے۔ اس لیے جب ناہ انہیں ٹو دو فور آتھی کرتے ہیں جو محکومت اور وطن میں تمیز نہیں کو یہ نہ کہ پاکستان۔

ڈاکٹر منظورا احمد مغرب میں بیٹے پاکستانیوں کی وطن سے محبت کو بھی منفی انداز میں و کیھتے ہیں۔
اس کی وجد انھیں اُن کے واخل میں نظر نہیں آتی، بلکہ وواسے غیرا قوام میں رہنا قرار دیتے ہیں،
جو ان کے خیال میں انھیں وحدت میں پروتی ہے۔ ان کا اس طرح سے سوچنا مار کی فکر کا
شاخسانہ ہے، جو خارجی اور مادی عوامل میں ہی انسانی طرزعمل کو دیکھتے ہیں۔ اور سی بھول جاتے
میں کہ وطن کی یاد (nostalgia) بھی اس کا باعث ہو کتی ہے یا ہے کہ ہیرون ملک ان کا قیام
انہیں میز بان ملک سے اپنے وطن کا مواز نہ کرنے کا موقع فراہم کرتا ہے اور انھیں بیا حساس
ولاتا ہے کہ ''آخر ہمارا ملک اتنا خراب نہیں جنتا ہم وہاں رہتے ہوئے اپنی کم فہنی کی وجہ سے
موس کرتے ہے''۔

تفائل اور موازنہ ہی سیجے وہی تفاظر دیتے ہیں، جس طرح ہم اچھائی کو برائی اور دن کورات کی ضد ہے ہیں ، جس طرح ہم اچھائی کو برائی اور دن کورات کی ضد ہیں پیچانتے ہیں۔ اس طرح پادوطن بھی تفایلی صورت مالات میں آتی ہے اور بیاس صورت میں پیدا ہوتی ہے جب ہیرون ملک انسان اپنے وطن سے دُور اس سے وابسۃ تصورات، احساسات اور قبلی وروحانی واردات کی گرفت کو اپنے او پر محسوں کرتا ہے۔ اور وہ خیال ہی خیال میں اپنے وطن سے ہم کلام ہوتا ہے۔ اس لیے ہیرون ملک پاکستانیوں کی اپنے وطن سے وابستگی میں اپنے وطن سے وابستگی اور محبت کو کھن ''خیر'' کی موجودگی سے تعبیر کرنا علمی لحاظ سے درست نہیں ، کیونکہ میصرف یک روخیت کے اخذ کرنے کی کوشش ہے۔

ای طرح ہمارے سیکولر دانش ورحضرات ایک ایسے پاکستان کو تبول کرنے کو تیار نہیں جس کے پیچھے مسلم قومیت کی کرشمہ سازی ہو۔ ان کے خیال میں جنوبی ایشیا میں ہندووں کی موجودگی مسلمانوں کی مختلف ثقافتی اور لسانی اکا ئیوں میں وحدت کا باعث بنی۔ اس لیے جب سامنے ''غیر'' ندر ہے تو یہ وحدت ٹوٹ گئی۔ مشرقی پاکستان کا علیحدہ ہونا بھی اسی وجہ سے تھا۔ وہ اس کو بنیاد بنا کر طعنہ دیتے ہیں کہ اگر اسلام میں اتنی قوت ہوتی تو چر پاکستان ایک رہتا۔ لیکن وہ اس کی تعبیر نہیں کرتے کہ مہم سال تک مشرقی پاکستان وفاقی پاکستان کا حصہ کیوں کرر ہا؟ یا ہے کہ موجودہ یا کستان کا حصہ کیوں کرر ہا؟ یا ہے کہ موجودہ یا کستان ایک سال تک کیوں وفاقی وحدت کی شکل میں برقر ارہے؟

جناب، یہ اسلام ہی کا اعجاز ہے کہ ابھی بھی یہ تو م اسلام کی متلاثی ہے۔ اتن دیر یا موثر رہنے کی صلاحیت تو تمی نظام میں بھی نہیں کہ آپ نظام بھی نہنا فذکریں اور وہ نظام صرف نام کی وجہ سے آپ کو اکٹھار کھے سیکولروں کو اس حقیقت کا اعتراف ہے۔ اس لیے پاکستان کی وحدانی قوت کو باتھ ہے۔ آئ بیاش یاش کرنے میں لسانی اور علاقائی تعصّبات ابھار نے جمل ان کا واضح ہاتھ ہے۔ آئ

قومینوں کی سیاست کون سے گروہ کررہے ہیں؟ بنگلددیٹی تحریک سے لے کرسندھودیش، بلوئ قوم پرست تحریکییں، پختون شدت پسند، مہاجرازم کے علم بردارادورخود پنجاب بیں بنجا بیت اور سرائیکیت کا فقنہ جگانے والے کون لوگ ہیں؟ کیا بید بنی پس منظر کے حال لوگ ہیں؟ ایک اندھا بھی دیکھیں کہ پاکستان کے ملی اور جغرافیائی وجود پر تیشہزنی کرنے والے میتمام لادین گروہ جس قبیلے سے تعلق رکھتے ہیں، اُس کے عناصر ترکیبی لسانی قوم پرتی، بے لادین مردوی اور اباحیت پسندی ہیں۔

## پاکستان کی وحدت کی وحمن سیکولرقو تیس ہیں

بیروژن خیال کس متم کی'' روژنی'' پھیلار ہے ہیں،اس *سیکولر*روژن خیال دیگ کے چندوانے چکھ کرآ ہے بھی دیکھ سکتے ہیں:

ایم کیوایم کے قائد الطاف حسین نے کہا:''جوڈرامہ برصغیر میں ہوا وہ کہیں نہیں ہوا۔ دوقو می نظرید دھوکا ہے''۔ (روز نامہ نوائے دفت ،۲ نومبر۲۰۰۳ء) الطاف حسین نے یہ بھی کہا:''اگر میں برصغیر کی تقتیم کے دفت ہوتا، تو مخالفت میں دوف دیتا''۔ (ناکمبر آف انڈیا، ۵ نومبر۲۰۰۴ء)

سندهی عواقی تحریک کے صدررسول بخش بلیجونے کہان سے پاکستان غیر قانونی اور غیر آگینی ہے، اسے ختم ہونا چاہیے''۔ (روزنامہ نوائے وقت، ۱۲ کتوبر ۲۰۰۲ء)

ورلڈ سندھی کائگرس کے نمائندے منور لفاری نے ہندستان میں

فرمایا: ' پاکستان ہے آزادی دلاؤ، مسئلہ تشمیرختم ہوجائے گا'۔ آنہوں نے مزید فرمایا: ' پاکستان و فیصد وسائل سندھ سے حاصل کرتا ہے۔ سندھ کی آزادی ہے پاکستان کو وسائل ملنا بند ہوجا کیں گئے'۔ (روز نامہ اُمت ۲۸ ارچہ ۲۰۰۱ء)

پیپلز پارٹی جے ناتی کی رنجیر بھی کہا جاتا ہے، اس کے گجرات سے تعلق رکھنے والے لیڈر فخر زمان صاحب نے فرمایا: '' پیخابی کی مخالفت کرنے والے کو کچل دیں گے''۔ اس طعنے پر کہوہ پنجاب کے الطاف حسین ہیں پخرزمان نے کہا: ''اگر کسی اہل زبان نے پنجابی کی خالفت کی تووہ سمجھ لے، وہ پنجاب میں نہیں رہے گا''۔

پیلوگ غیروں کے کتنے پیارے ہیں، اس کا اندازہ بھارتی پنجاب کی ننگیت نا ٹک اکادمی کی سم بندرکور کے طرز بیان سے لگا ئیں:

> '' فخرز مان کو ہماری پوری تائید حاصل ہے''۔ (روز نامہ خبریں، ۱۱ اپریل ۱۰۰۱ء)

لینی پاکستان میں جو سیکولر حضرات اسانی عصبیتوں کا فقد اٹھارہے ہیں، اے انڈیا کی پوری حمایت حاصل ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ سیکولر بیسب پھی کیوں کررہے ہیں؟ کیااس طرز فکر ہے کسی معاشرہ ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہوجا تا ہے؟ طاہر ہے یہ سب پھیاس لیے کیا جارہا ہے کہ پاکستانی قوم کی اسلامی وحدت کوشتم کیا جائے ، تا کہ ذرہ ہے یانس ند بجے بانسری۔

اب بيتوبرى معتمك خير بات ہے كمآ باسلام كے بارے يل كبيل كد: " يكوئى قوى وحدت كا

وساینیں، کیونکہ بینا کام ہوگیا ہے' اور ساتھ ہی اس کی پیدا کردہ وحدت کولسانی اور نسلی سیاست اور فکر کے ذریعے بریاد بھی کریں ۔

مسلم پاکستان اور سیکولروں میں مین کمراؤ قدیم ہے۔ پاکستان میں دستورسازی کی تاریخ میں جو بیانات، قرار داد مقاصد کے حوالے ہے ہندونمائندوں نے پارلیمان میں ویے، انہی کی جگال آج کے سیکولر حضرات کررہے ہیں۔ پھر اٹھی سیکولروں نے قرار داو مقاصد کوآئین کا ویباچہ بنادیا، تاکہ اس کا نفاذ ند ہو سکے۔ جب اے عوامی وباؤ کے پیش نظر صدر محمد ضیاء الحق نے قابلی نفاذشق بنایا تو سیکولر بچوں نے یہ کہر کر قرار داد دمقاصد والی ش آئین کی دوسری شقوں کی طرح ہے لیعنی سب شقیں برابر ہیں، اس کی اولیت اور اہمیت کی راہ کاٹ دی۔

ابھی تک سیکولر طبقہ اپنے حربوں میں کا میاب ہیں، کیونکہ سول اور ملٹری بیوروکر کی ان کی پشت پناہ بنی ہوئی ہے۔ اب سیکسی وائش ہے کہ آپ اسلامی نظام کے نفاذ کی راہ کوتو خودروکیس اور پھرخوو ہی یہ بھی کہتے جا کیں کہ: ''قاکم اعظم کے ذہن میں کوئی اسلامی نقشہ تہیں تھا، اگر تھا تو کہاں گیا؟ ہمیں تو نظر نہیں آتا''۔

قائداعظم نے بھی پنہیں کہا کہ وہ قوم کوایک خاص قتم کا اسلامی نظام دیں گے۔ بلکہ بہ تکراریہ کہا کہ ہمیں پاکستان چاہیے، تا کہ ہم اسلام کی ابتہا تی ہدایات کو رُوبہ عمل لاسکیس۔انہوں نے اپنی آخری تقریروں میں وطن عزیز کوایک ایسی تجربہ گاہ قرار دیا جہاں اسلام کوموجودہ زمانہ میں روبہ عمل لا یا جاسکے اور انہوں نے بیکام گور نراشیٹ بنگ زاہر حسین کے سپر دکیا کہ وہ معاشیات کو اسلامی خطوط پرڈھالیں۔

جب كى في قائداعظم سے يو چھاكدوطن عزيز كادستوركيا بوگا؟ تواس جمهوريت برست تخص

نے کہا کہ'' یہ دستورساز اسمبلی کا کام ہے کہ دستور بنائے''۔ بالفاظ دیگر وہ اسلای نظام کے ضدوخال تو دیگر دہ اسلام کا کام تھا۔ ضدوخال تو دستور مرتب کر نادستورساز اسمبلی کا کام تھا۔ بید بات توریکارڈ پر ہے کہ اسلام کے بارے میں ان کی حساسیت بری گیری تھی۔ان کے کردار

یہ بات توریکارڈ پر ہے کہ اسلام کے بارے میں ان کی حساسیت بڑی کہری گی۔ان لے روار اور ان کے طرز تکفم کی منجیدگی اس وقت کے سیکولر حضرات کو بھی تھنگی تھی۔ چنانچد کراچی کی تقریب میلا دالنبی میں اُنہوں نے کہہ بھی دیا کہ 'جب ہم اسلام کی بات کرتے ہیں تو گئی لوگ کر امناتے ہیں'۔

Islamic principles have no parallel... no doubt there are many people who do not quite appreciate when we talk of Islam....

"اسلای اصولوں کا کوئی جواب نہیں ... بلاشبہ کی لوگ بُرا مناتے ہیں جب ہم اسلام کی بات کرتے ہیں"۔ ۵

اب بیکہنا کہ'' قائداعظم نے بھی اپنے مقاصد کے حصول کے لیے اسلای محرکات کو استعال کیا''
ایک عظیم بہتان ہے۔ اچھا ہوتا کہ اگر ڈاکٹر منظور احمد قائد کے'' اپنے مقاصد'' کا بھی
ذکر کرتے ۔ اگر اُن مقاصد میں پاکستان شامل تھا اور اُس کے لیے اُنہوں نے اسلام کا نام لیا تو
اس میں کیا پُر انی تھی۔ آخر رسول اللہ کی قوم کو کفر کے نام پرقومتحرک نہیں کیا جاسکتا ۔ محرکات تو
تاریخ ہواکرتی ہے، عقیدہ ہوتا ہے، مشکلات سے نکلنے کا احساس ہوتا ہے۔

سیکوار حضرات سے میری گزارش ہے کہ وہ اپنے مطالبات، فکری بحثوں اور سیاس ایجنڈ کو دستور پاکستان کے اندر ہی محدود رکھیں اور پاکستان کے خلاف مورچہ بندی ندکریں۔ای میں ہم سب کی بھلائی ہے۔ با بر ا

قرار دا د مقاصد اورسيكولر مغالط

# قرار دادمقاصدا درسيكولرمغالطي

ماروی سر مصاحبہ آج کل سیکولر حلقوں کی راج دُلاری بنی ہوئی ہیں، ان کا ایک مضمون بعنوان ''۱۱مارچ: جناح کے پاکستان کی موت' عال ہی ہیں ڈیلی ٹائمنر میں شائع ہوا قطع نظراس کے کہ بیاعنوان بذات خود باعث اذیت تھا، تمام مضمون تاریخی اغلاط سے آلودہ ، استدلال اور منطق کی پایالی کا مرقع اور قاری کی عقل کی تذلیل کا شاہ کا رہے۔

ا خبار نہ کور نے خاتون کی جوتصور دی ہے،ؤہ اپنی جگد نفس مضمون کی تعبیر ہے۔ پیشانی پر ہندووانہ بندیا، گلے میں اُس تماش کی مالا اورجسم پر ویسے ہی فیشن کی ساڑھی۔وہ اپنے چہرے مہرےاور ظاہری ڈھب سے یا کتانی خاتون دکھائی نہیں دیتیں۔

میری کوشش ہوگی کہ بلائم وکاست اُن کے مضمون کے چیدہ چیدہ نکات نقل کروں، تاکہ قر ارداد مقاصد کے حوالے سے سیکولرفکر کے خدوخال نمایاں ہوں، اور ساتھ ہی سیکولر حضرات کا طریقہ واردات بھی آشکارا ہو۔ موصوفہ کے مطابق:

- پاکستان کی پہلی دستورساز اسمبلی کی حیثیت نمائندہ نہیں تھی۔
- قرارداد کی مخالفت اقلیتی نمائندوں اور [روش خیال]'سیکول' مسلمان اراکین نے کھتی ۔ کی تھی۔
- قائداعظم کے دست راست لیافت علی خان نے اپنے قائد کے رہنما اُصولوں ہے رو گردانی کرتے ہوئے قرار دادمقاصد پیش کی۔
  - مسلم نیگ کی ماضی کی قرار دادوں میں کہیں بھی اسلام کا ذکر نہیں۔
- دستورساز آسبلی کا اجلاس قر آن خوانی ہے شروع ہوا، حالانکہ قائد آعظم کی زندگی میں ایبانہیں ہوتا تھا۔
  - قائداعظم یا یائت (تھیوکر نیی) کے خالف تھے۔
- قرار دادمقاصداس لیے اپنائی گئی کہ بیہ سلم لیگ پرتاریخ کا قرض تھا۔ وہ اپنے آپ کو چونکہ مسلمانان جنوبی ایشیاء کی واحد نمائندہ جماعت کہتی تھی ،اس لیے وہ مسلمانوں کے تصورات کی گھل کرمخالفت نہیں کرستی تھی۔

ية وچيده چيده نكات بيل،جس پرموصوفدني اينمضمون كى بنيادركى ہے۔

قیام پاکستان اور قرار دادمقاصد کے بارے میں اگر آپ ۱۹۴۰ء کے عشرے کے مباحث ویکھیں تو ہندووں کا دبی موقف اور وبی استدلال سامنے آتا ہے، جو آج سیکولروں کا ہے۔ بالفاظ اقبال "وبی حلے بین پرویزی" میں نے کیم اپریل کو موصوفہ کے مضمون پر چندسوالات اُٹھائے تا کہ اگر واقعتا اُن کا موقف درست ہے اور تاریخی متن اس کی تائید کرتا ہے تو وہ بالتر تیب اے بیش کرویں۔ میرے سوالات مندرجہ ذیل شے:

"میں نے آپ کامضمون پڑھا۔ میں اپنی تی سعی کرد ہا ہوں کہ آپ نے جو تحریر کیا ہے اُسے مسمجھوں۔

آپ نے لکھا ہے کہ قائد اعظم تھیوکر لیں (پاپائیت) کے خلاف تھے۔ میں نے اُن کی تقریروں کو بغور پر ھا۔ میں آپ سے اتفاق کرتا ہوں کہ وہ واقعثاً تھیوکر ایس کے مخالف تھے۔

میں نے اُن کی وہ تقاریریھی پڑھی ہیں جواُنہوں نے ۱۹۴۰ کے عشرے میں کی تھیں،جس میں ۹۰ سے زیادہ باراُنہوں نے اسلامی معاشرے اسلامی قانون اور اسلامی طرز تھر انی کا ذکر کیا ہے۔

### اب میرامئله کیاہے؟

- ۔ اگر محد علی جناح تھیوکریں کے مخالف تھے، جووہ واقعثاً تھے تو پھرؤ واسلامی معاشرت، سیاست اور قانون کی بات کیوں کررہے تھے؟
- ۔ یہ تو دومتضاد باتمیں ہوئمیں ۔ کیااس طرح وہ اپنے آپ کوایک متضاد شخصیت ٹابت کر رہے تھے؟
  - . اگربات بنہیں ہے، تو کیاوہ اسلامی حکومت کو پاپائیت سے مختلف شے سمجھتے تھے؟
- اُن کی گیارہ اگست ۱۹۴۷ء والی تقریر (اُن تمام سیکو تعبیرات کے باوجود) ہبرطوراُن کی بے شارتقار پر میں صرف ایک تقریر ہے۔ اگر ایسا ہے تو کیا بیٹلمی اور منطقی لحاظ سے مناسب ہوگا کہ محض اُس واحد تقریر کواُن کی سوچ وفکر کا ماخذ قرار دیا جائے؟
- اگر واقعتا ایبابی ہے تو بھر آپ قائداعظم کی اُن تقاریر کو جو اُنہوں نے گیارہ اگست کے بعد کیس، اور جن میں اُنہوں نے ٹی مملکت کی سیاسی اور عمر انی تغییر میں اسلام کے کر دار کا ذکر کیا تھا، آپ اسے کیا مقام دیں گی؟

- الیصورت میں اُن کے آخری خطبات کی آپ کیا تشریح اور تعبیر کریں گی؟
- تھیوکر کی ہے متعلق میں آپ ہے بوچھنا جا ہوں گا کہ کیا آپ کے خیال میں دور نبوی کی مدنی ریاست تھیوکر کی تھی؟
  - آپ کامونف ہے کہ قرار دادمقاصد اقلیتوں کی مخالفت کے باوجودا فتایار کی گئی۔
- ۔ کیا آپ کے خیال میں تحریک پاکستان کا جذبہ محرکہ مسلمانوں کے دینی اور علمی تصورات کی بحیل کے بجائے محض ہندوا قلیت کوخوش کرنا تھا؟
- کیا آپ کے خیال میں جمہوری معاشروں میں قوانین بغیر کسی مخالفت کے ہمیشہ متفقہ طور بربی بنائے جاتے ہیں؟
- کیا دنیا میں اقلیت کو بیچق دیا جاتا ہے کہ وہ کسی ملک کی عظیم اکثریت کی مقتدراندیق حاکمیت کی مخالفت کرے اور پھر اپنی رائے کے برمکس اقلیت ہی کی بات کو قبول اور تسلیم کرے؟
  - کیا قرار دادمقاصد اللیتوں کے حقوق کے تحفظ کی کوئی ضانت نہیں دیتی؟
- آپ کے مضمون سے میر بھی عیاں ہوتا ہے کہ'' قرار دادمقاصد جناح کی موت'' کے بعد اختیار کی عنی ،اس لیے اُس کی صحت مشکوک ہے۔اب سوال پیدا ہوتا ہے:
- - المرف أنبى كوقانون سازى كالفتيار تها؟
- کیاجناح صاحب نے بھی بید عولیٰ کیاتھا کہ صرف وہ بی قانون دے سکتے ہیں؟ آپ کے جوابات سے میرے لیے اور دیگر افراد کے لیے بیمکن ہوگا کہ قرار داد مقاصد کے

بارے میں اصل صورت حال کو بہتر طور پر سمجھ سکیں۔

سات ایریل کو مجھے فرکورہ خاتون کی طرف سے درج ذیل جواب موصول ہوا:

''طارق جان، اسلام کسی صورت بھی تھیوکر لی کے تصور کی حمایت نہیں کرتا، اس لئے فطری طور پر قائدا تظم نے بھی اسے اپنی جمایت نہیں دی مختصراً وہ ایک ایک ریاست بنانا جا ہے تھے، جہاں اسلامی اُصول، جیسے مساوات،معاشرتی انصاف،قانون کی حکمرانی کومکن بنایا جاسکے۔''

''(راصل اگراسلامی اُصولوں کو نافذ کیا جائے تو ہمیں ایک فلا تی مملکت ل کتی ہے نہ کہ تھے وکر لیا۔ قائد کے تصور ریاست کو غلط سمجھا گیا ہے، جس سے بیہ خالط پیدا ہوا ہے کہ اُن کی باتوں اور عمل میں تضاد ہے۔ ایسا کوئی بھی تاثر غلط ہوگا۔ قرار داد مقاصداتی اہمیت کی متقاضی تہیں جتنی اُسے دی جاتی ہے۔ بیتو صرف ایک دستاویز ہے جومولویوں کوخوش کرنے کے لیے اختیار کی گئے۔''

## اس سے جواب میں منیں نے حسب ذیل عریضہ لکھا:

"آپ میرے تمام سوالات کو نظر اندا زکرتے ہوئے محض تھیورکر لیک (پاپائیت) کا ذکر کر ربی ہیں۔ چلیں یوں بی سبی! تاہم میری تعلیم کے لئے اب آپ جھے بتا کیں:

- کیا اسلامی قوانین کا اطلاق کسی ریاست کوتھیوکر لیسی بنا دیتا ہے؟ یا ہے کہ اسلامی ریاست تھیوکر لیسی ہوتی ہے؟

اگراييا بن فيرآپ قائداعظم كى حب ذيل تقاريكوآپ كيافهم ديس كى؟

' پاکتان کا مطلب کفن آزادی اور خود مختاری نہیں بلکه مسلم نظریہ حیات (آئیڈیالوجی) ہے جس کا تحفظ ہم نے کرنا ہے، جوہمیں ایک قیمی تخداور بیش بہادولت کی شکل میں ملی ہے اور جس کی ہمیں اُمید ہے کہ دوسر سے بھی اس سے استفادہ کریں گئے'۔ ا

'' دستور ساز آسملی کا بیکام ہوگا کہ وہ مسلمانوں کے لئے ایسے قوا میں بنائے ، جوشر کی قوانین سے متصادم نہ ہوں ، اور مسلمانوں کے لئے اب بیہ مجبوری نہیں ہوگی کہ و ہ غیر اسلامی قوائین کے پابند ہوں۔'' ۲

تو محتر سه، بات بحض معاشرتی انصاف ، مساوات اور قانون کی حکمرانی کی نہیں تھی۔ قائداعظم مسلمانوں کے نظر بیرحیات (آئیڈیالوجی) اورشرق قوا نین کے اطلاق کاذکرکرر ہے تھے۔ جہاں تک قرار داد مقاصد کی نوعیت کی بات ہے تو آپ کا ارشاد ہے کہ بیکوئی اہم دستاویز نہیں کہ اِسے اتنی اہمیت دی جائے۔'' (ویسے آپ جس طبقہ نظر کی نمائندگی کر رہی ہیں، وہ اس قرار داد پر ہی تو اپناچہرہ دن رات پیدے رہا ہے)۔

بجا فرمایا آپ نے ،مگر تحریک پاکستان کے قائدین کیا کوئی فاتر انعقل لوگ تھے کہ اسے قانو نی دستاویزی شکل دے رہے تھے؟

سیکا م تو دستورساز آسمبلی ہی کوتفویض کیا گیا تھا کہ وہ وطن عزیز کے لئے دستورسازی ہے تمل اُس کے خدوخال کا تعین کرے اور اُسے ایک قابل عمل فریم دے، تا کہ تحریک پاکستان کی عظیم آ درش، اُس کے ولولوں اور جذبوں کومتشکل کیا جاسکے۔ قائداعظم کے انتہائی معتمد ساتھی وزیر اعظم لیاقت علی خان نے قرار داد مقاصد کی منظوری کو "تاریخ ساز لمحه "سے تعبیر کیا، اُس کی اهمیت کو "قیام پاکستان جتنا عظیم واقعه" قرار دیا۔ جی هاں! یه اُن کے اپنے الفاظ هَیں۔

اس دستورساز آمبلی کی نمائنده حیثیت مستند تھی ، کیونکداس دستورسازی میں تحریک پاکستان کی تقریباساری قیادت مصروف عمل تھی۔

بالفاط دیگر بیکوئی دهاندلی اور پینے کی بیداوارا براغیرا آسمبلی نبین تھی، بلکه یه بانیانال پاکستان کی مجلس تھی، جنہوں نے مملکت پاکستان کومکن بنایا تھا۔ اس کو بیطعن دینا که بینمائندہ نبیس تھی، حد درج کی تو بین آمیزی ہے!

قا کداعظم کے انتہائی معتمد ساتھی وزیراعظم لیافت علی خان نے قرار داد مقاصد کی منظوری کو '' تاریخ سازلیو'' کے انتہائی معتبد کیا، اُس کی اہمیت کو'' قیام پاکتان جتناعظیم واقعہ'' قرار ویا۔'' جی ہال ایران کے اینے الفاظ میں ۔

یے کہنا بھی حقیقت کو جھٹلانے کے مترادف ہے کہ:'' قرار داد مقاصد قائداعظم کے موقف کے برعکس تھی'' نے فود مسلم لیگ کے محتر م رکن آسمبلی سر دار عبدالرب نشتر مرحوم نے اس کا جواب ہندو نمائندے کے اعتراض بردیا تھا:

" بدۇرست بے كەقا كداعظم نے اقليتوں كووعدے وحيد كئے تھے، كين قا كداعظم نے

ساتھ ہی اکثریت کو بھی یقین دہانیاں کرائی تھیں۔ مطالبہ پاکستان کے پیچے ایک خاص مقصد تھا، اور بیقر ارداد جو پیش ہوئی ہے، عین اُن یقین دہانیوں کے مطابق ہے جنہیں قائد اعظم اور سلم لیگ کے قائدین نے اکثریق (عوام) اور اقلیتوں کو دی تھیں۔ ہم نے ایسا کچھ نہیں کیا اور خہم میں ہے کی کی بیرجرات ہے کہ وہ کوئی ایسی حرکت کرے، جو قائد اعظم کے فرمودات کے برعکس ہو'' میں انہی حرکت کرے، جو قائد اعظم کے فرمودات کے برعکس ہو'' میں

اقلیتوں کے اس مطالبے پر جو کانگریس پارٹی کے رکن اسبلی جناب چکراورتی نے کیا تھا کہ 'قرارداد مقاصد میں غیرمہم انداز میں یہ کہا جائے کداُن کے حقوق اقوام متحدہ کے منشور میں نہ کورحتوق کے مطابق ہونے چاہمیں ،مردارعبدالرب نشتر نے برطاکہا:

'' أنہوں نے اقوام متحدہ کے منشور ہے بعض جھے پڑھ کرسنائے ہیں۔ جب میں نے اس قرار داد کی ایک ثق ہے اُس کا نقابل کیا تواہے میں نے اُس ہے کئی گنا زائد پایا، جومیرے دوست جناب چکراورتی نے پڑھ کر سنایا تھا۔'' ۵

دراصل دستوراته بلی کے مباحث میں ہندوارا کین کی طرف سے جو باتیں کی گئی تھیں، اُن میں سے واضح تھا کہ وَ و باتیں کے خلاف تھے۔ وہ یہ بھی چاہتے تھے کہ مسلمان اپنا ند ہب ایک طرف رکھتے ہوئے نئی مملکت پاکستان کو سیکولر قرار دیں۔ وَ و نہیں چاہتے تھے کہ اسلام کو معاشرے کی تقییر میں کوئی جان دار کردار دیا جائے۔ جب قائد اعظم نے اپنی اااگست کی تقریر میں افلیتوں کے حقوق کے تحفظ اور معاشرتی وسیاسی حقوق میں اُنہیں مساویا نہ مقام دلانے کا اعادہ کیا تو وہ سمجھے کہ شاید پاکستان ایک سیکولر ملک ہوگا۔

ان جذبات کا اظہار سری چندرا چٹو یا دھیا، جو کہ مشرقی بنگال سے کانگریس پارٹی کے آسبلی رکن تھے، ان الفاظ میں کیا:

''جهارا خیال تھا کہ سیاست اور فدہب کو یک جانہیں کیا جائے گا۔ بیتا کہ اعظم محمطی جناح کا اس ایوان میں فرمودہ تھا۔ لیکن ہمارے سامنے جو قرار داد ہے دہ فدہب پراستوارگ گئی ہے۔'' ۲

غرض اُس وقت کی مسلم لیگ قیادت نے بغیر کسی استثنا کے اقلیتی نمائندوں کے اِس تاثر کوروکر دیا کدو و قائد اعظم کے فرمودات سے انحراف کررہے تھے۔

وزیراعظم لیافت علی خان نے تو انتہائی غیرمہم انداز میں واضح کیا کہ پاکستان کا مقصداولیٰ مسلمانوں کی اس خواہش کااحترام ہے کہ وہ اسلام کے سابیہ تلے زندگی گذارنا چاہتے ہیں:

''جناب والا، بیں اس لیے موجود کو حصول آزادی کے بعد وطن عزیز کی زندگی کا انتہائی اہم موقعہ بیحتا ہوں، کیوں کہ حصول آزادی ہے جمیس بیہ موقع نفییب ہوا کہ ہم ملک اور اس کے سیاسی وساجی نظام کو اپنے نصورات کے مطابق تغییر کریں۔ بیں اس ایوان کو بیاد دلا نا چا ہتا ہوں کہ بابائے قوم قائد اعظم نے اس موضوع پر اپنے احساسات کا کئی بار اظہار کیا اور قوم نے غیر مہم انداز بیں اس کی تائید دوثیت کی۔ پاکستان اس لیے معرض الوجود بیس آیا کہ مسلمانان برصغیر اپنی زندگیوں کو اسلامی روایات اور تغلیمات کے مطابق و هالنا چا ہے تھے، کیوں کہ وہ چاہتے تھے کہ دنیائے عالم کو بید کھا کیس کہ اسلام ان تمام بیاریوں کا شافعی علاج ہے، جو آج انسانسے کے زندگی کوچاہ نہ رہی ہیں۔'' ک

جب ہندووں کی طرف سے سیکولر ماکپتان کارا گسلسل الا ما جانے لگا تو تاریخ کے معروف استادر کن دستورساز اسمبلی ڈاکٹر اشتیاق حسین قریثی نے اس تاثر کی شدید الفاظ میں تر دید کی کہ قائد اعظم سمی سیکولرریاست کے علم بردار تھے:

> ''اگر سیکولر سے مراد رہ ہے کہ اسلامی تصورات ، ند ہب کے اساسی اصول اور یہ کہ وہ اخلاقی انداز فکر ، جو ند ہب ہمارے عوام میں پیدا کرنا چاہتا ہے ، اُن سے ہم دست بردار ہوجا کیں ، تو پھر جناب والا ، مجھے یہ کہنے میں کوئی باک نہیں کہ ایسی سیکولر جمہوریت ہمیں پاکستان میں قطعاً قابل قبول نہیں ہوگ ۔'' ۸

موصوفہ نے قرارداد مقاصد کی مخالفت میں ہندونمائندوں کے علاوہ''سیکورمسلمان''اراکین اسمبلی کا بھی ذکر کیا ہے۔ قطع نظراس کے کہ سیکورمسلمان کی ترکیب اجتماع ضدین ہے ( کیوں کہ مسلمان لادین ہوکرمسلمان نہیں رہ سکتا) موصوفہ نے اپنے قارئین کو اُن ''سیکولرمسلمان'' اراکین کے نام نہیں بتا کے ، جنہوں نے قرارداد مقاصد کی مخالفت کی تھی۔شایدموصوفہ کی اُس ہے مرادمیاں افتخارالدین ہیں ، جومعروف کمیونسٹ تھے۔ کمال ہے ہے کہ باد چود کمیونسٹ ہونے کے ان میں اتنی اخلاقی جرات نہیں تھی کہ وہ قرارداد مقاصد کی کھل کر مخالفت کرتے۔ وستوری مباحث میں وہ بمیں جا بجا اسلام کی تعریف کرتے دکھائی دیتے ہیں۔البتہ بچھتر امیم کا وہ طنزیہ انداز میں ذکر ضرور کرتے ہیں۔ مشلاً ڈیڑ ھرسال ہو بچکے ہیں لیکن ابھی تک نواہز دگان کی ریاستوں کو ختم نہیں کیا گیا۔ یا بھر ہے کہ جب تک عوام کو کمل ووٹ ڈالنے کا حق نہیں دیا جا تا، ہے ریاستوں کو ختم نہیں کیا گیا۔ یا بھر ہے کہ جب تک عوام کو کمل ووٹ ڈالنے کا حق نہیں دیا جا تا، ہے قراردادائن کے خیال میں ناگھمل رہے گی۔

دلچسپ بات سے کہ جب ہندواراکین کی ترامیم برآ رالی گئیں تو موصوف غیر جانب دار ہوگئے

جب وہ کھتے ھیںکہ "اسلام مذھب نھیں بلکہ ایک ممتاز اوریکتا سماجی بندوبست (اورنظام) ھے" تو اس سے مراد اُن کی ھمہ پھلو پوری زندگی ھے۔ اس سے یقینا ھمارے سیکولر مرد و زن کو مایوسی ھوگی۔

### اورا بنی رائے کا اظہار نہیں کیا۔

تو پھر ہمارے وطن عزیز کے بیر' روش خیال اور پڑھے لکھے''سیکولر مرد وزن کون سے''سیکولر مسلمانوں'' کا ذکر کرتے ہیں جنہوں نے ہندوارا کین کے ساتھ ل کر قرار دادمقاصد کی مخالفت کی تھی ؟

خرريكونى انہونى بات نبيس -اس طرح كاجموث سيكولرطا كف بولتار بتا ہے۔

سیجی کہا گیا ہے کہ سلم لیگ کی قرار دادوں میں اسلام کا کہیں ذکر نہیں ۔ سیکور لائی، موصوفہ سسیت، اس امر کونظرانداز کر دیتی ہے کہ بیشتر قرار دادیں آئی تی تجادیز سے متعلق تھی۔ اگر آپ نے ایسی قرار دادوں کے پیچے سلم لیگی فکر دیکھتی ہے تو ان تقاریر میں دیکھیں جو قائدین نے ایسے مواقع پر کی تھیں ۔ مثلاً ۱۹۳۰ء کی قرار دادلا ہور کی منظوری سے پہلے جو تقریر قائدا عظم نے ک تھی ، اُس کے مندر جات میں خصرف اُن کا مسلمانوں کے تہذیبی پس منظر اور اسلامی فکر کا گہرا ادراک جھلکتا ہے بلکہ وہ تاریخ کے عظیم شعور کے ساتھ اس نیتیج پر چینچنے دکھائی دیتے ہیں کہ مدر دارک جھلکتا ہے بلکہ وہ سکتے ہیں کہ ہدر دارمسلمان نہ پہلے ایک قوم تھے ادر خداب ، یا منتقبل میں بھی ایک ہو سکتے ہیں۔ اُس کی ہندوادر مسلمان نہ پہلے ایک قوم تھے ادر خداب ، یا منتقبل میں بھی ایک ہو سکتے ہیں۔ اُس کی

وجدہ بیر بتاتے ہیں کہ''اسلامی تصور معاشرت ہندوتصورات سے بالکل جُداہے۔'' ۹ پھراہیے باوقار اور مدہرا نداز میں انہوں نے کہا:

''باوجود ہزارسالہ قریبی رابطوں کے دونوں قویس آج بھی اتن ہی مختلف ہیں ہفتی پہلے تھیں ان کے بارے میں میتو قع رکھنا کہ ؤ وحض ایک جمہوری دستور کی بدولت قوم واحد بن جا کمیں گے اور اُنہیں برطانوی پارلیمانی قوانمین کے مصنوی طریقوں سے ہزوراکھارکھا جاسکتا ہے (عبث ہوگا)''

ہندوسلم وحدت کی برطانوی دورکی ناکام کوششوں کا ذکر کرتے ہوئے انہوں نے کہا:

''جونتائج • ۵اساله برطانیه دورکی وحدانی حکومت حاصل کرنے میں نا کام رہی وہ کسی طور بھی ایک مرکزی وفاقی حکومت حاصل نہیں کر سکتی ۔''

ملمانوں اور ہندوں کے مسلے کاذکر کرتے ہوئے انہوں نے واشگاف طور پر کہا:

"بندستان كا مئله دوگروبول كانبيل بلكه بدايك بين الاقواى نوعيت كا مئله باورائ ايسابى د كينا جا بي-"....

ہندووں کے اس ذہنی مغالطے کو جوآج ہمارے سیکولر مرد وزن دوبارہ پھیلا رہے ہیں کہ ہندو اورمسلمان بطور ایک قوم، سیکولر جمہوریت میں سیجارہ سکتے ہیں، قائد اعظم نے گہرے تاریخی شعور کےساتھ ائے کمی طور پر ردکیا اور کہا:

> ''میرے لیے بیت بھسنا انتہائی مشکل امر ہے کہ ہمارے ہندودوست کیوں اسلام اور ہندوازم کی اصلی نوعیت کوسجھنے سے قاصر ہیں؟ بیدونوں عام مذہبی

اصطلاح کے نداہب نہیں۔ در حقیقت یہ دوخصوص نوعیت کے ساجی نظام (زندگی) میں، اور بیسراب سے زیادہ حقیقت نہیں رکھتا کہ مندواور مسلمان مجھی ایک قوم بن سکتے میں۔...

"بہندو اور سلمان دو جُدا مَد بِي تصورات، ساجی روايات اوراد بيات رکھتی ہيں۔ ندوه با بھی شادياں کرتے ہيں، ندا يک جگد کھانا کھاتے ہيں۔ بلاشبہ وہ دو مختلف جُدا گانہ تبذيوں سے بيوست ہيں، جس کی بنياد ميں متصادم تصورات اورزاوية كر ہيں۔ زندگی سے متعلق أن کی سوچيں جُدا ہيں۔ بيد بالكل واضح امر ہے كہ بندو اور مسلمان تاريخ کے مختلف ماخذوں سے تحريک اورواولد) ليتے ہيں۔ أن کی رزميہ کہانياں جُد اہيں، أن کے ہيروز اور داستانيں جُدا ہيں۔ عُمن کا ہيرود وسرے کاولن ہے۔ اس طرح أن کی فقوطت اور شکستيں ایک وسرے سے گذفہ ہيں۔ "

ہندوؤں اورانگریزوں کوخمردار کرتے ہوئے قائداعظم نے فرمایا:

'' این دو قوموں کو ایک ایسے ریاتی بندوبست میں یک جا کرنا جس میں ایک عددی اقلیت ہو اور دوسری اکثریت ہو، لاز ما روز افزوں بے چینی اور بالآخر اس نظام کی تباہی ہوگی جسے ایسی ریاست کے انتظام و انصرام کے لیے تبویر کیا جائیگا....

''مسلمان معروف معنی میں اقلیت شارئیں کیے جاسکتے مسلمان برلحاظ سے ایک قوم ہیں اوران کے لیے لازم ہے کہ اُن کا اپنا وطن ، اپنا جغرافیہ ہو اوران کی مملکت ہو ...

''ہم چاہج ہیں کہ جارے عوام اپنی آ درش اور تصورات کے مطابق اپنی روحانی ، ثقافتی ،معاشی ،ساجی اور سیاسی لحاظ سے نمویا سیس '' ''

موصوفہ کواگراس اقتباس میں اسلام اور اسلامی ریاست نظر نہیں آئے تو پھر بیامرواضح ہے کہ یا تو انہیں تاریخ پاکستان پر دسترس نہیں، یا پھرؤہ سجھنانہیں جا بتیں۔

ا پنی تقریر کے اس حصے میں قائد اعظم نے چار مختلف اسلوب بیان اختیار کئے ہیں جو نہ صرف باہم ایک دوسرے سے پیوست میں بلکہ ایک دوسرے کا متبادل بھی ہیں۔

- اسلام کانظریه معاشره
- اسلام ندہب نہیں بلکہ ایک متاز ساجی بندوبست (اور نظام) ہے۔
  - اسلام ایک تهذیب ہے۔
  - مسلمان کا جذبه محرکه کاما خذ تاریخ میں ہندوؤں سے جُدا ہے۔

ان نکات میں جس طرح اسلام کا چار مختلف سطحوں پر ذکر کیا گیا ہے، کیا ان کو بیجھنے کے لیے کسی تفصیل کی ضرورت ہے؟

قائد اعظم کے امتخاب الفاظ اور تراکیب میں، جوائن کی نمیت اورارادے کو بیان کرتے ہیں، ایک لفظ میں بھی کہیں ابہام نہیں آتا، نہ ہی ہے دور از کار ہیں کداُن کے مخاطب اُن کو بجھ نہ یا کیں ۔

مثل ،اسلامی نظریه باجی بندوبت (اور نظام) ہے مراداس کے بنیا دی اعتقادات،اس کا دنیا کو دیا کو کے کا انداز،اس بین افراد کا کردار،اورکس طرح معاشرتی حرکات پر افتتیار حاصل ہو کہ جس

سے نہ صرف افراد کی ایک خاص سانچے میں تربیت ممکن ہو بلکہ وہ اپنے ترقیاتی اہداف، نمو اورائٹ کا م کوحاصل کر سکے۔اس میں لازم قانون سازی اور حکومت کی تشکیل ہے۔

جب وہ کہتے ہیں کہ'اسلام نہ بہنجہیں بلکہ ایک متاز اور بکتا سابق ہندوبست (اور نظام) ہے'' تو اس سے مراد اُن کی ہمہ پہلو پوری زندگی ہے۔اس سے بقیناً ہمارے سیکولر مردوزن کو مایوی ہوگی۔

ای طرح جب وہ اسلام کو تہذیبی تناظر میں رکھتے ہوئے اے ایک' نجدا گانہ تہذیب'' قرار دیتے میں تو وہ ریاست کے سیاسی تصور ہے بھی بالابات کرتے ہیں۔

علمی ماخذوں میں تہذیب ہے مراوکسی قوم کا وہ طرز فکراورانداز معاشرت ہے کہ جس سے وہ اپنے وجودی جو ہر کااظہاراپنے وسیع ترمعنی میں کرتی ہے۔

اس میں کسی توم کے اساسی اعتقادات اوراقدار سے لے کراخلاقی ،ساجی اور سیاسی پہلوشامل ہوتے ہیں کہ جن پراُن کی زندگی استوار ہوتی ہے۔

بالفاظ دیگریه ایک ایسااجتاعی ماحول ہوتا ہے، جولوگ اپنی روحانی اوراخلاقی اقد ارکی صدود میں رہتے ہوئے اپنی اساسی ماخذوں سے متاثر اور تحرک ہوکراپنی فہانت سے تشکیل کرتے ہیں ۔ ایک ایسا ہمہ پہلو ماحول جس میں اُن کا تصور جمال اُن کے طرز معاشرت اور تغییر، شہروں کی منصوبہ بندی بنون اوراد بیات میں جھلکتا ہے اور جن سے زندگی کی تر دیج ایک خاص انداز سے ہوتی ہے کہ وہ اس ہے تمواور حرکت یائے۔

ای طرح تا کداعظم کا یہ کہنا کہ مسلمان ہندوؤں سے مختلف تاریخ کے ماخذوں سے تحریک (اورولولہ) لیلتے ہیں، اپنی جگہ ایک بڑااہم کلتہ ہے۔ یہاں لفظ تاریخ بڑا واضح مفہوم اوراہمیت ر کھتا ہے کیونکداس میں اس امر کا اعتراف ہے کہ مسلمان عوام کی ایک طویل تاریخ ہے، جوز مان دمکان پر پھیلی ہوئی ہے، اُن کا ارتقا اُن کی جذباتی اور دبنی ساخت، اُن کے اعتقادات اور اُن کے جذبات اور دلولے ، اور کس طرح تاریخ کے فیصلے سازلھات میں اُنہوں نے اپنے عمل اور روعل کا ظہار کیا۔

در حقیقت بغیراً سل محتظیم کے کہ جب اسلام نے اپنے آپ کوایک زلزلہ خیز انداز سے عالمی منظر پر متعارف کرایا تھا، مسلمانوں کا اجتاعی وجود ممکن نہ ہوتا، نہ اسلامی ساجی نظام ہوتا اور نہ اسلامی ریاست یا اسلامی تہذیب ہوتی۔ بلاشبہ یہاں اس تقریر میں جناح صاحب پہلی بار بہطور ایک مفکر، ایک دور مین انسان اور مدبر سیاسی رہنما کے سامنے آتے ہیں۔

ماروی سرمد صاحبہ اور ان کے سیکولر قبیلے کو رہ پیغام پنچے کہ تحض نعرہ بازی اور سطحی اسلوب سے علمی مباحث پر بات نہیں کی جاسکتی۔

کیکن مجھے نہ چاہتے ہوئے بھی یقین ہے کہ وہ غلط بیانی سے گریز نہیں کریں گے۔وجہ اس کی ظاہر ہے: جہاں آتھوں پرسیکولرزم کے کھوپے چڑھے ہوئے ہوں وہاں کچھ اورد کھائی نہیں دیتا سیکولوگلرکا ریہ خاصہ ہے کہ وہ ہرشے کو، ہر فکر کو اور تاریخ کے ہر دور کو اپنی سوچ کے مطابق دیکے ناچاہتی ہے۔اس کے زدیک تھا کق وہ نہیں جوموجود ہیں بلکہ وہ بیں جودہ بیان کرے۔

آپ اُن کے موقف کا جواب دینا جا ہیں بھی تو یہ نام نہاد عقل پرست اور آزادی رائے گی دہائی دینے والے ،اخبارات اور رسائل کے دروازے آپ پر بند کر دیں۔

ستم ظریفی دیکھئے کہ جن ند ہب پرستوں پر بیمقفل اذبان اوراندھی عقیدہ پرتی کا الزام لگاتے ہیں،ان کے مقابلے میں یہ ہزار گنازیادہ تاریک راہوں کے مسافر ہیں۔



سیکولر لابی، تاریخ اور اورنگزیب عالمگیر اُن کے ماخذوں کا تقیدی جائزہ

# **سیکولرلا بی ، تاریخ اور اورنگزیب** عالمگیر اُن کے ماخذوں کاتقیدی حائزہ

تاریخ بھی عجب فتنگر ہوسکتی ہے، یہ اگر چاہے تو اپنے آئینہ میں دیکھنے والے کو تختہ دار پر چڑھا دے، یا پھرایک دم مختی فضا میں باوصیا کا جھونکا بن جائے۔ اس کے روپ سے قطع نظر تاریخ سے صرف نظر مشکل امر ہے۔ یہ تاریخ بی کا فیض ہے کہ اس سے علمی سانچے بنانے میں مدولتی ہے۔ اس کے بغیر نہ حال کی تعبیر ممکن ہے اور نہ سنتقبل کی صورت گری کا کوئی حوالد۔ تاریخ کے اس جو ہری کر دار کونظر انداز کرنے یا اس کے شعور سے تہی دامن ہونے کا رویہ قوموں کو بند شریک میں واثن کر ویتا ہے ۔ ایک ایسا وجود جو تاریخی یا دواشت اور شعور سے محروم ہو، جو بظاہر تو دکھائی دیے ایک وان دارا ظہار نہ بنایا کے کہ توجہ اوراحتر ام کا ستحق مظہر ہے۔

تاریخ اس اعتبار سے بھی اہم علمی ماخذ ہے کہ میخ صل گزرے وقتوں کا بیان نہیں، بلکہ اس سے ایک قوم کے نامیاتی وجود کی عکاسی ہوتی ہے۔اس کے مطالع سے ہی معلوم ہوتا ہے کہ کس قوم نے زندگی کو آ ہنگ دیے اور معاشرے کی تہذیب کے لیے کیا رکیا۔ رقابت اور جنگ وجدل سے عبارت عالمی ہیں منظر میں اس نے عرصۂ حیات کیے گر ارا؟ اس لحاظ سے تاریخ ایک امانت ہے، جس کے پیغام کو بگاڑنا یا اس کے سیاتی وسبات کو مجروح کرنا ایک عثمین جرم ہے۔

تاریخ کی ایک اہمیت یہ بھی ہے کہ شکتہ دلوں کو حوصلہ بخشے اور مائیوی کی دلدل میں بھینے ہوؤں کو تو تاریخ کی ایک اہمی ہے، کہ ماضی کا کوئی حادثہ اب بھی چیش آسکتا ہے، اور اس بات پر خبر دار کرنا کہ شائد آج کی بے تدبیری سے پیدا شدہ ہاکت خیزی گذرے ہوئے کل سے زیادہ ہو۔

اس لحاظ سے تاریخ کے دریچوں سے اُنجر علم کی فوقیت مستقبل بنی اور تعمیر معاشرہ میں اس کی حظیق و تغیری المبیت کا دیگر معاشرتی علوم مقابلہ نہیں کر سکتی۔ اطالوی مفکر بینے دیتو کروچ حظیق و تغیری المبیت کا دیگر معاشرتی علوم مقابلہ نہیں کے کہا کہ تاریخ نہ صرف فلنفہ سے افضل ہے بلکہ اُسے (حقیقت میں تحلیل کرتی ہے۔

کرو ہے ہے کی گنا بہتر انداز میں تاریخ کی اہمیت کا ادراک مسلمان مؤرخ اور جغرافیہ دان ابوالحس علی المسعودی (۸۹۷-۹۵۷) نے نوسوسال پہلے کیا۔ اُس کے مطابق:

''اگر علماء اور حکماء نے اپنی فکر اور خیالات کوتمام او دار اور زبانوں میں منفبط نہ کیا ہوتا تو علوم کی اساسیات مفقود ہوجا تیں اور اُن کے استخراج اور نشائک عم ہوجاتے۔ بیاس لئے کہ کسی بھی شعبہ علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ تاریخ سے اخذ ہو۔ اس سے تمام وائش وہر ہاں کی نمو ہوتی ہے۔ تمام فقد اس سے پھوٹتی ہے۔ تمام حسن بیان اس سے سیکھا جاسکتا ہے۔ وہ جو بذر لیعہ

تمثیل گفتگو کرتے ہیں وہ تاریخ ہے ہی استدلال کرتے ہیں۔اوروہ جو صاحب رائے ہیں، اظہار کے لیے اس سے ولاکل اخذ کرتے ہیں ..... تاریخ کی برتری دوسرے تمام علوم پرواضح ہے۔'' ا

اس لحاظ ہے دیکھا جائے تو تاریخ مسلمانوں اور سیکورسٹوں دونوں کے لیے یکساں اہم ہے۔ گو دونوں کے لیے استدلال جداجد اے۔

ایک عرصے سے سیکولر حضرات ( زنادقہ ) اس کوشش میں سرگرداں ہیں کہ چیدہ چیدہ تاریخی واقعات کو اُن کے سیاق وسباق سے جدا کر کے مسلمانوں کی تاریخ کو نئے سرے سے کھیں،
تاکہ من پسندنتائج اخذ کیے جاسکیں۔اس سارے عمل میں منطقی مغالط آمیزی اور بے انساف فہن کے اُن کے اُن کے باتھ آیک بیاضہ تیار کیا جاتا ہے، تاکہ سیکولر ایجنڈ ا آگے بڑھ سے اور سلم ساجی منظر پرسیکولرازم کو حاوی کیا جاسکے۔

قتلِ تاریخ کے مرتکب ایسے افراد تاریخ میں تحریف بھی کر گذرتے ہیں، تا کہ لوگوں کے دلوں
میں اپنے تاریخی ورثے سے نفرت پیدا ہو، اور ائیس
میں اپنے تاریخی ورثے سے نفرت پیدا ہو، اور ائیس
اس سے کوئی حوصلہ اور اُمنگ حاصل نہ ہو۔ اگر آج کی نسل ماضی کے لوگوں کا شلسل ہے (جویقین
ہے) تو ان کی تو ہیں کے لیے یہ کہ درینا کائی ہے کہ اُن کا ماضی بھی کچھ قابلی فخر نہیں۔ سیساری
کوشش صرف اس لیے ہور ہی ہے کہ عام لوگ عزستے نفس کے باب میں بے مابیا اور کھو کھلے
ہوجا کمیں، اور اس طرح وہ حال میں تاریخ سے عرفانِ ذات حاصل کرنے سے محروم رہیں۔
کوں دہ آج کی چیجیدہ اور بدلتی و نیامیں اپناوہ عکس نہ دیکھ پا کیس جوتا رہنے انہیں دکھا سکتی ہے۔

سكوار حضرات ك زويك اگرآج كى ونياجس كى تعريف سيكوار جديديت متعين كرتى ب،

نظریے اور اُصولی علمیات کی موت ہے تو پھر تاریخ جوگز رہے ہوئے ماضی کا بیانیہ ہے، انسانی ذہنوں ہے اپنے تمام تر حوالے کے ساتھ کھر چ دینی چاہیے، تا کہ سیکولرزم کا مرحله آسان ہوسکے سُنجیا ہوجان گلیاں، تے وچ مرز ایار پھرے۔

تاریخ کے حوالے سے یہ ذکر کرنا بھی ضروری ہے کہ مسلمانوں کے نزدیک تاریخ الی مسلمل کشکل اور تگ ودو ہے کہ جس سے بل اقدار کو واقعات اور عمل کی شکل دی جاتی ہے۔ جبکہ سیکولر حضرات (زنادقہ) کے نزدیک یو محسوسات کی وُ نیا اور انسان کے ساجی تجربات ہیں اور بس و حضرات (زنادقہ) کے نزدیک یو محسوسات کی وُ نیا اور انسان کے ساجی تجرب نکال دینا سیکولر مقاصد کو بڑھانے اور بھیلانے کے لئے ضروری ہے۔ اس کا سب سے کارگر اور تیر بہدف نسخہ مقاصد کو بڑھانے اور بھیلانے کے لئے ضروری ہے۔ اس کا سب سے کارگر اور تیر بہدف نسخہ میں کہ کہ مسلم تاریخ کو کر ابھلا کہا جائے۔ خصوصاً اُن رجال عظیم کو جوابی شخصیت اور کار ہائے نمایاں سے لوگوں کی اقدار کو مین عطاکرتے ہوئے تاریخ کو وجود میں لانے کا باعث بنتے ہیں۔ الیے لوگ اپنی تمام تر تابندگی کے ساتھ موجود رہیں تو تاریخ ایک زندہ تجربے کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔

تحداور تگ زیب عالمگیر (۱۹۱۸–۱۷۰) کے وجود اور کردار پر ہندواور مغربی مؤرخین ایک عرصے ہے ملہ آور ہیں۔خود سلم معاشرے کے اندر سے بیواراُن سیکولر حضرات (زنادقد) کی طرف سے ہوا ہے، جن کے نام مسلمانوں ہی کے سے ہیں۔ ان کے دانش ورانہ فتوے کے مطابق اور نگ زیب کے کردار کا کمزور ترین پہلوائس کا اپنے بھائیوں کے ظاف ظالمانہ طریق مل اور این جمرشاہ جہاں (۱۵۹۳–۱۹۲۹) کو بند اسپری میں ڈالنا تھا۔

پید همیقت ہے کہ اور نگ زیب کے تین بھائی جان سے گئے ، اور والد شاہ جہان آگرہ قلعہ کی تنہائی میں مقیدر ہے لیکن ان واقعات کو پورے پس منظر سے عبد اکر کے محض منفر دقصے مجھنا، جیسے وہ تاریخ کا ایبا کردار ہے کہ جس کے سر پرظلم وستم کا بھوت سوارتھا، یا وہ غیرمعمولی طور پر ہوئی افتد ار میں مبتلاتھا، جس کی وجہ سے اُس نے بیسب کرڈ الا، قطعاً غلط اور بے جوت مقدمہ ہے۔ اگر اور نگ زیب کا کردار باقی ہر لحاظ سے اُجلا اور بے داغ تھا تو ہم اس کے دام ن پر بظاہر یہ و حجے کیوں و کیور ہے ہیں؟ یا اُسے کس بات نے مجبور کیا کہ باپ اور بھا کیوں کے ساتھ وہ خت رویا نیائے جس کا اُسے الزام دیا جا تا ہے؟ بیدہ بنیادی سوالات ہیں، جن کا جواب طلب کرنا چا ہے لیکن اصل حقیقت تک پہنچنے کی کدو کا وش سیکولر حضرات کا مقصد اور مدعا بی نہیں۔ ان کا تو ایک ہوئے ہے اور وہ بیدکہ اس طریقہ وار دامت سے مطلوبہ نتیجہ کیسے حاصل کیا جائے ۔ بچ اگر والیک ہونا ہے تو ان کی بلا سے ۔ ڈاکٹر محمد اقبال (م ۱۹۳۸ء) اپنی ایک عظیم نظم میں ان کیک چشم مقتل ہوتا ہے تو ان کی بلا سے ۔ ڈاکٹر محمد اقبال (م ۱۹۳۸ء) اپنی ایک عظیم نظم میں ان کیک چشم مقتل ہوتا ہے تو ان کی بلا سے ۔ ڈاکٹر محمد اقبال (م ۱۹۳۸ء) اپنی ایک عظیم نظم میں ان کیک چشم میں بات نظر ند آئے اور انہوں نے تھے کہا نبال گھڑ لیں:

#### 

اورنگ زیب پریدالزام کدأس نے اپنے باپ کوقید و بندیس ڈالا، جز وی صداقت کا حال مقدمہ ہے۔ واقعات کے اعتبار سے رسب کھا بتاریخ میں مڈن ہے۔ اس پراس طرح کا تبعرہ کہ بیدواقعات ہوئے ہی نہیں، ایک بے سُو دکوشش ہوگی۔ ایکی بات کہناعلمی لحاظ سے نا درست اور غیر منصفا نہ سمجھا جائے گا۔

## طريق مختيق وتجزيه كاسوال

سى بھى تارىخى حقيقت كوجانے كے ليے پانچ ذرائع اہم ہوتے ہيں:

تاریخ کے نیچ پرنمودار ہونے والے اہم کرداروں کی خودنوشت۔

- أن كے ذاتی روز نامچے اور خطوط۔
- أس مخص كاكردارجوموضوع بحث ہے۔
- ۔ ماضی کےمعاصر وقا کع،خصوصاً اُن حضرات کی تحریریں، جنہوں نے خود اُس ز مانے کے حالات کودیکھا۔
- اور آخرییں وہ مرتب کردہ تاریخ، جوغیر جانبدار مؤرخین نے معروضی انداز میں ضبط تحریر کی ہو۔

ان ذرائع میں بھی مسئلہ ہوسکتا ہے۔ یہ مس صدتک قابلِ قبول ہو سکتے ہیں؟ اس بات کا انحصار قئی عوالی پر ہے، مثلاً سی شخصیت کا خاکہ جوالیہ مؤرخ تیار کرتا ہے، حالات اور کر داروں کے خمن میں کتنا معروضی اور منصفانہ تھا؟ اُس کی قوت بمحرکہ پرکن عوامل کا اثر تھا؟ کیا اس کی بُشت پرکوئی میں کتنا معروضی اور دیاتی دارتھا کہ حسد و بغض ، نظریاتی بنسلی یا نہ بی تعصیب تو موجود نہ تھا؟ اور کیا وہ اتنا عادل اور دیا نت دارتھا کہ صبح شہادت پیش کر سکے؟ کیا اُس میں مناسب المبیت موجود تھی کہ وہ اپنے تنقیدی مغالظوں کے جالے صاف کر کے خاط کو تھے سے جھانٹ سکتا تھا؟

ظاہر ہے اس معیار پر چنداوگ بی اُتر پاکیں گے۔ اِس نقط نظر سے تاریخ نو لی ایک مشکل فن ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ حفرات جو تاریخی مواد کے اس انبار سے اپنے لئے نتائج اخذ کرتے ہیں، اُن میں بھی کم و ہیٹی وہی خوبیاں اور خصوصیات موجود ہوئی چاہئیں جوخود تاریخ نو لیی کے لیے نہایت ضروری ہیں۔ تشریحی وضاحت کی الجیت جے فرانسیں فلاسفر سیلی فوکو (Michel Foucault) ماہر آ فارقد یرکانام دیتا ہے، بے صداہم معاون ہے، ورنہ نتائج بدنیا برآ مد ہو سکتے ہیں یا زیادہ سے زیادہ انہیں ایسے پروپیگنڈ سے کا نام دیا جائے گا، جوا کے مخصوص سیای ایجنڈا کو آگے بڑھانے کے لئے درکار ہوتا ہے۔ دیا جائے گا، جوا کے کئے درکار ہوتا ہے۔

اس بات کو یوں بھی کہر سکتے ہیں کہ تفریکی وضاحت میں ''دمعنی اور تفہیم کے آفق'' کا تصور ''لاز آ'' شامل ہوتا ہے۔ یہاں مقصود پیغرض ہوتی ہے کہ بہ ظاہر متناقض اُ موراوراطلاعات میں مشتر کات معلوم کی جا کیں ، تا کہ فہم وادراک کا اُفق اُ بحر کرسا سنے آئے۔ جس سے دافعات نگھر جا کیں اور اُن میں باہم ربط اور تو ازن کی منطق دکھائی وینے گئے۔ آٹار قدیمہ کا علم اپنے اُسلوب تحقیق میں اُس کشادہ مدار کو واضح کرتا ہے، جس میں کوئی بیانی نیمو پا تا ہے۔ بقول میشیل فو کو: ''ایک وقت تھا کہ علم آٹار قدیمہ ایک شعبہ کے طور پر گونگی یادگاروں سے متعلق علم تھا۔ '' وہ یادگاریں جن کا کوئی ماہی منظر نہ ہو''اور اُس کی خواہش تھی کہ اُسے تاریخ کا مقام طے۔ اسے معنویت اس وقت ملی، جب اُس نے ایک تاریخی بیانیکا رُوپ دھارا: اُس کے بالتھائل ہمارے زمانے ہیں تاریخ کی کوشش کی کہ اُسے علم آٹار قدیمہ کا سامقام مل جائے، بالتھائل ہمارے زمانے نے دوران کی نوعیت اور ساخت کو بیان کرسکے۔'' ''

مزید برآں اگر ایک تاریخی شخصیت کی چھان پھٹک کرنی ہے اور اس کے ظاہر و باطن کو پوری طرح کھٹا ان ہے تھا ہر و باطن کو پوری طرح کھٹان ہے تو دراصل مظہر ہے اس کے تاریخی ، اقتصادی اور سیاسی ماحول اور اُن ساجی طور طریقوں کا کہ جن میں وہ پلا بڑھا تھا۔ پھر سیاکہ اس کی مادری زبان کیا تھی اور اس نے کون سے علوم پڑھے اور بیعلوم کن ساجی روق ل کا اظہار کررہے تھے؟ فو کو بی کے انداز بیان میں ہم کہد سکتے ہیں کہ ہمیں ''یادگار کی فطری اور تخلیق تشرح'' کو معلوم کرنا ہے۔

## ماخذون كامسئله عيسائي سياح ادرأن كي تعقبات

اورنگ زیب کے متعلق ان تصورات کا زیادہ بڑا حصد فرانسیس سیّاح اور معالج فراسوا برنیئے

(Francois Bernier 14AA\_1474) جیسے لوگوں کی عطا ہے، جو اسلام سے اپنے بغض و عداوت اور عیسائیت کی طرف داری کرتے ہوئے اپنے آپ کو قابو میں رکھنے کی ذرائی بھی کوشش نہیں کرتے ۔ یہ یک چیشی رویہ ہر چیز کے متعلق ان کے نقطہ نظر کو بگاڑ کر رکھ دیتا ہے، موائے اس کے جوان کے خیال میں عیسائیت کے لیے مفید مطلب ہو۔ مثال کے طور پر بریئے، بادشاہ نور الدین سلیم جہا نگیر، اور دارا شکوہ کی بری تعریف کرتا ہے، کیونکہ اس کا خیال تھا کہ دونوں عیسائیت کی طرف مائل تھے۔

بریئے جو دارا محکوہ کا طبیب رہا تھا، اس کی دل کھول کر تعریقیں کرتا ہے اور اپنے پڑھنے والوں کو بیتا تر دیتا ہے کہ دارا کوبس عیمائی ہی سمجھا جائے۔ وہ دارا کے عیمائیت کی طرف جھکاؤ کے سوتے رپورنڈ توزی (Reverand Buzee) سے نیاز مندانہ تعلقات کا نتیجہ جھتا ہے، جس نے اُسے عیمائیت کی تعلیم دی تھی اور بہت سے عیمائی تو چکی بھی مہیا کئے تھے، جن سے اس کا تو پخانہ تیار ہوا۔ بریئے (کے سفرناموں کا مدیر) آرچی بالڈ کا شیبل سے من سے اس کا تو پخانہ تیار ہوا۔ بریئے (کے سفرناموں کا مدیر) آرچی بالڈ کا شیبل کے میم مخل خاندان کی تاریخ '' کی سند کے ساتھ، جو ۱۸۲۱ کو لندن سے شاکع ہوئی، بیاضا فہ کرتا ہے کہ اگر رپورنڈ ہنری اُوزی کے ''مشوروں پڑھل کیا جاتا تو قطعی ممکن تھا کہ عیمائیت تحت دریاں بر براجمان ہوجائی۔'' ''

اسلام سے عداوت کا اظہار ہوتو برشیخ ساری احتیاط بالا نے طاق رکھ دیتا ہے۔ اس کے نز دیک اسلام ایک' توجم پرتی' ہے، ایک' مہلک اور تباہ کن مجموعہ تو انمین' ہے جو تلوار کے زور پر نافذ ہوا، اور اب بھی اُسی ظالمانہ تھۃ د کے بل پر انسانیت پر مسلط ہے۔ اسلام کو ایک' قابلی نفرت فریب' کانام دیتے ہوئے وہ اے ایک بے معنی اور فضول ٹوٹھا قرار دیتا ہے۔ م جہا گیر بھی عیسائیت کے لئے اپنے دکھا ووں اور طاہری بیانات کی دجہ سے برنیئر سے تائید کسند حاصل کر لیتا ہے۔ بریئے کہتا ہے کہ بمر مرگ پر جہا گیر نے ''ایک عیسائی کی موت مرنے کی تمنا کی تھی ۔۔۔'' آرچی باللہ کانٹیبل 'کیٹو سے مستعار ایک اور کہائی بھی سنانے کمال در ہے کی جلد بازی کا سہارا لے کر کہتا ہے کہ جہا تگیر بعض کھانوں پر اسلامی شرعی قد غنوں سے تنگ آگیا تھا اور اُس نے بیجانا چا ہا کہ:'' ہوتم کے کھانے پینے کی بے قید آزاد کی کس ندہب میں ہے'' کا علاء نے اس پر دہ کہنے لگا:'' بھرتو ہم سب کو علاء نے اس پر دہ کہنے لگا:'' بھرتو ہم سب کو عیسائی بن جانا چا ہے۔'' ک

بریئے نے اسلام کو' فضول ٹو نگا'' تک کہد دیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو '' جعل ساز''
قرار دیااور یہ کہ' نید بن تشدّ دیے بھیلا'' ^ اپنی تحریر کے ان دوسفحات بعد بی وہ بھسل گیا۔ اب
وہ سلمانوں کی تعریف کر رہا تھا کہ بہنیت اس باعتنائی کے جوعیسائی اپنے گرجوں میں روا
رکھتے ہیں۔ انہیں اپنے دین سے گہری عقیدت ہے۔ بہ قول اس کے'' مسلمان مساجد ہیں
عبادت ہیں مشغول ہوتے ہیں تو نہ سرکو جنبش دیتے ہیں نہ کوئی بلکا بھلکا لفظ زبان سے
نکالتے ہیں'' بلکہ مسلمان ایک گہری اور حیرت انگیز تعظیم و تکریم کی کیفیت میں ڈوب ہوئے
ہوتے ہیں۔' ۹

وہ اپنی اس خواہش کی بختیل پر ماہوی کا ظہار بھی کرتا ہے کہ''مسلمانوں کو بھی عیسائی نہیں بنایا جا سکےگا۔ ندائنہیں باور کرایا جاسکتا ہے کہ محمد (صلی الله علیه وکملم) جمولے نبی تھے۔'' ۱۰

بریئے منطق میں کمزور واقع ہوا ہے، یا ممکن ہے اس باب میں اس کے تعصّبات اس کی المیت پرعادی ہوگئے ہول کہ وہ واقعات کو منطقی انداز سے پرکھ سکے، ور ندوہ الی تضاد بیانی سے پہلے ضرورغور کرتا کہ جن لوگوں کی گردنیں اسلام کے سامنے زیر دئی جھکائی گئی ہوں، کیا اُن کا اپنے ضرورغور کرتا کہ جن لوگوں کی گردنیں اسلام کے سامنے زیر دئی جھکائی گئی ہوں، کیا اُن کا اپنے

دین اور نبی سے روئیہ ویبائی ہونا چاہیے، جیسے بریئے ہیان کررہاہے؟ بیروبیتو اُن ہی لوگوں کا ہوسکتا ہے جنہیں اپنے عقیدے سے بیار ہوا ور جو بچھتے ہوں کہ اسلام ہی صدافت گلتی ہے۔

مسلمانوں سے اس کا یہی تعصب ہے جوا سے اور مگ زیب سے متنظر کرتا ہے۔ جب اور مگ زیب نے دکن کی گورزی لینے سے انکار کیا اور اپنے لئے عبادت اور استفراق کی زندگی کورج جو دی تو بریئے کو بیسب پھھا کی نذاق آلودہ فریب لگا ''الی پر بیزگاری کا ڈھو مگ جواصلاً اس کے دل بیس تھی ہی نہیں …'' وہ اور مگ زیب کی ساری زندگی کو''سازش اور اختراع کا مستقل سلسک'' قرار دیتا ہے۔ اا اور مگ زیب کے کر دار کی کیفیت اگر بہی تھی تو پھر منطقی طور پر بہت سے لوگوں کو اس کے غیر حقیق اور نگ زیب کی مدوائے دارا فکوہ کے اسے اور نگ زیب کی مدین جانا تھا۔ اور فل ہو بہ جو تا چاہیے تھا۔ لیکن لگ ہے اور نگ زیب کی مبینہ چالا کی اور فریب دہی استے دہیز پر دوں میں چھپی ہوئی تھی کہ سوائے دارا فکوہ کے اسے کوئی نہیں جانا تھا۔ جو اُسے استہرائی انداز میں ''وہ نماز کو' کہا تھے۔ یا پھر بر دیئے کے مطابق دارا شکوہ اسے ''کٹ مُل ، بہت دھرم جو ہر وقت نماز اور اذکار میں مشغول رہنے والا'' ''ا کہہ کر دارا شکوہ اسے نمی فرواصل عالمگیر کو نہ جان سکا اور شاجوہانی دربار میں اسے نمی دربار میں اسے مسلمانوں کے لئے قابل اعتادہ وکر رخ ہو اور نہ اور بنگ وزیب کی ذات اور عہد کے تجزیے کے مسلمانوں کے لئے قابل اعتادہ وکر رخ ہو اور نہ اور بنگ وزیب کی ذات اور عہد کے تجزیے کے مسلمانوں کے لئے قابل اعتادہ وکر رخ ہو جو اور نہ اور بنگ طرف تھی تھی کو دات اور عہد کے تجزیے کے لئے کا بل اعتادہ وکر رخ ہو بیل طرف تھی تی کی دات اور عہد کے تجزیے کے لئے کا بل اعتادہ وکر رائے کی طرف تھی تی کی دات اور عہد کے تجزیے کے لئے کا بل اعتادہ وکر رائے کی طرف تھی تی کی دات اور عہد کے تجزیے کے لئے کوئی شیور دو الدے اس کی توجہ اپنی طرف تھی تی کی دو اسے اور نہ اور نہ اور کی کی دو سرائے کی کی دور اور انے اس کی ساری توجہ اپنی طرف تھی تی در کی دور ان کی کی دور ان ان کی دور ان کی ماری توجہ اپنی طرف تھی کی دور کی کی دور ان کی کی دور ان کی کی دور ان کی کے دور ان کی ساری توجہ اپنی طرف تھی کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی کی دور کی کی دور کی

اس مقصد کے لئے اطالوی سیاح نکولاؤ منہو چی ( Niccolao Manucei ۱۷۱۷\_۱۹۳۹) بھی لائق اعتبار نہیں یا ژان تیورنیا ( Jean Baptiste Tavernier ۱۹۸۹\_۱۹۰۵) بھی لائق اعتبار نہیں بین، کیونکہ انہوں نے بھی مخصوص نقط نظر کے تحت داراہی پرنظریں جمار تھی تھیں۔جو انہیں اپنے خوابوں کا شمزادہ نظر آتا تھا، جومسلم ہندستان کے تخت پرعیسائیت کو بٹھائے گا۔ گراورنگ زیب کی کا میابی نے ان کی اُمیدوں پر پانی بھیردیااور یُوں وہ اس کے جانی دشمن بن گئے۔اس کئے انہوں نے دیانت کا دامن چھوڑ کر پوری ڈھٹائی کے ساتھ اورنگ زیب کی زندگ سے منسوب واقعات میں اپنے خیالات واحساسات کی رنگ آمیزی شروع کردی۔

مثال کے طور پر بر بینے کو اور تگ زیب کا تقوی ایک ظاہر داری اور بہر دپ لگا جس کو'' اس نے باطن میں بھی محسوس نہیں کیا'''' ،اس انداز کلرکو اور نگ زیب کے کردار کا موضوعی مطالعہ بی قرار دیا جا سکتا ہے۔ بر بینے نے لفظ'' felt' استعال کیا جو قیاسی اور ثیوت طلب ہے، کیونکہ اس کا تعلق انسان کی سوچ اور اراد ہے کے تفی گوشے ہے ہے، جس کا باہر سے نہ مشاہدہ ہوسکتا ہے نہ تصدیق ۔ یہی وجہ ہے کہ ہروہ بات جس کا تعلق اور نگ زیب سے بتا ہے، پہلے ان مغربی تلم کا دول کے ذہین سے کشیدہ کو کر آتی ہے، جہاں اسے گھما پھر اکر مخصوص معنی پہنا ہے جا ہیں ، کا دول کے ذہین سے کشیدہ کو کر آتی ہے، جہاں اسے گھما پھر اکر مخصوص معنی پہنا ہے جا جی بی تاکہ وہ اور نگ کرتا ہے۔ اگر ہم یہ مان بھی لیں کہ بر بینے میں ایک کوئی پر اسرار الجیت موجود تھی کہ وہ اور نگ زیب کے متنا ہا ہے۔ اگر ہم یہ مان بھی لین کہ بر بینے میں ایک کوئی پر اسرار الجیت موجود تھی کہ وہ اور نگ زیب کے متنا ہا ہے۔ کہ نہیں بنا، جو ہمیں اور نگ زیب کے متنا بات میں نظر آتے ہیں، اور جنہیں سیاح موصوف اپنے نہیں بنا، جو ہمیں اور نگ زیب کے مکتوبات میں نظر آتے ہیں، اور جنہیں سیاح موصوف اپنے مقصد کے لیم فتی طور پر استعال کرتا ہے۔ نتیجہ سے کہ اس کی تاریخ نو کی ذاتی تعصب کے مقصد کے لیم فتی طور پر استعال کرتا ہے۔ نتیجہ سے کہ اس کی تاریخ نو کی ذاتی تعصب کے اظہار میں بدل جاتی ہے۔

اورنگ زیب پرسٹک باری کرنے والے اسی بریٹ نے شاہ جہاں کے اپنی بٹی شخرادی جہاں آراء (۱۲۱۳-۱۲۱۸) کے تعلق کو جس فتیج انداز میں بیان کیا، وہ بھی عفونت زرگی اور تہت بازی کا گھٹا کا نانمونہ ہے، جس سے قاری کے جذبات واحساسات بری طرح بحروح ہوتے ہیں۔ ایک سیاح جس نے مؤرخ کا رُوپ دھاراہ واتھا، اس صدتک چلاگیا کہ باپ بیٹی کے معصوماندر شختہ کو جنی تعلق کا نام دے بیضا۔ واقعی الیا معالمہ کسی یور پی حاشیہ خیال میں آسکتا ہے (اولی لگ فاولی فیم اُولی لگ نگاری ہے۔ خواہ پیعلی اتنا پاک، مختر م اور مقدس ہو کہ ایک بیٹی اپنے کا بیان ایک افغانی باختہ اور ماؤن فون بی پی پیداوار ہوسکتا ہے۔ کہتا ہے: 'نیا فواہ مشہور ہے کہ اس کا اپنی سیتعلق اس حدکو جا پہنچ جو نا قابلی یقین ہے، جس کے لیے جواز اُسے مولو یوں کے فتو سے ملا۔ جنہوں نے اسے بتایا: بادشاہ کواس درخت کا پیل کھانے ہے دو کناظلم ہوگا، جے اس سے ملا۔ جنہوں نے اسے بتایا: بادشاہ کواس درخت کا پیل کھانے ہے دو کناظلم ہوگا، جے اس فیور کو واپ ہی کہ بیٹ کو بالی بیٹر کا رشتہ زناکاری نے تاریخ نو لی کے بلندو بالا دور پر باپ معالمہ کونو وطشت از بام کرویتا ہے۔ اس کے بعداس زناکاری کو نہ بی سند دینے کے طور پر باپ معالمہ کونو وطشت از بام کرویتا ہے۔ اس کے بعداس زناکاری کو نہ بی سند دینے کے طور پر باپ معالمہ کونو وطشت از بام کرویتا ہے۔ اس کے بعداس زناکاری کو نہ بی سند دینے کے اور لی بیس حدد دیا گیا، پھر مینے اور لی بی مددوجہ غیر فر مداری اور لی بی کو دورجہ غیر فر مداری کو دورجہ نے ہو ویانہ زبان استعال کی ہے۔

جنسی بدکاری کے تعلقات کہیں بھی ہوں سے بنیادی انسانی اخلاقی رویوں کی پامالی ہے ، جو لوگوں کو باہمی اعتاد، ذمہ داری اور احترام کے رشتوں میں باندھے رکھتے ہیں۔ اٹھی اخلاقی رویوں سے مان ، بیٹا، باپ ، بیٹی ، بھائی ، بہن اور ایسے ہی دوسرے خوبصورت رشتے جنم لیتے ہیں۔ قریبی رشتے میں جنسی بےراہ روی تو ہر وہ چیز تباہ و ہرباد کر دیتی ہے جو ساجی زندگی کی جان ہے۔ اس کا پبلا شکار خاندان نظام اور اس کا نقلاس ہوتا ہے ، وہ خاندان جس سے زندگی کو معنی ملتے ہیں اور جو انسان کی شخصی نشونما کا لازمہ ہے۔ لیکن ہر بینے کا بیان کردہ شاہ جہان ایک معنی ملتے ہیں اور جو انسان کی شخصی نشونما کا لازمہ ہے۔ لیکن ہر بینے کا بیان کردہ شاہ جہان ایک مدرد رجہ بہودہ اور خوفاک نشاہے ، خو ہیٹی سے اسے جانسی تعلق کو کھلے میں دورد جب بودہ اور خوفاک نشاہے تک کا ایک انسان نظر آتا ہے ، جو ہیٹی سے اسے جانسی تعلق کو کھلے میں دورد جب بودہ اور خوفاک نشاہے تک کا ایک انسان نظر آتا ہے ، جو ہیٹی سے اسے جانسی تعلق کو کھلے

عام نہ صرف بیان کرتا بلکہ شریعت سے اس کے لیے مدد جا ہتا ہے،معلوم نہیں کون علاءاسے بیہ رعابت دے دیتے ہیں کہ''جو پودااس نے خودلگایا، اُس کا کچل وہ چُن لے۔''

یباں ایک لیجے کے لیےرک کرہم اس بیان کا جائزہ لیتے ہیں۔ برشیئے اپنی گیر بیانی میں بیات جمول جاتا ہے کہ جو ظاہر ہواور جس مے متعلق ملاؤں کا فتو کی موجود ہو، اے''افواہ' نہیں کہا جا سکتا، وہ امر واقعی ہوتا ہے۔ بات اگر منطق کی ہواور استدلال پر بنی واقعات و حالات ہوں تو برشیئے یہاں پر اپنے تاری کو بالکل مایوس کر ویتا ہے۔ برشیئے کے مدیر کانشیبل نے فراسوا کیٹو جو حاشیہ اپنی میں ضمنا جوڑا ہے، وہ اس سارے قصے کو افو بنا کر درکرویتا ہے کہ'' بدنیت اور کیو حاشیہ اور اس افسانہ طرازی کا شائر بنگ نہیں ملا۔'' 18

برینے چونکہ اسلام کے خلاف اپنے بعض وعدادت سے جان چھڑ انہیں پاتا، اس لئے وہ امام رہائی شیخ احمد سر ہندی مجد والف ٹائی (۱۵۹۳–۱۹۲۳) کی اسلامی تحریب احیاء اور اس سے شہت اثر لینے والے افراد کا تذکر ہنمیں کرتا اور انہی متاثرین میں سے ایک خودشاہ جہاں بھی تھا۔ اور نگ زیب کے کمتوبات میں شاہ جہاں کے اعلیٰ اخلاقی مرتبے اور اسلامی تعلیمات کے لئے اس کے ولی احترام کا بیان موجود ہے۔ بے چاری جہاں آراء، جسے برشیخ اپنے غیر فرمدوار قلم کاری ہے ذبح کر کے رکھ ویتا ہے، وفور جذبات سے اپنے باپ کا تذکرہ کر تے ہوئے کہتی ہے کہ دوہ وین کے لئے احترام کے جذبات رکھتا تھا اور اخلاقی طور پر بلند شخصیت تھی:

> ''از اوّل تا ایں وَم، اُس نے الله تبارک وتعالیٰ کے احکامات پر کتاب و سنت نبومی (صلی الله علیه وسلم) کے مطابق عمل کیا۔'' ۱۲

یہ اندرونی شہادت زیادہ وزنی اور قابل قبول ہے، کیونکہ ریکسی اور نے نہیں بلکہ اس کی بیٹی نے

دی، جس سے شاہ جہاں طرف منسوب جی غلط با توں کی تر دید ہوجاتی ہے۔ اسلام کے لیے شاہ جہاں کی خدمات بڑی داضح ہیں، جبکہ اکبراور جہا گلیر کی پالیسیوں سے بہت کچونفصان ہو چکا تھا۔ جہاں تک اس کا پنی اولا دسے تعلقات کا معاملہ ہے، یہ بات کی سے پوشیدہ نہیں کہ داراشکوہ اور جہاں آراء کے ساتھ شاہ جہاں کو بہت پیار تھا اور انہیں اپنی بھر پور توجہ سے نواز تار ہا۔

تیورنیا (Tavernier) کا معاملہ یہ ہے کہ اورنگ زیب اورشاہ جہاں تعلقات کے بیان میں اس نے بدترین تعصب کا مظاہرہ کیا ہے۔ اسے یہ بات ''عجیب' گئی ہے کہ اورنگ زیب نے باپ کے اخراجات پر قدغن لگائی اورخز اندا ہے ہاتھ میں لے لیا کیا الانکہ وہ جانتا ہے کہ اورنگ زیب کونیس کے ایر کوئیس کے دارا کی کوششوں کو مالی معاونت شاہ جہاں بی فراہم کر رہا تھا۔ تیورنیس کو یہ بات جاننا چاہیے تھی کہ دارا تھی کو سلنے والی رقوم کا سلسلہ ندروکا جاتا تو ملک میں افرا تفری، اختیار اور ہنگامہ جاری رہتا۔

دلیسپ امریہ ہے کہ تیورنیا کے سوائح نگار پر وفیسر چارکس جورٹ (Charles Joret) اس کی تخریوں کواپنی تحقیق مطبوعہ ۱۸۸۱ء (پیرس) میں چربہسازی کا نام دیتا ہے اور واضح طور پر کہتا ہے کہ وہ اپنا تاریخی مواد بر بیئے ہی ہے مستعار لیتا ہے کہ ابتب کہ انچ۔ اے روز اس کے استعادی وجود ک پر بیسوال اٹھا تا ہے کہ وہ ایک ایسافخص ہے کہ جس کے بارے میں یفین سے کہا جا سکتا ہے کہ وہ ان واقعات کا چشم دید گواہ فہ تھا،'' جب کہ اس نے دعوے یہی کیے ہیں کہ اس نے وہ واقعات خود دیکھے ہیں۔ ''ورز (Rose) سیکھی بتا تا ہے کہ:'' بیجا پور کے متعلق اس کے بیان نے ایک مفتوط شیبے کو کھڑ اگر دیا ہے، کو کلہ وہ تو تبھی اس شیم میں گیا بی نہیں تھا'' ۔''نفت اور زیان براس کا عبور بھی ہے حدکمز ورقعا:'' جستہ جستہ دوا یک الفاظ'' کی حد تک ۔ ۲۱

## تا یخی پس منظر کا جا ئز ہ

سچائی تک پہنچنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم تینوں کرداروں - شاہ جہاں، داراشکوہ اوراورنگ زیب-کا جائزہ لیتے ہوئے آٹھ پہلوؤں کو پیش نظر رکھیں، تا کہ ہرایک کے طرز عمل کواچھی طرح سمجھا جا سکے:

اوّل، كيامغليه دورمين دلى عبدى كى كوئى با قاعده پالىسى موجودتھى؟

دوم، این بزے بیٹے واراشکوہ کے ساتھ شاہ جہاں کا طرزِ عمل کیساتھا؟

سوم، شاہ جہاں کا ہے تیسرے بیٹے اورنگ زیب سے رویہ کیسا تھا؟

چہارم، داراشکوه کااپ چھوٹے بھائیوں سےسلوک کیساتھا؟

پنجم، اس وتت كاعموى سياسي وسارى ماحول كيساتها؟

ششم، کیا کوئی دھڑے بندی موجود تھی۔ جو مخالف ندہی کیمپول میں مجتمع ہوگئ ہو؟

مفتم، كياليه ونول كم فاموش بين تتح يا آليل ميل دست وكريبال تتح؟

ہشتم، شاہجہانی دربار کے اکابرین، اہل الرائے ،علائے کرام اورعام لوگ اس سارے

معالمے کو کیے دیکھ رہے تھے؟

یسارے پہلوجواب طلب ہیں، کیونکہ ان کے بغیر تاریخ کے اس اہم دوراوراً س میں ملوث ان باپ ہیڈں کا کروار وُ ھند ہے باہر نہیں نکلے گا۔ شاہ جہاں ہویا کوئی دوسرامخل حکمران، وئی عہدی کے خمن میں ان کے ہاں کوئی با قاعدہ پالیسی نہیں تھی۔ ای طرح بیروایت بھی موجو زئیس تھی کہ باپ کی گدی پر لاز نا ہوا ہیٹیا ہی براجمان ہوگا۔ بلکہ تخت و تاج اُسے ہی ملتا تھا، جو نگاش میں سب سے خت جان اُ جمرے۔

شاہ جہاں بالکل اچا تک بیمار پڑا۔ ہوسکتا ہے آسے پہلے ہے کچھ بیماری لائق ہو ہمکین جب زوال کا وقت آیا تو سب پچھاچا تک ہوا اور وہ حکمرانی کی باگ تھاہے رکھنے کے قابل شدر ہا۔ اپنی بیماری سے برسوں پہلے اپنی اولا وکی حکمرانی کی صلاحیتوں پر ایک در باری سے بات کرتے ہوئے اس نے درباری سے بات کرتے ہوئے اس نے درباری سے بات کرتے ہوئے اس نے فیات کا اظہار کیا ، جبکہ اور نگ زیب مے متعلق اُس نے شہت رائے وی۔ بیشک اس کا ول دارا کے ساتھ تھا، اور علی کا فیصلہ اور نگ زیب سے حق میں تھا۔ کیا با آخر دلی جذبات نے عقل وفر دکوجیت کردیا۔

کوئی چاہے تو دارا کے لئے شاہ جہاں کی محبت کا معقول جواز پیش کرسکتا ہے۔ بیمکن بھی ہے کہ
چونکہ دونوں ہیشہ یکجا رہے، اس لئے اس پدری شفقت میں اضافہ ہوتا گیا۔ بیشتر دفت
شاہ جہاں نے داراکو دربار سے قریب رکھا، جبکہ اس نے دوسر سے بیٹوں کوصوبوں کی گورزی اور
انتظای اُمور میں مشغول رکھا۔ باپ بیٹے کے قرب تعلق کی وجہ یہ بھی ہو کتی ہے کہ داراشکوہ
ذاتی طور پرایک کے کشش انسان تھا اس کا رکھر کھاؤہ کم وادب سے اس کا لگاؤ، اس کی دلچسپ
وفیانہ دکایت گوئی جواس میں صوفیاء اور ہندو جو گیوں کی صحبت سے پیدا ہوئی تھی۔ قرائن سے
اندازہ ہوتا ہے کہ دارا پنے باتی بھائیوں سے زیادہ وجیہہ، خوبصورت اورخوش اطور تھا۔ بیسب
اندازہ ہوتا ہے کہ دارا پنے باتی بھائیوں سے زیادہ وجیہہ، خوبصورت اورخوش اطور تھا۔ بیسب
کچھا بی جگہ اپنین وہ اُمور سلطنت کے لئے نہیں بنا تھا۔ وہی صلاحیتیں ہوں یا جسمانی خوبیاں،
اس کا اور نگ زیب سے کوئی نقائل نہ تھا۔ زندگی کے متعلق اس کے رویے میں بھی خرابی تھی۔ وہ پیروکار بھی تھا اور نہ ہی معاملات میں ،عقائد میں تطبق دیے والاصلح کل ، یعنی اکبری بالیسی کا
میں جو ہندوانڈ یا میں اپنی شناخت اور بقا کے حوالے سے روزافزوں پریشائی کا شکارتھا، وہ قائل تھی مسلمان عوام مجھ رہے تھے کہ اگر داراا قتد ارمیں آیا تو بیان کی بربادی کا پیغام ہوگا۔

سب سے بڑا بیٹا ہونے کی وجہ سے داراشکوہ کے ذہن میں بچپن ہی سے یہ بات بیٹی ہوئی تھی کہ وہ مستقبل کا تحکر ان ہے۔ بیار بمجت ادر نیاز مندی کا جو پُر سرور ہالداس کے گردمو جو در ہا، اس میں اس کی اُٹھان ایک انا پرست ، خوشا کہ پنداور بردیو لے انسان کے طور پر ہوئی۔ ماحول کی ساری آسانی اور سازگاری کے باوجود وہ خود اعتمادی سے عاری اور داخلی سطح پر ایک مضطرب و نہ بند ب انسان تھا۔ یہ چیزیں اس کے احوال و آفار سے باسانی دیکھی جاسکتی ہیں۔ حسد ادر خوف کے جذبات اس کے دماغ میں جنم لیتے اور ظاہری زندگی میں اُکھرتے رہے۔ وہ یہ حقیقت نہ بچھ سکا کہ اصل مسئلہ خارج میں نہیں بلکہ خود اس کے اندرائس کی ذات میں پوست حقیقت نہ بچھ سکا کہ اصل مسئلہ خارج میں نہیں بلکہ خود اس کے اندرائس کی ذات میں پوست ہو جی فق عات ، انتظامی کا مرانیاں اور اس کے مقابلے میں اپنی ڈھل مِل کیفیت اور سرکاری مور میں بُری کا مرانیاں اور اس کے مقابلے میں اپنی ڈھل مِل کیفیت اور سرکاری امور میں بُری کا رکر دگی کے ذیر ہاتھا۔ اس کی اس ذبی حالت کا اظہارائن سازشوں سے ہور ہاتھا جو وہ ہمائی کے خلاف کر رہاتھا۔

ا پنے آپ کو غیر محفوظ جان کر اُسے اس راستے میں عافیت دکھائی دی کہ باپ کی محبت، توت اوروسائل کے ساتھ مفبوطی ہے بجوار ہے، اوراہے دوسرے بیٹوں سے بدظن کر کے دورر کھے۔ اس مقصد کے لیے اور مگ زیب کی بھیا تک تصویر تشی ضروری تھی۔ اس کے بارے میں بیتا تر منہم اکیا کہ وہ آگے بڑھنے کے مرض کا شکار تھا اور یہی عزائم اُسے مجبور کرر ہے تھے کہ بغاوت کی آبیاری کرے، اور جے اپنے مال باپ کی کوئی فکر نہیں۔ ان باتوں نے شاجبہاں کو اور مگ زیب کی طرف ہے متعقل تشویش میں مبتلا کردیا۔

شیخ احمد سر ہندگ کی احیائی تحریک نے ستر ہویں صدی عیسوی کے ماحول میں بردی ہلچل پیدا کردی تھی۔ جب ادر نگ زیب اوراس کے بھائی نو جوانی کی سرحد میں داخل ہوئے تو پیچر کیک پورے زورروں پرافقی اور عمودی ہر دوسطح پر آ گے بڑھ ربی تھی۔اس تحریک سے پہلے شا ججہاں روشناس ہوا اور پھرخوداور نگ زیب متاثر ہوا۔عوام الناس تو پہلے ہی اس کے زوردار بہاؤ کے ساتھ تھے۔

اس کے برعکس مذہب اور ثقافتوں کے حوالے سے دارا شکوہ کا طرزِ عمل ہندوا شرافیہ اورانتظای المکاروں کے لیے جذبانی اپیل رکھتا تھا۔ وہ دارا کی شکل میں اکبر بادشاہ کا دوسرا جنم و کھور ہے سے کہ کہ تشکی سے بالآخراسلام مقامی اثر پذیر نقافت میں اپناوجود کھو بیٹھے گا۔ای لیے انہوں نے اپناسب مجھدارا پر لگاویا تھا۔

چنانچہ ہم اس صورت حال میں جو پچھد دیکھ رہے ہیں، وہ سنخ شدہ نفیات، طاقت کے کھیل، اندھی محبت اور ایک ابلتا ہوا تہذیبی آمیزہ ہے۔ جب پس منظر میں بہی تصویر دکھائی ویتی ہے تو مذکورہ شخصیات، اور نگ زیب اور دوسرے لوگوں کے عزائم کو بچھنے میں مدولتی ہے۔۔

سب سے پہلے ہم بریئے کے اس الزم کو لیتے ہیں: ''کہ جب اور نگ زیب نے اواکل میں دکن کی گورنری چھوڑ نے کی آرزو کی تو اس کے پیچھے اظامی نہیں تھا'' بلکہ یہ باپ اور بھائیوں کو اقتدار اور تھارتی کے منظر سے ہٹا کر سلطنت ہتھیا نے کی تدبیرتھی۔وہ اُس کی شخصیت کو محض دہل وفریب ہمتا ہے اور اُس کی فد بہیت کو دکھا واقر ار دیتا ہے، سردست ہم ان الزامات کو جو کا قول تو تی بوئے شواہد ڈھونڈ نے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ معاملہ تحقیق کا بہت اہم موال لیے ہوئے ہے۔ کیونکہ آگر اور نگ زیب کوئی مکار بہرو پیا تھا، تب برینے کے الزامات

واقعی بچے ثابت ہوں گے لیکن اس کے برنکس اگروہ ایک مخلص اور راست باز انسان تھا اور اس کے قول وفعل میں تضاذ نہیں تھا تو اس کے خلاف سارے الزامات پا در ہوا ہوں گے۔

اورنگ زیب کے مکتوبات کے مطابق اس نے دو ہارگورنری سے دست برداری کی پیش کش کی ،
لیکن باپ کی ناراضی و کیچر کر فیصلہ واپس لے لیا۔ اس کا پہلا استعفااس وقت سامنے آتا ہے
جب اسے دکن کا گورنر نامز دکیا جاتا ہے۔ دس برس بعدوہ پھراً سموقع پر بیچیش کش دہرا تا ہے،
جب اس کی بہن شنم اوی جہاں آراء اپنی سالگرہ پرآگ میں جبلس جاتی ہے۔ اورنگ زیب اُسے
د کیھنے آتا ہے۔ شاید بہن کی حالت د کیچر کروہ اتنا دل گرفتہ ہوتا ہے کہ وہ شاہی لذا کہ واقتدار پر
لات مارکر تنہائی اورخلوت گزین کی زندگی گزار نے کا فیصلہ کر لیتا ہے۔ ۲۲

اس کے ایک مکتوب میں دست برداری کی وجد درج ہے۔ اپنی بہن کو تکھے گئے خط میں وہ اُن ناانسافیوں کا تذکرہ کرتا ہے جواس کے ساتھ کی گئیں۔ اگر چدوہ کسی کا نام نہیں لیتا، لیکن واضح طور پراس کا اشارہ باپ اور بڑے بھائی داراشکوہ کی طرف ہے۔ زیادہ وُ کھائے داراشکوہ کے ہیں آ میزرو ہے سے تھا، جس نے شابجہاں کوآ مادہ کر کے، شورش زدہ دکن کے گورز کی حیثیت سے اس کے انتظامی فٹڈ کاٹ دیے اور ایک ایے وقت اس کی زیر کمان فوج میں کمی کرادی، جبکہ وہ مملکت کے دشنوں سے برسم پیکارتھا۔ اس تجربے نے اسے داخلی سطح پرتو ٹر پھوڈ کرر کھ دیا۔ زندگی میں پہلی باروہ دنیا کا تھیتی چہرہ دکھ رہا تھا: بدشکل، مکروہ اور فالم دنیا، جس میں قابلیت اور زندگی میں پہلی باروہ دنیا کا تھیتی چہرہ دکھ رہا تھا: بدشکل، مکروہ اور فالم دنیا، جس میں قابلیت اور عبر تھی ۔ وہ لکھتا ہے: دو مرد کی دیات نوع سے جو کا کہ ومنافع کے لیے جان لڑانا بے سود ہے۔ وہ بے تو قیری کی اس دندگی سے جھنکارا جا بتا ہے جو دوسروں نے اس پرتھوپ دی تھی، تاکہ دوسروں کو سکون میسر

آجائے كداچھا موااقتداركى رامداريوں سے ايك مكن چينني تورخصت موا-٢٣

ان خطوط سے یہ پینہیں چاتا کہ اور نگ زیب کواقتہ ارکی کوئی شدید خواہش تھی ، بلکہ وہ تو سب کچے دوسروں کے لئے چھوڑ کر گوشنشین ہونا چاہتا تھا۔ جمرت انگیز بات یہ ہے کہ وہ ہی اور نگ زیب جوان لوگوں کی نظر میں ایک ہٹ دھر مخفی تھا، جس نے ان کے بقول چلال کی سے زہدو تقویٰ کا لبادہ اوڑھ رکھا تھا، وہ تحت شینی کے بعد ۳۳ سال کی عمر میں قرآن پاک حفظ کر لیتا ہے۔ اس کا ہم عصر شاعر ضمیران مبارک لمحات کواسیخ ایک قطعہ میں جاوداں کر دیتا ہے۔ سے اس کا ہم عصر شاعر ضمیران مبارک لمحات کواسیخ ایک قطعہ میں جاوداں کر دیتا ہے۔

-تو حامې شرع وشارع حامې تو

توحافظ قرآل وخدا حافظ تو

تودین وشریعت کا حامی و مددگار ہے

اورشارع تیرا حامی اور ناصر ہے، تو حافظ قرآن ہے اور

خدا تیراحافظ ہے۔

اُس کا ۴۳ سال کی عمر میں قرآن پاک کو حفظ کرنا خصوصاً اہم بات ہے۔ کیونکہ چیموٹی عمر کے بر عکس اتن ہوئی عمر کے بر عکس اتنی بڑی عمر میں هظِ قرآن بہت مشکل کا م ہے۔ بیچ تو والدین کے دباؤاور استاد کی تختی کے تحت ایسا کرتے ہیں، لیکن بڑی عمر کا انسان آزاد مرضی ہے حفظ کی مشقت اسی وقت اُٹھائے گا جب دین جذیبا ہے ایسا کرنے پر اُبھارے گا۔
گا جب دین جذیبا ہے ایسا کرنے پر اُبھارے گا۔

کافی شہادت موجود ہے کہ اورنگ زیب باجماعت نماز کا پابند تھا اور بڑے شوق ہے روزے رکھتا تھا۔ غریب کی مدد کامعاملہ ہوتا تو اس کے ہاتھ بڑے فراخ تھے۔ تاج پوٹی کے بعد اس نے پہلا کام بیکیا کہ عام آ دی کومتا کر کرنے والے اس (۸۰) کیکس فتم کردیے۔ ''ما ثر عالمگیری'' میں ہے کہ حالتِ جنگ میں بھی وہ خشوع کے ساتھ نماز ادا کیا کرتا تھا۔ بلخ کی مہم کے دوران وغمن کے دستوں نے اسے گھیر لیا تھالیکن (نماز کے وقت) وہ گھوڑے سے اترا اور امامت شروع کردی۔امیر بلخ عبدالعزیز خان بیمنظرو کچھ کرا تناسخت متأثر ہوا کدائس نے لڑائی سے بیہ کہار ہاتھ کھنچ لیا کہ:'' ایسے مخص سے لڑتا ہی موت کو دعوت دینا ہے۔'' ۲۵

اورنگ زیب عالمگیر کا روبیا نے ذاتی سٹاف، امرائے دربار اور عام لوگوں کے ساتھ کیسال کی ظروت اور مساوات کا تھا۔ باپ نے جب نقیحت کی کہ''مب کوایک سانہ بھے اور مقام و مرتبے کے لحاظ ہے تمیزر دار کھے۔'' تو اُس نے جو جواب دیا و داس کے اعلیٰ اخلاق کا مظہر تھا۔
کہتا ہے:''عزت اور سربلندی انسانوں نے بہیں ملتی، بلکہ کا نئات کے خالق اور مالک اللہ کے حضور نے نقیب ہوتی ہے۔'' اپنے برتاؤیس وہ اس صدیث نبوی کا انباع کرتا ہے جس کے حضور نے نقیب ہوتی ہے۔'' اپنے برتاؤیس وہ اس صدیث نبوی کا انباع کرتا ہے جس کے راوی حضرت انس بن مالک جین: مَن اَذَلَ نَفْسَهُ. عَزَّزَهُ الله (جوعا جزی اختیار کرتا ہے) اورنگ زیب جھتا تھا کہ کی کی عزت نفس کو مجروح کرنا سب اللہ اُنے عزت نفس کو مجروح کرنا سب سیرا گاناہ ہے۔'' اورنگ زیب جھتا تھا کہ کی کی عزت نفس کو مجروح کرنا سب

تخت شینی کے بعداس نے نفاذِ شریعت کے لئے بنیادی اقد امات کیے۔اخلاقی ماحول کو گند گیوں سے پاک کیا۔ جید علاء کی مجلس قائم کر کے قوانین کی تدوین کی، جس کے متیج میں'' قاد کُل عالمگیری'' منصۂ شہود پر آگئی۔ یقینااس کے بیسارے اقد امات ند ہمی بہروپ کے زمرے میں قطعان میں آتے۔ قطعان میں آتے ہے۔

اورنگ زیب نے شاہی خانوادے میں آ کھ کھولی۔ وہ شاہ ابن شاہ تھا، جس کے پاس ایک ایک مملکت کے کمی اختیارات اور بے بناہ وسائل تھے، جواپنے وسیع خزانوں کے لئے مشہورتھی۔ وہ چاہتا تو ہمارے آج کے' منتخب' کھرانوں کا چال چلن اپنا سکتا تھا کہ نفسانی عیش وعشرت میں لوٹ لگا تارہتا ہے کین وہ اپنے رب اللہ بزرگ و برز کی کمریائی و جروت کے حضور کھک گیا۔ زم وگداز بستر سے علیحہ وہ کراس کی را تیں تجد میں گزرتیں۔ زیادہ اہم بات یہ کہ وہ تہذیہ یوں کے اسباب زوال پر بزی گہری نظر رکھتا تھا۔ وہ اکثر اس فکر اور تشویش میں بنتلا رہا کہ برصغیر جنوبی ایشیا کے مسلمانوں کا مستقتبل کیا ہوگا۔ اسسام تاریک دن نظر آرہے تھے۔ اس کے اجداد اور چیش رووں نے اسلام کی تبلیغ اور استحکام میں برس ہا برس جس تسابل اور لا پروائی سے کام لیا تھا، اس کے اثر ات سامنے آرہے تھے۔ وہ اس تباہی و ہربادی کا رُخ موڑ نا چاہتا تھا۔ اور نگ زیب کی تاریخی یا دواشت بہت تیزتھی۔

اورنگ زیب نے ایسے ملک میں آکھ کھولی جس نے جلال الدین اکبری اسلام سے دختنی بھی دیکھی، جس کی بیخواہش اورکوشش تھی کہ مسلم سوسائی کو دینِ اسلام سے پھیر دے اور اس کے بھیے میں (ہندوؤں کی خوش د کی اور تعاون کی شکل میں ) اپنے لئے سیاسی فوائد سمیٹ لے۔ اورنگ زیب کواپنے پردادا اکبر، اپنے دادا جہا تگیراور شخ احمد سرہندی کے باہمی نزاع کا بھی پورا علم تھا۔ اُسے یہ بھی معلوم تھا کہ اکبر نے تو بچوں کے ناموں کے ساتھ دو محمد اُن کا احقد لگانے کی بھی ممانعت کردی تھی ، اسلامی کیلنڈرمنسوخ کردیا تھا اور عربی زبان، قرآن پاک اور شرعی قوانین کی تعلیم پر پابندی عائد کردی تھی۔ اُس سے یہ بات بھی پوشیدہ نتھی کہ اکبر نے مسلمانوں کو نماز پر جے نہ دوز ہو رکھنے اور حج بیت اللہ تک پر جانے سے روکئے کا حکم دیا ، جبکہ شراب نوشی اور کے استعال کی حصل افزائی کی گئی۔

بقول یور پی مؤرخ ونسن سمتھ (Vincent A. Smith) جس نے اکبر پر تحقیقی کام کیا

ہے، اے اکبر مسلمان نہیں نظر آتا تھا۔ بریئے کا مدیر آرتی بالڈ کانشیس ،کارٹو کی سند کے ساتھ کہتا ہے، اے ارتد اوشائی خاندان میں درآیا تھا۔ شاہ جہاں کی دوبیٹیوں نے عیسائیت تبول کر لی تھی ۔اس درجہ تھین صورت حال میں مسلمان جانتے تھے کہ وہ عددی اختبار سے اقلیت ہیں اور بحثیت مسلم اُمت اُن کا وجود اپنے عقیدے سے معنبوطی سے جڑے رہنے پر مخصر تھا۔ کفر کے اس ماحول میں بقائے لیے وہ لازمی طور جانتے تھے کہ ان کے تہذیبی رویتے ہر طرح کے غیر اسلامی اثرات سے باک رہنے ضروری ہیں۔

اس پس منظر میں اورنگ زیب، داراشکوہ پیقیلش محض تخنیہ دبلی کا جھگڑا نہ تھا۔ یہ مسلمانوں اور ہندووک کے مابین تہذیبوں کا نکراؤ کا فطری مظہر تھا جن کی نمائندگی وومثالی نمونے (عالمگیراور دارا) کررہے تھے۔ داراشکوہ سجھتا تھا کہ اُنیٹ شد (Upanishad) قرآن پاک ہے برتر کتاب ہے۔ اس نے ''میرالاسرار'' کے نام سے خوداس کا فاری ترجمہ کیا۔ الدآباد کے شخ محب اللہ کے نام اس کا خط تاریخ نے محفوظ رکھا ہے، جس میں وہ اس حد تک جاتا ہے کہ دہ اسے ''وجدائی معارف وائرات کو (الہامی) کتب کے مندر جا بہتر جہا بہتر سمجھتا ہے۔ ۲۹

دارا شکوہ کے ایسے خیالات مسلمانوں میں بے چینی اورا شتعال پیدا کرر ہے تھے۔ شائی تخت پر اس کے مکنہ قبضے کا خیال ہندوؤں کو اس کی طرف تھنچ رہا تھا، کیونکہ دارا کی کامیا بی میں انہیں مسلمانوں کے سلط کے خاتمے کی جھک نظر آرہی تھی۔ مسلمانوں کے لئے ہندوؤں کا دارا شکوہ کی نامزدگی پر جھتے جونا گزرے ہوئے عہدا کبری کی تاریخ دہرائے جانے کے متراوف تھا۔ ایک بار پہلے بھی ہندوؤں نے بیکوشش کی تھی کہ ایک ہندورانی سلطن سے پیدا ہونے والا جہا تگیر کا بیٹا شرورانی سلطن سے پیدا ہونے والا جہا تگیر کا بیٹا شرور اکبر کیا جانشین بن جائے۔

۱۲۵۷ عیسوی کی ابتداء یں شاہ جہاں بیار پڑا تو سلکتے جذبات، جواجھی تک قابو میں تھے، دو خالف اور متحارب تو توں میں و خطنے گئے۔ دارا شکوہ نے اس میں امکانات کوسب سے پہلے بھانیا اور شاہ جہاں کواس کے دوسرے بیٹوں سے کاٹ کرجدا کردیا۔ اس مقصد کے لیے اس نے دربار کو ایے اس مقصد کے لیے اس نے دربار کو ایے امراء سے پاک کرنا شروع کردیا، جن متعلق اندیشے تھے کہ وہ دوسرے شہرادوں خصوصاً اور نگ زیب سے مراسم رکھتے ہیں۔ دربار میں اور نگ زیب کے دالطافر عیسی مشہرادوں خصوصاً اور نگ زیب سے مراسم رکھتے ہیں۔ دربار میں اور نگ زید کے دالطافر عیسی بیٹ کو پہلے حوالہ زنداں کردیا گیا، چراس کی جائیدا دونیا گئی۔ دارا شکوہ نے مُر ادبخش (من فتدا مگیزی بوھانے کے لئے اس نے مُر ادبحق بادہ کیا کہ برار میں اور نگ زیب کا ملاقہ اسے قبینے میں کے بیان کو مقار کی گئی۔ اس فتدا مگیزی بوھانے کے لئے اس نے مُر ادبو آبادہ کیا کہ برار میں اور نگ زیب کا ملاقہ اسے قبین مُر ادبو سازش کی مُن گن مُن گن اس نے نوٹور یہ نے مورائی بادشاہ سے کا علال کردیا۔

اورنگ زیب اس ساری صورت حال کا دکھ اور افسوس کے ساتھ مشاہدہ کر رہاتھا۔ ہرگز رے دن کے ساتھ وہ داراشکوہ کے ہاتھ اپنی گردن پرنگ ہوتے دیکھ رہاتھ ۔ اگر داراشکوہ کی صوفی طبیعت میں کوئی خفیہ پہلوتھا تو وہ جلد ہی ظہور میں آنے والا تھا۔ اس کے ممن میں تین با تیں بالکل واضح تھیں: وہ اسلام کا مخالف اور آزادر ذیتھا اور تخت پر قبضہ کے لئے پوری بے رحی سے سب کچھ کرگز رنے پرنٹل ہوا تھا، خواہ اس کی جو بھی قیمت اُسے چکائی پڑے ۔ اس نے فتیج حرب جاری رکھے۔ وہ شاہ جہاں کے جعلی ستخطوں کے ساتھ شاہی فرامین جاری کرتا، شاہجہاں کے صحت مند ہونے کا تاثر پھیلا تا اور بھائیوں کے خلاف ایک عظیم جنگی مشین کی تیاری اور تھویت میں جنارہا۔ پہلے قدم کے طور پراس نے دکن سے مغل افسران کو واپس بلالیا، جو دراصل اور نگ بیر بیا گیا، جو دراصل اور نگ بیر بیا گیا ہو اور نگ زیب کی جاگر تھی۔ یہ گویا

اورنگ زیب کی پشت بین خیر گھونینا تھا، جواس وقت بیجا پور بیں جنگیجو ہندو مرہٹوں سے برسر پیکارتھا، جوسلطنت و بلی کے دشمن تھے۔ کوئی شک نہیں کہ اورنگ زیب کے لئے بے صدمشکل صورت حال پیدا کر دی گئی، جو بیجا پور اور گولکنڈہ کو بیر تا گرنہیں دینا چاہتا تھا کہ مملکت مختلف دھو وں میں بٹی ہوئی ہے۔ مرکزی اقتصادی امداد اور فوجوں میں کٹوتی نے دکن میں اس کی موجودگی قریب قیریقنی بنادی تھی۔ بڑا بھائی گھل کراس کے ظاف میدان میں آگیا تھا۔ اورنگ زیب کی تحقیر کرنے والے بنا کمیں کہ ان حالات میں اُسے کیا کرنا چاہیے تھا؟ کیا وہ اپنا آگیا قا۔ آب ایک متنقم مزاح بھائی کے سامنے ڈال دینا یا اپنی زندگی بیجا تا؟

اس خونیں اور مایوں کن منظر میں شنمزادہ شجاع (م: ۱۹۷۰ء) نے بھی اپنی تخت نشینی کا اعلان کردیا۔ بالفاظ دیگرادرنگ زیب جس نے اپنی شاہی خواہشات کو تھا ہے رکھا تھا، مگراس کے سامنے تخت کے تین دموے دار سامنے آگئے تھے۔ تن تنہا اس نے جلدے جلد شاہ جہاں تک پنچنا جاہا۔

منصوبے باند ھے میٹا تھا۔ جنگی جالوں کا ماہر ہونے کی بناء پر اورنگ زیب ایک ہی جملے میں شہر پر فیضہ کرسکتا تھا، کیکن وہ اب بھی صبر وضبط سے کام لے رہا تھا۔ اس نے اپنا قاصد را جا جسونت سنگھ کے پاس بھیجا اور اس پرزور دیا کہ وہ بادشاہ تک اورنگ زیب کے جانے کی راہ میں مزاحم نہ ہو، کیونکہ اس کے پیش نظر صرف ملا قات تھی لیکن جسونت سنگھ نے سخت ہٹک آ میز انداز میں اُسے راستہ دینے سے انکار کر دیا۔ اس نے اورنگ زیب کی شخصیت کا ذرا بھی لحاظ نہ کیا۔ بلکہ مزید یہ بھی کہد یا کہ بہی بادشاہ سلامت کی مرضی تھی۔ ۳۰

ید کی کرکہ جھٹڑا بڑھ رہا ہے، در بار کے مسلمان امراء نے بھی دارا شکوہ کو مشورہ دیا کہ اور نگ زیب کو باپ سے ملنے دے لیکن اس وقت تک ہندو صلقہ دارا شکوہ کے گر دکمل ہو چکا تھا، اور دارا کو اب باپ، بھائیوں کے برعکس وہی اچھے لگ رہے تنے ۔راؤستر سال اور رام شکھ نے رائے وی کہ مقابلہ کیا جائے اور دارا شکوہ فوراً تیار ہو گیا، کیونکہ اُسے اور نگ نہ یب کے خلاف من میں اور اس بیں بوری ہوتی نظر آر ہی تھی۔ اس طرح ہندو مداور تا ئیدسے حوصلہ با کراس نے مسلمانوں کے خلاف یہ ذکت آ میز الفاظ کے: ''بہت جلد میں ان کوتاہ لباسوں کوستر شکھ کے ذاتی ملازموں کی طرح ہما گئے رمجبور کردوں گا۔'' ا

اُدھر وہی ہواجو ہونا تھا کہ راجہ جسونت نظمہ اور نگ زیب کے دستوں سے پہلی جھڑپ ہوتے ہی بھاگ دوڑا۔اورنگ زیب چاہتا تو اسے روند کر رکھ دیتا، لیکن اس نے خود اُسے فرار ہوجانے دیا۔ شاہ جہاں کے نام اپنے شخی کمتوب میں وہ اپنی سوچ کا اظہار یوں کرتا ہے:

> ''اگرمیرا آپ ہے ملنے کے علاوہ پچھاور مقصد ہوتا تو میں بڑی آسانی ہے جسونت سنگھ اور اس کے لشکریوں کا تعاقب کرکے ان سب کوموت کے

گھاٹ اُتار دیتا۔ خصوصاً جبکہ وہ بے بس اور ذلیل ہوکر شکست کی واد کی میں جھنگتے پھرر ہے تھے۔ ... لیکن مقصد تو آپ تک پینچنے کے لئے راستہ حاصل کرنا تھا۔ \*\*\*

بنگالی نژاد ہندومورخ سرجادوناتھ سرکار (م:۱۹۵۸ء) ، جواپیے تعصّبات پربمشکل بردہ ڈال پاتا ہے،اورنگ زیب سے دشمنی کے جذبات رکھنے کے باوجود اس کی تائید کرتا ہے:

> ''اورنگ زیب نے رحم دلی کا مظاہرہ کرتے ہوئے تعاقب کی ممانعت کردی،اورکہا کہ:انسانی جانوں کی بیمعافی خالق کے حضوراس کی طرف ہے:کواۃ تھی۔...'' ۳۳

تاہم جادوناتھ سرکارڈنک مارے بغیر نہیں رہا: '' لیکن ظاہر ہے اورنگ زیب کے عقیدے کے مطابق خالق صرف مسلمان کے مطابق خالق ہے۔ شنجرادے نے افسروں کو تھم دیا تھا کہ ہرمسلمان جومیدان میں نظر آئے اس کی جان بخش دی جائے اور وشمن کیکمپ میں مسلمانوں کے مال اور عصمت کو بچایا جائے ۔ لیکن ہندواس کے دائر ہ ترحم سے باہر تھے۔''

جاد ونا تھ سرکار کی معلومات کا ذریعہ مشتبہ ہے۔ اور نگ زیب کا اپنا مکتوب اصل بات سامنے لار ہا ہے کہ اس کا حکم مسلمانوں کے لیے مخصوص نہ تھا۔ بلکہ وہ جسونت سنگھ اور اس کے لشکریوں کا عمومی ذکر کرتا ہے۔ اس کے الفاظ میں: ''میں بڑی آ سانی ہے جسونت سنگھ اور اس کے لشکریوں کا تعاقب آب کر کے ان سب کوموت کے گھاٹ اتاردیتا۔...''

اس کے خط سے میر بھی طاہر ہور ہاہے کہ اس کے مقابل فوج جسونت سنگھ کے کمان میں تھی کیونکہ بریئے کے بقول قاسم خان لڑئی چھڑتے ہی میدانِ جنگ سے بھاگ گیا تھا۔ چنا نچےرہ جانے والی فوج ، سنگھ کے کمان میں لڑر ہی تھی۔ شجاع کے نام مراد بخش کے خط ہے واضح ہوتا ہے کہ کون

ہوت سے دستے کس کی کمان میں تھے، بلاشیہ سادات ، راجیوت ، افغان اور مخل بھی وستوں کی قیادت
جہونت سنگھ کے ہاتھ میں تھی۔ اسے اگر اور نگ زیب کے خط کے ساتھ طاکر پڑھیں تو کوئی
ابہام باتی نہیں رہتا اور جاد وناتھ سرکار والی تاریخ نو لی کے چہرے سے نقاب اُتر جاتا ہے۔
معاملہ کچھ میں وہ جاد وناتھ سرکار کو یا دہیں رہتا کہ جہونت سنگھ نے اور نگ زیب کو باپ کے پاک
جانے ہے روکتے ہوئے ہتک آمیز رویہ بھی اپنایا اور دارا شکوہ کی طرف سے اس سے عملاً لڑنے
ہیں آیا۔ اگر اور نگ زیب واقعی متعصب اور سنگدل انسان تھا تو اس کا جسونت کو چھوڑ دینا جبکہ وہ
کافر بھی تھا اور شہراد سے کے سامنے ہے بس ہوگیا تھا، اور بعد میں اسے اہم انتظامی عبد دل پر
فائز کرنا تو بچھاور ہی ظاہر کر رہا ہے۔ لیکن متعصب دل فیاضوں کو تسلیم نہیں کیا کرتا ، بلکہ سے بھیشہ
دلی اراد ول اور افعال و واقعات کامن پہند مطلب ہی نکا تا ہے۔

اس دوران میں شاہ جہال کو حالات کی تنگینی کا احساس ہوگیا کہ پانسہ بلیٹ گیا ہے۔اس نے دارا

کو سجھایا کہ بھائیوں کو آئے دیے بلیکن اُس نے النفات ندد کھائی۔ ہندوا پے خوابوں کی

بھیل کی خاطر اس پراپئی گرفت مضبوط کئے جارہے تھے۔اس موقع پرادر مگ زیب پھرکوشش

کر تاہے کہ باپ کو قائل کرے کہ وہ خود مداخلت کرے اوراس طرح خوں ریزی کے خطرے کو سنا

ٹال دے۔اس نے شاہ جہاں کو وہ خط کھے۔ پہلا خط جعفر خان کے کر گیا۔لیکن اس وقت تک

شاہ جہاں اپنا سارا وزن داراشکوہ کے بلڑے میں ڈال چکا تھا۔ اس نے خط کے مندر جات پر
توجہ ہی ند دی، بلکہ دارا کی فوجوں کو رخصت کرتے ان کی کا میابی کے لئے خصوصی دعا گ۔

اور مگ زیب نے دوسرا خطاس وقت کھا جب داراشکوہ کا تشکر جز اردھول پور پڑنے گیا تھا۔ وہ پھر

باب ہے گزارش کر رہا تھا کہ داراشکوہ کواس کے خلاف جنگ سے رہ کے، بصورت دیگر داراشکوہ

باب ہے گر ارش کر رہاتھا کہ داراشکوہ کواس کے خلاف جنگ سے رہ کے، بصورت دیگر داراشکوہ

## ے لئے فکست سے بینامکن نہیں ہوگا۔

وہی ہوا کہ داراشکوہ نے فکست کھائی اور آگرہ کی طرف بھاگا۔ وہ اپنی زندگی کے لئے ہاتھ پاؤں مار رہا تھا، کیکن شاہ جہاں کی اس بڑے بیٹے کی محبت میں بے قرار تھا۔ اس نے سونے جواہرات سے داراشکوہ کی مدد کی مزید ہیں کہ اس نے صوبوں کے گورنروں کو کھا کہ داراشکوہ کی مدد کو ہنچیں لیکن تسمت کی ہازی پلٹی اور شاہ جہاں اور نگ زیب سے ملاقات پر مجبور ہوا۔ اس نے آمادگی کی اطلاع وینے کے لئے فضل خان اور سیّد ہدایت اللہ کو اور نگ زیب کے پاس جیجا۔ اور نگ زیب نے ہامی جمرلی کہ جنگی صورت حال معمول پر آتے ہی وہ باپ سے ملئے جنج جائے گا۔

شاہ جہاں کچھانظار کرسکتا تھالیکن اب اے ملاقات کی بے چینی گلی ہوئی تھی۔اس سے اور مگ زیب کے کانوں میں خطرے کی گھنٹی نج گئی - اگر وہ قلعہ میں واخل ہوتے ہی قتل کر دیا گیا تو؟ شاہ جہاں کے نام اس کے ایک خط میں ان اندیشوں کا ظہار موجود ہے:

"میری انسانی کمزوریاں ادر میرے اندیشے اور شبہات جومیرے ذہن پر پورش کررہے ہیں ، مجھے حوصانہیں وے رہے کہ میں اعلیٰ حضرت کی قدم بوسی کی سعادت حاصل کروں … تاہم آگر میری ذاتی تعلقی کی خاطر آپ میرے کچھ دستوں کو قلع میں داخل ہونے ادر دروازوں پر شعین ہونے کی اجازت مرحمت فرمادیں … تو میں ضرور حاضر ہوں گا اور آپ کے پائے مارک چوم کر معذرت خواہی کروں گا۔""

اورنگ زیب کے اندیشے بلاوجہ نہ تھے۔ ماضی میں تو اس کی بار بار درخواستوں پر بھی باپ

ملا قات پرآ مادہ نہیں جور ہاتھا، کیونکہ دہ پوری طرح داراشکوہ کے ساتھ تھا۔اب وہ خط درخط کھے کر ملا قات کے لئے اتنا بے جین کیوں جور ہاہے؟ یہاں سینیورامنہو چی کی گواہی، جودل و جان سے داراشکوہ کا حما تی تھا، ہمورگڑھ میں اس کے فوج کے ساتھ تھا، قابل توجہ ہے۔ منہو چی کہتا ہے کہ شاہ جہاں، دراصل اورنگ زیب کوقوی الاعضاء تا تاری، قلمک اوراُز بک خواتین کے ہاتھوں قتل کرانا جا بتا تھا۔

فرانسیں سیاح بریئے نے بھی اپنے سفرنا ہے میں ایسی ہی بات یکھی ہے محل کے اندر کی بات اور مگ نے اندر کی بات اور مگ نے بہن روش آ راء جان گئ تھی اور اس نے بھانڈ اپھوڑ ااور بھائی کو باپ کے ارادوں سے خبر دار کر دیا۔ اور مگ زیب کو یقین ہوگیا کہ جب تک باپ کے ہاتھ میں استعال کے لئے طاقت اور وسائل ہیں، وہ داراشکوہ کی معاونت سے باز نہیں آئے گا۔ دانش اور تجربہ تقاضا کررہے تھے کہ وہ قلعد آگرہ کو شاہ جہاں کے آ دمیوں سے خالی کرانے کا مطالبہ کرے۔ یہ ساری با تیں جان کر بھی سیکولر حضرات اور تگ زیب کوظلم وزیاد تی کا الزام دیتے ہیں۔ اور تگ راب کی جگر کو گھی دو مرافحض ایسے حالات میں کیا کرتا؟

جی ہاں! اورنگ زیب نے آگرہ کا قلعدا پنے ہاتھ میں لے لیا۔ لیکن اس کے ہا وجود کہ شاہ جہاں نے اس کے لیا سے نرمی اور مہر پانی کا نے اس کے لئے سخت مخاصمان صورت حال پیدا کردی تھی ،اس نے باپ سے نرمی اور مہر پانی کا سلوک روار کھا۔ اس سے کم تر اخلاق والا اُس کا کوئی دوسرا بھائی ، اس کیفیت کو انتقام کا بہانہ بنالیتا۔

برینے اس دافتے کے تذکرے میں اورنگ زیب کے رویے کو باپ کے حق میں غیر پسرانداور ظالمان قرار دیتا ہے۔ لیکن وہ واقعات ماسبق جواس صاوثے کا سبب ہے، بیان نہیں کرتا ہے بیہ ہے کہ جب شاہ جہاں نے شہد میں کھلے انداز گفتگو ہے اورنگ زیب سے ملنے کی خواہش کا اظہار کیا: زُودآ ئی، دلِ ننگ مارا مانُوسِ جال باش، یعنی جلداۤ جا، اور میرے بھینچے ہوئے دل کے لئے راحت حال بن جا۔

کین قلعہ میں اورنگ زیب کے جانے سے پہلے ہی اس کے ماموں شائستہ فان اور شخ میرا سے رو کئے میں کامیاب ہو گئے۔ جس واقعے نے حتی فیصلہ کرنے میں مدددی، وہ ناہر دل خان چیلہ نامی شخص کا پکڑا جانا تھا، جوشاہ جہال کا خط دارا کے پاس لے جار ہاتھا۔ باوشاہ نے داراشکوہ سے دارافکومت میں رُکنے کے لیے کہاتھا کہ سے وزراور فوجوں کی کوئی کی نہیں: ''میں سے معالمہ سیبیں ختم کردوں گا۔''بات واضح ہے کہاس کے اراد سے اورنگ زیب کوئی کرنے کے متھے۔

والی کا بل مہابت خان کے نام خط میں شاہ جہاں، داراشکوہ کے لئے محبت کے گہرے جذبات کا اظہار کرتا ہے۔وہ بیٹے داراشکوہ کو'' دارائے من'' ( میرادارا ) کہدکر یکارتا ہے۔ بیاگر چیسر کاری کمنوب تھا،خصوصی حالات میں لکھا گیا تھااوراس طرح کے اظہارِ محبت کے لئے موزوں نہ تھا۔ لیکن شاہ جہاں دل کے ہاتھوں مجبورتھا۔

بریخ کواس پورے قضے پراعتراض ہے۔ یہاں بھی اس کا سارابیان سوائے قیاس کے پھینیں، جس میں تاریخ نولی والی کوئی خوبی نہیں۔ کہتا ہے: ''بہت سے 'ذبین لوگ' ان الزامات کی صدافت کا افکار کرتے ہیں کہ یہ خط جے اس انداز سے عام کیا گیا، لوگوں کو دھوکا دینے کی ایک کوشش تھی ۔۔۔''لیکن بریخ اُن' ذبین لوگوں' میں سے کسی ایک کا بھی نام نہیں بتا تا جنہیں وہ جانتا ہو۔

تیور نیا (Tavernier) شاہ جہاں کا خط کیڑ ہے جانے کا ذکر ہی نہیں کرتا، جس نے باپ سے ملنے کے خمن میں اس کے اراد ہے بدل ڈالے۔اس کے خیال میں اور نگ زیب طاقت کے میدان کا کھلاڑی ہے، بہت سر دمزاج اورانتہائی چالاک فتنہ پر داز لیکن سے کہ وہ ایک بیٹا بھی تھا، ایک بند و مومن بھی اور آخر کو انسان تھا۔ یہ سب پہلو بریئے کے زد یک قابل توجه اُمور ہیں ہی نہیں۔

ان خطوط کی بناء پراورنگ زیب کو یقین ہوگیا تھا کہ باپ استقل کر دےگا۔ چنا نچہ اس کا فیصلہ تھا کہ داراشکوہ کی رخصتی لازم ہے۔ اس کا تختِ و بلی کا ہندہ پہندہ وجو ہے دار کے طور پر موجود ہونا، سلطنت میں فتنہ و فساد کا باعث بن سکتا سلطنت میں فتنہ و فساد کا باعث بن سکتا تھا۔ اس طرح مجبور ہوکراس نے شاہ جہال کا ذاتی شاف اس کے پاس سے ہشادیا، اوراس کے گروایک نیا انظامی ڈھانی تا تائم کردیا۔ یہاں اورنگ زیب کا ایک خط جو اس کے مجموعہ مکا تیب میں موجود ہے، لازماز برنظر بہنا جا ہے:

''میں اعلیٰ حضرت سے بار بار درخواست کرتا ہوں کہ یہ آگ بھڑکانے والے خطوط نہ لکھے جائیں … اب میں بے بس ہوگیا ہوں۔ میں ان فتنہ پردازخواجہ سراؤں کوآپ کے شاف سے فارغ کرر ہاہوں … میں گی دفعہ پیلیقین دہانی بھی کراچکا ہوں کہ آگرہ کی طرف برصے ہوئے میری ذرابھی خواہش نہیں تھی کہ میں شاہ اسلام سے تخت وتاح چھین لوں میں اللہ کو گواہ تھہراتا ہوں کہ ایسائراخیال میرے ذہن میں آیای نہیں۔

''آپ کی علالت کے ابتدائی ایام میں جب بؤے شنرادہ نے ،جس میں ایک مسلمان کے شریفانہ کردار کا ذرہ بحرفتش موجود نہیں ،اقتدار ہاتھ میں لیا اور الحاد اور بے دینی کاعلم بلند کیا تو میں نے اسے اپنی اسلامی ذمہ داری سمجھا کہ اسے مسند اقتدار سے آتار کھینکوں۔ چونکہ آپ عالی وقار کا ایک ہی

جانب جھکا وَر ہا، حالات کی شکینی کا حساس ندکر پائے اور بڑے شہرادے کو بے دینی پھیلانے کی آزادی دیے رکھی۔ میں نے تہیہ کرلیا کہ اس کے خلاف جہاد کروں۔''

وہ تشویشناک صورت حال کیاتھی جواورنگ زیب کے ذبئ کو پریشان کررہی تھی؟ یہ ہندستان نامی غیرسلم سندر میں مسلم اُمہ کے منتقبل کا سوال تھا۔ مسلمان ایک دوسراا کبڑبیں دیکھنا چا ہجے ۔ داراشکوہ کی تخت نشین سوسائٹی اور مملکت کے اسلامی خدوخال مٹاکرر کھ دیتی۔ بلکہ مملکت، مسلم جمایت ہے محروم ہوجاتی، جواس کے وجوداور تسلسل کا برداذر بعدتھا۔ حکیم الامت اقبال نے تقریبایی بات فرمائی تھی۔

تخم الحادے كدا كبر پروريد بازاندرفطرت دارارميد

ا كبرنے الحاد كاجو يتج بوياوہ دارا كى شكل ميں دوبارہ پھوٹ پڑا۔

اورنگ زیب کے ارادوں کا پیتاشاہ جہاں کے نام اس کے ایک اور خط سے بھی ہوتا ہے:

"جب تک طاقت اور اختیار آپ کے مبارک ہاتھوں میں رہا، آپ کی اطاعت مجھ پر لازم تھی۔اللہ بزرگ و برتر گواہ ہے کہ میں نے اپنی حدود ہے جس تجاوز نہیں کیا۔لیکن جب آ نجناب بیار پڑ گئے تو شنراد ہے (دارا) نے آپ کے اختیارات سلب کر لیے۔اس نے پیفیراسلام (صلی اللہ علیہ وسلم) کے دین کی جگہ ہندوؤں کا بت پرستانہ مذہب پھیلانا شروع کردیا، جس سے سلطنت میں ہے چینی پھیل گئی۔

''اپنے آپ کو حقیقی جائشین مجھ کراُس دارانے آپ کو بادشاہی ہے معزول کردیا، جس کا میں نے گزشتہ خطوط میں ذکر کیا.... چنانچہ میں برہان پور سے چل پڑا کہ کہیں یوم آخرت اللہ تعالی مجھے ذمہ دارنہ شہرائے کہ میں نے فسادکو کیول نہیں دیایا۔

دوسرے خطوط کی طرح اس خط میں بھی اور نگ زیب اپنی کا میابی کواللہ کی عطا کردہ بتا تا ہے، جوائس کے مومن بندول کونصیب ہوتی ہے۔ وہ باپ سے بوچھتا ہے کہ اگر آپ کی ہدد سے دارا شکوہ کا میاب ہوجا تا ہے، تو کیا صورت حال بن جاتی ؟ کیا اس سے مسلمانوں پر تابئی نہ آجاتی اور دنیا بے نور نہ ہوجاتی ؟ اس کے باوجود باپ کے لئے محبت اور احرّ ام کا جذبہ اس کے دل میں موجزن رہا۔ اس خط میں وہ کھتا ہے:

''ان حالات میں اللہ تعالی کی عنایات پرشکر گزار ہوں جو بھے پر ہوئیں۔
آپ نے میری تعلیم و تربیت اور تکہداشت کے لئے جو کچھ کیا اس پراظہار
تشکر بھی میرے لئے ممکن نہیں۔ میں کسی صورت اس سعادت سے محروم
نہیں ہونا چاہتا، نہ میں اپنے فرائض سے کوتابی کا ارتکاب گوارا کرسکتا
ہوں۔ نہ میں اس مختصر عرصہ حیات کی خاطرا پنے آپ کواجازت دول گا کہ
آپ کے احساسات کو ذرا بھی تفیس بینی پائے ہے کے پیش آیا وہ اللہ کی
مثیت تھی اورای میں توم اور سلطنت کے لئے خیراور بھلائی ہے۔''

یدایک عظیم بادشاہ کا این ' توری' باپ کے نام خط ہے۔ اس میں پسرانہ جذبات ہیں، وہ باپ کو تنظیم بادشاہ کا این اللہ کی مثبت اور رضا کے سامنے سر جھکالے اور دل میلا نہ کرے۔ فی الاصل بیصالات کو معمول پر لانے اور مصالحت کی ایک پیشکش تھی، تا کہ محبت اور اعتاد کی فضا بحال ہو۔اس سے اسلام کے لئے اس کی گہری محبت کا اظہار بھی ہوتا ہے اور یہ کہ اسے مسلم اُمت اور مملکت کے متعلق کیا اندیشے لاحق تھے ان سے بھی آگا ہی ہوتی ہے شاہ جہاں جو ہمیشہ ہی ایک مشکل باپ بنار ہا، آمادہ نہیں ہور ہاتھا کہ نظام کی اصلاح ہوا در معاملات پھر سے تھیک ہوجا کیں۔

انسان جب اُن حالات کو و کیمتا ہے جن میں اور مگ زیب پیش چکا تھا اور ساری موجود شہادتوں کا جائزہ لیتا ہے تو اُسے حیرت ہوتی ہے کہ آخر اُس نے باپ سے وہ کیا کہ اسلوک کیا، جس کا الزام اُسے ہندہ بور بی اور سیکولرمؤرخین اور تجزید گاردیتے ہیں۔

طرفہ تماشہ یہ ہے کہ تخت شاہی ہے تو شاہ جہاں کو بڑے بیٹے داراشکوہ نے اتاراتھا، نہ کہ اور نگ زیب نے، جو آخری گھڑی تک باپ کے احترام میں دوسرے بھائیوں کے برعش تحت پر بیٹھنے ہے انکار کرتا رہا۔ اگر اس نے قلعہ میں داخلے کے مقامات پر محافظ بٹھادیے سے یا شاہ جہاں کو گھیرے رکھنے والے خواجہ سراؤں کو نکال دیا تھا، تو اس میں کون سی الی کری بات تھی؟ سیکور دانش ورشاید یہی جیجتے ہیں کہ آگرہ کا قلعہ بھی لا ہور یا انک قلعوں کی طرح کا کوئی قید خانہ شاہ جہاں کے قیمت اس سے بالکل مختلف تھی۔ تج سے کہ قلعہ کے اندر موجود شاہی محل مرتے دم تک شاہ جہاں کے قیمت ہیں رہائش گاہ پر محافظ بٹھادیے گئے تھے، لیکن اور نگ زیب ہیشہ باپ ہے کہ آگر چہ شاہ جہاں کے ویکھ ما نگا اور آھے، تھا دیے گئے تھے، لیکن اور نگ زیب ہیشہ باپ ہے عزت واحترام سے پیش آیا اور آھے، تھا دیے گئے تھے، لیکن اور نگ زیب ہیشہ باپ سے عزت واحترام سے پیش آیا اور آھے۔ تھا دیتے مہیا کردیا: ''اس نے آگر گھو کا نگا اور نگ زیب نے مہیا کردیا: ''اس نے آگرے کی گواہی سے خطوط ہے فرض شناسی اور اطاعت گزاری کا اظہار ہوتا ہے۔''

اورنگ زیب نے ان جذبات اور فیاض رویوں کا برتا کاس والد کے ساتھ کیا، جس نے جواب میں پدران شفقت سے ہاتھ کے شخص ، جوائے تم کرنے کے لئے پہلے واراشکوہ سے طار ہا، پھر خود قلعہ میں اس کوموت کے گھاٹ اُتار نے کی منصوبہ بندی کی ، بلکہ مُر ادکو بھی اُکسایا کہ اُسے قل کردے۔ شاہ جہاں کا مراد کے نام خفیہ خط جے اورنگ زیب کے چست اور بیدارخفیہ کاروں نے رائے میں اُ چک لیا، واقعی ایک متحصب اور مایوں ذہن کی پیداوار ہے۔ پوری سلطنت مراد پر نجھاور کرکے وہ اُسے شہد دے رہا ہے کہ اورنگ زیب کو کھانے کی دعوت میں سلطنت مراد پر نجھاور کرکے وہ اُسے شہد دے رہا ہے کہ اورنگ زیب کو کھانے کی دعوت میں بلاگر قبل کردے۔ خط کے الفاظ خون منجمد کردینے والے ہیں:

"باوشاى كل مندوستان باطبيب نفس ونونى ضمير بهآل فرزندسعادت بيوند واله نموده ايم برادر زاده را بهانه ضيافت به خانهُ خود طلب داشته كار -..."

شاہ جہاں نے بیسازش انداز کیوں اختیار کیا؟ ایک پیچیدہ سوال ہے۔ شاید بیا کی غیر متوازن نفیات کا مسئلہ ہے۔ بہر کیف اور نگ زیب نے ہر پیانے سے اپنے آپ کوعظیم ترین مخل حکمران ثابت کیا کہوہ خووا ہے نام کی طرح تخت شاہی میں جڑا ہوا ہیراد کھائی ویتا ہے۔ باپ کشمران ثابت کیا کہوہ خووا ہے نام کی طرح تخت شاہی میں جڑا ہوا ہیراد کھائی ویتا ہے۔ باپ کشمرانی کا فیصلہ اس نے جوابی طور پرخود تفاظتی کے پیش نظر کیا۔ یکی وجہ ہے کہ بقول ہر ہے جب اور نگ زیب ایندائے حکومت میں تخت تیار پڑا تو اس نے اپنے بیٹے سلطان معظم کو وسیت کی کہ اس کی وفات کی صورت میں وہ اپنے دادا (شابجہاں) پر نے نقل وحرکت کی ساری پابندیاں فات کی صورت میں وہ اپنے دادا (شابجہاں) پر نے نقل وحرکت کی ساری پابندیاں

برینے کا مسئلہ اس کا موضو گی مفروضہ (thesis) ہے، جس میں وہ اُلجھا ہوا معلوم ہوتا ہے۔ بھی کھارتے اس کی نوک قلم پر آ جا تا ہے، لیکن پھراس کا وہی مفروضہ اُسے تھنج تھیدٹ کر کیچڑ میں لت پت کر ویتا ہے۔ اب وہ اپنی گزشتہ بات بھول کر اور نگ زیب کے خلاف ہے کی ہا کنے لگت ہے۔ شومی قسمت اُس کے پاس اپنی بات نابت کرنے کے لئے کیچ نہیں۔ گووہ پوری کوشش کر کے بات بنالیتا ہے، تا کہ وہ اور نگ زیب کے منہ پر ذائت اور رسوائی کے داغ شبت کرسکے۔ کین اپنی ہی ایجاد کردہ خاک میں اپنے آپ کو تھڑ کر سال سے آپ کو تھڑ کر سال میں ایجاد کر دہ خاک میں اپنے آپ کو تھڑ کر سال منہ آ جا تا ہے۔

اپ ایک خط میں، جس کے متعلق برینے کا دعویٰ ہے کہ اس نے خود کھا ہے، اور نگ زیب کھل کر باپ سے ایک متازع فیہ بات کرتا ہے۔ برینے کے مطابق اس قضیے میں اور نگ زیب عام معل رواج کے مطابق میت کی جائیداد شاہی خزانے کے لئے ضبط کرنے کے خلاف ہے اور کہتا ہے: ''بیشک پیال میں موجود ہے انصافی اور ظلم کا ہم الکار کر علقے ہیں؟''

خط کے مندرجات بتاتے ہیں کہ شا جہاں نہ صرف مرنے والوں کی جائیدا ضبط کرنے کی تجویز و سے رہا ہے، بلکہ سلطنت کی جغرافیائی حدود اور اموال ہیں اضافہ کی تلقین بھی کرتا ہے۔ گر اور نگ زیب کا اسلامی خمیر سے ہا تیں گوارانہیں کرتا سلطنت کی توسیع ہے بھی وہ انکاری ہے۔ اس کا خیال ہے: ''عظیم فاتح ہمیشہ عظیم بادشاہ تا ہت نہیں ہوئے۔ واقعی عظیم عکران وہ ہے جو اپنی نمیت پرعاد لانہ عکومت کرنی ہے'' …

اینے بارے میں شاہ جہاں کامنٹی تا ٹر زائل کرنے کے لیےوہ کہتا ہے:'' حبیبا آپ کا گمان ہے،

تخت پر بیضنے کے بعد میں مغروراور گستاخ نہیں ہوگیا۔ آپ کا چالیس سالہ تجربہ آپ کو بتانے کے لئے کافی ہے کہ تاج شاہی کتنا ہو جسل زیور ہے اورعوام کی نظروں سے ہٹتے وقت حکمران کتنا وکھی اور مغموم ہوتا ہے۔'' ۱۵

قطع نظراس کے کہ یہ خط اورنگ زیب کے خلاف بدخواہوں کے اُن الزامات کو دفن کردیتا ہے

کہ وہ تخت سنجا لئے کے بعد باپ کوقید کرنے اوراس کے ساتھ زیاد تیاں کرنے کا مرتکب ہوا۔
تصویر یہ بنائی جاتی ہے کہ باپ جیل میں سرد ہا ہے ، کوئی اُس سے بات جہیں کرسکا، نبل پا تا
ہے، واقعات کے اعتبار سے قطعاً نادرست ہے۔ فدکورہ خط اورنگ زیب کی سیح شخصیت بھی
سامنے لاتا ہے۔ باپ بیٹا ایک دوسرے سے صلاح مشورہ کرتے پائے جاتے ہیں۔ جہال وہ
اپنے باپ سے اختلاف کرتا ہے، وہاں دلیل اور نر ہان ہے۔ بیٹھیک ہے کہ اس نے دوٹوک
فیصلے کیے لیکن وہ نہ بدخو تھا اور نہ خالم۔ اس کے بیان سے صرف اسلامی جو ہرآ شکارا ہور ہا ہے،
جے اپنی رعیت کے بہود کی فکر لاحق تھی اور اس کا بیعز م تھا کہ وہ موام کوعدل وانصاف دےگا۔

بریخ جس طرح اس خط کا اعادہ کرتا ہے، وہ اور نگ زیب کو ایک ایسے بیٹے کے طور پر قطعاً پیش 
خبیں کرتا، جوا ہے والدے خطاب میں بہت مختاط اور مؤدب ہے۔ اس کے برعک '' رُقعات
عالمگیر'' ہمارے ذہنوں میں ایسے بیٹے کا تصور بٹھا تا ہے جو والد کے احر ام کا بے حد خیال رکھتا
اورا پے بیان میں بچ بچ میں گہری احر امی کیفیت اوراطاعت کے الفاظ استعال کرتا جاتا ہے۔
مثلاً وہ اکثر و بیشتر باپ کو خطاب کرتے ہوئے'' بیر ومرشد''،'' قبلہ و کعب'''' قبلہ دین و دنیا''،
مثلاً وہ اکثر جہاں و جہاں سلامت'' '' اعلیٰ حضرت'' ''مر هید کال سلامت' بھیے الفاظ ہی مناسب
ہے۔ جبکہ اپنی ذات کے لئے''مرید فدوی'' اور''مرید عقیدت کیش'' بھیے الفاظ ہی مناسب

چنا نچ تو اعد کو تجزیے کی سان پر چڑھا کر دیکھیں تو ہریئے کی تحریر تصاد بیانی کا مرقع ہے، جس میں فروہ والقابات جگہ نہیں پاتے ، جبہ بیا اور نگ زیب کا اپنے والد کے لیے مخصوص طرز تحریر ہے۔ ہریئے کا مقصد ایک ہی لگتا ہے کہ باپ کے شمن میں اور نگ زیب کی ختیوں کے متعلق اپنے مفروضے کو درست فابت کر دے مقبق تاریخ تو لیمی کے معاملے میں بریئے شہادت کے بارے میں مقاطفین ہے، وہ واقعات کی توشیح تھکیل میں مصروف رہتا ہے۔ اور حقائق کے بجائے اپنے فراتی تصورات سے سارا بیانی مرتب کرتا ہے۔ اس کا بیان کو واقعات کی من مانی تشریح تو کہا جا سکتا ہے، لیکن اسے وہ تھوس شہادت نہیں کہا جا سکتا کہ جس پر ایک راست مقدے کی بنیا واٹھائی صلے۔

#### ارتداد كاراستدروكنا

برینے کی اطلاع ہے کہ داراشکوہ کی موت علما کی ایک مجلس کے اجتماعی فیصلے یا فتوے کے نتیجے میں ہوئی تھی، نہ کہ اورنگ زیب کے شاہی فرمان کے نتیجے میں آھلما کی مخاصت کی وجہ ظاہر ہے داراشکوہ کے کا فرانہ عقائد تتھے، جن کا وہ اپنے آغاز جوانی ہے برملا اظہار کرر ہا تھا۔ اس نے سات کتابیں تکھیں جن میں دواشتر اک ہے تکھی تکئیں، نیز اُنیشد کا فاری ترجمہ کیا۔ چنا نچہ اشرافہ کی اگر جمعتا کدکا جم جاتھا۔

جس چیز نے داراشکوہ کے خلاف بخالفانہ جذبات کو زبان بخشی اوراس مزاحت کو اتحادیس پرویا، وہ داراشکوہ کی مسلم ہند کے تخت پر بیٹھنے کی خواہش تھی۔ بیا یک وسیع اتحاد تھا، ہدف بیتھا کما کبرکا الحادی دورد دبارہ نہ آنے پائے ۔ بجذ دالف نانی کی تحریک نے اورنگ زیب کو بجورکیا کہوہ داراشکوہ کے خلاف فوجی محاذ پرلیڈر کا کردارادا کرے۔ شاید کم لوگول کونلم ہوکداورنگ زیب فدکورہ تحریک کا نمایاں کارکن تھا، جس نے حضرت احمد سر ہندگ مجد دالف ٹانی کے فرزندار جمند اور خلیفہ خواجہ معصومؓ کے ہاتھ پر با قاعدہ بیعت کی تھی۔ ۵۳

برینے کا مریکانٹیبل (Constable) منہو چی کے حوالے سے بتاتا ہے:''عیسائی جذبات جن کے ذریعیمشنری پادریوں نے کوشش کر کے اسے (یعنی دارا کو) سرگرم کیا تھا،اس کی زندگی کے آخری کھات میں بیدار ہوگئے تھے۔''موت سے پہلے اُسے کمتے سناگیا:

> '' ومجرٌ مار ہ مِکوشد، ابن الله مریم کی باشید [محرٌ مجھے موت دے رہاہے، جبکہ ابن اللہ اور مریم مجھے نجات ولائیں گے ]'' ۵۵

ہمیں یقین نہیں کہ دارا کا سراورنگ زیب کو دکھایا گیا تھایا نہیں۔ برینے کا بیان ہے کہ سر با دشاہ کے پاس لایا گیا۔ اس نے پانی منگایا، سردھویا اور چہرے پرنظر پڑتے ہی وہ بھائی کے انجام پر رود یا اور کہا: '' آ ، بدیخت! بیہ منظر میری آنکھول کو مزیداؤیت نہ دے۔ بیسر لے جا وَ اور مقبر ہَ جَاپوں میں ذُن کردو۔'' اگر اورنگ زیب اتنا ہی ظالم اور سخت گیرتھا، جیسے کہ الزام دیا جاتا ہے تو خود آیت بھائی کے انجام پروہ روکیوں رہا تھا؟ اور سب کو چھوڑ کراس نے کٹا ہوا سرخود کیوں دھویا؟ کیا ظالم اورسٹگ دل انسان کا روبہ ایسانی ہوتا ہے؟

دارا شکوہ مرتد تھا، جو ہندو ید داور عیسائی مشینر بوں ، جنجار اور کرائے کے قاتلوں کی در پردہ تائید حاصل کر کے لوگوں کی اسلامی روح کچلنا چاہتا تھا۔ اور نگ زیب نے مسلم عوام کی مضبوط حمایت کے ذریعے اس کا مقابلہ کیا۔ تاہم دارا آخر بھائی تھا۔ وہ مسلمان گھرانے میں پیدا ہونے والے شنم ادے کے انجام پر فطری طور پر آبدیدہ تھا، لیکن ان احساسات کے علی الرغم اسے پچھرا ور کرتا پر نار کے دکار نہ قانون شرع کا کوئی ضابط اجازت دے را تھا اور نہ سلطنت کی سلامتی کے حوالے

سے یہ بات قابل قبول تھی کہ گفراور ارتد ادکو سزاد یے بغیر نگی جانے دیا جاتا۔ جس حوالے سے بھی دیکھیں، دارا شکوہ مسلم تشخص کے تزویراتی (strategic) تقاضوں کے لئے خطرہ بن گیا تھا۔ وہ مسلمان جو اقلیت میں ہونے کے باوجود ہنڈستان کے حکمران تھے۔ یہاں پر ایک اور حیرت انگیز بات پیش نظر دئی چاہیے، اور وہ یہ کہ اور نگ زیب سے پہلے بھی برادر کشی کی جنگیں ہو کمیں اور خون بہائے گئے۔ ان سب میں صرف اور نگ زیب کو نیجر آز مائی کے لئے خشک کے باز سب میں صرف اور نگ زیب کو نیجر آز مائی کے لئے مختی کے ایک سے بھی جنگیں ہو کمیں اور خون بہائے گئے۔ ان سب میں صرف اور نگ زیب کو نیجر آز مائی کے لئے بھی کے ایک سے کہا ہے۔

قابل غور پہلویہ ہے کہ جانشینی کی جنگ دارا شکوہ نے شروع کی تھی عملاً آگرہ میں ڈیرہ ڈال کر باپ کوتنہا کردیا تھا (بریخے کہتا ہے' تید کردیا تھا'')۔ باپ کے جعلی دستخط کیے اور جسونت شکھ کی کمان میں متحدہ افواج کو مسلمانوں سے لڑنے بھیجا۔ اس کے باوجود دارا تو بے قصور ہے، خوش اطوار ہے، اعلیٰ حدّیات کا مالک اور عقل و دانش میں پوراصوفی بزرگ (''مرهدِ باصفا'') اور جانے کیا کیا ہے۔

شنرادہ مراد کے معاملہ میں بھی جھوٹ کی آمیزش ہے۔ اورنگ زیب نے اُسے بھی قبل نہیں کیا تھا۔ بلکہ دونوں بھائی دارا شکوہ اور اس کے ہندومشر کا نہ عقائد کی ترویج کے خلاف صف آراء شخے۔ کی مؤرخ بتاتے ہیں کہ مُر ادمزاجاً تندو تیز تھا، شرائی اورخوشا یہ پہندتھا۔ اس پراس کی جرائت اور حوصلہ مندی نے مہیز لگائی۔ مفاد پرستوں کے گھیرے میں آگروہ جلد ہی ان کے سازشی چکروں ہیں آگیا۔

اورنگ زیب ہے معاہدہ کے نتیجہ میں اُسے کا مل، لا ہور، کشمیر، ملتان ، بھکر، ٹیٹھہ سے لے کر خلیج ۵2 اومان تک حکمر انی کے لئے وسیع علاقہ ل کہا تھا۔ لیکن اس کی ذبانت کے مقابلے میں اس کے لیے چوڑ اراوے اور حوصلے اسے لے ڈو بے اور عگ زیب سے تعاون کے عہد و پیان کو پس پشت ڈال کر اس نے شاہ جہال سے تعاون کی پیٹیس بڑھا ئیں۔ یہ جانتے ہوئے کہ شاہ جہال اور نگ زیب کے معاملات اُ لجھے ہوئے ہیں اور معاملہ اور نگ زیب کی فتح کے بعد بھی ختم نہیں ہوگا، اپنے لئے خصوصی معافی کا خواست گار ہوا۔ شاہ جہال نے بھی معذرت قبول کرے معافی دے دی اور ساتھ ہی پورے سلم ہندستان پر اس کا حق حکمرانی بھی تسلیم کرلیا۔ اہم ترین بات یقی کہ یہاں پر بھی شاہ جہال نے اُسے اور نگ زیب اور اس کے بیٹوں کے آل کا مخورہ دیا۔

یہ وہ دن تھے جب آگرہ پر اورنگ زیب نے کنٹرول عاصل کرلیا تھا۔ اس نے زخی مراد کو صحت

یا بی کے لئے پیچھے چھوڑ ااورخود دارا شکوہ کے تعاقب میں چل پڑا، جود ہلی میں ڈیرہ جمائے بیٹیا

تھا۔ لگتا ہے بیٹے (دارا) اور باپ کی کیجائی انہیں اورنگ زیب کے خلاف سازشوں کا موقع
دے رہی تھی۔ اس موضوع پر اورنگ زیب کے خطوط کافی روثنی ڈالتے ہیں۔ مراد کے خدشات
جواورنگ زیب کے ارادوں کے متعلق اس کے ذہن میں جنم لے سکتے تھے، ختم کرنے کے لئے
اورنگ زیب نے اُسے دوسو گھوڑ ہے اور بیس لاکھرو پیہ جھجا۔ ساتھی ہی بیدیقین دہائی بھی کرادی
کہ دارا کا معالمے کا مما بی سے سلجھاتے ہی اُسے واپس اسپنے موعودہ علاقوں کی طرف جانے کی
احازت ہوگی۔

لین مطلق بادشاہ کے خواب مُر ادکواندھا کر چکے تھے۔اس نے شاججہاں کی بات مان کی اور تختِ شاہی پراپنے دعوے کا اعلان کر دیا۔اس صورتِ حال نے اورنگ زیب کودکھی اور آزر دہ کر دیا۔ اُسے نتائج کا خوف لاحق ہوگیا کیونکہ اب تین حریف اس کے سامنے تھے۔ چنانچہ اس نے خطرے کوسر اُبھارنے سے پہلے کچل دیا۔ مراد کو پکڑ کر گوالیار کے قلعے میں ڈال دیا۔ وہاں اسے فیاضانہ عطیات ہے نوازا گیا۔اس کا گھر انداس کے ساتھ در ہااوراس کی خاص محبوبہ سرتی بائی اس کی وسترس میں رہی ۔یکن مراد کی گھڑی نفسیات کو چین ندآیا،اس نے فرار کی کوشش کی۔ اُسے اس وقت گرفتار کرلیا گیا جب وہ اپنی محبوبہ ہے دخصت ہور ہاتھا۔اورنگ زیب اُسے قل کرسکتا تھا، لیکن اس نے اس کے خون سے ہاتھ رنگنا پیند ندکیا۔ اُسے چارسال تک حفاظتی حراست میں رکھا گیا۔ یوں اُسے اچھی خاصی مہلت دی گئی کہ وہ کوئی فیصلہ کرسکے۔

تاہم جب اورنگ زیب سربرآ رائے سلطنت ہواتو قاضی کی عدالت بیں مراد کے خلاف قصاص کا مقد مدوائر ہوگیا۔ اس پر الزام تھا کہ اس نے اپنے وزیر سیّدعلیٰ تھی کوئل کردیا تھا۔ یہ مقد مہ منتول کے بیٹے کو دیت تبول کرنے پرآ مادہ منتول کے بیٹے کو دیت تبول کرنے پرآ مادہ کرنا چاہا، کین وہ قصاص (خون کے بدلے خون) پر اثرا رہا۔ اورنگ زیب کواس کے خلاف قصاص کا مقد مہاچھا نہ لگا۔ اس نے مقتول کے بیٹے کے سامنے ناراضی کا با قاعدہ اظہار کیا۔ خانی خان کا حوالہ میاں محمہ نے دیا ہے کہ دمخصوب النظر باوشاہ گردید' (باوشاہ کی نظروں بیس مغضوب طہرا)۔ کچھ لوگ کہیں گے کہ اورنگ زیب قاضی کے فیصلے کوشتم کردیتا۔ ہاں، وہ کرسکنا تھا، کین اس نے بیس کرنا تھا۔ بطورا کیہ مسلمان کے، جس کی نظر بیں اہمیت شریعتِ اللّٰہی کی تھی اورعدالتی فیصلے کا احترام تھا، اے معالمے بے دورہ ہی رہنا تھا۔ دل بیس وہ بے شک کڑھتا رہتا اورعدالتی فیصلے کا احترام تھا، اے معالمے بے دورہ ہی رہنا تھا۔ دل بیس وہ بے شک کڑھتا رہتا اورغم ہے گھاڑا رہتا ہیکن اس نے قانون کوراستہ دینا تھا کہ دہ اپنا آپ منوائے۔

اورنگ زیب کو بدنام کرنے کے لئے برینے کہانی نبتا ہے کہ مراد کے ساتھ دھوکا کیا گیا اورات دارا کوختم کردینے کے بعد بادشاہ بنانے کا وعدہ پورانہیں کیا گیا۔ برینے کی دلیل میہ ہے کہ جب دارا کے خلاف متحدہ محاذبنانے کے لئے اورنگ زیب کوشاں تھا تواس نے مراد سے وعدہ کیا تھا کہ کامیابی کی صورت میں سلطنت اُسے ملے گی لیکن یہاں پھر برینے کی زمیس چالبازیوں سے جمری ہوئی ہے اور وہ منہ جمر بھر کر جھوٹ ہولتا ہے۔ وہ اپنے دعوے کے ثبوت میں کوئی دستاویز سامنے ہیں لاتا۔ بس دونوں کے درمیان معاہدے کی اپنی تاویل بیان کرتا ہے کہ اور مگ زیب نے اپنے چھوٹے بھائی کو'' اعلیٰ حضرت'' کہد کر مخاطب کیا تھا۔ پیونکہ طے شدہ برتر مرتبے کا ادب ولحاظ اے کرنا تھا۔ ادب ولحاظ اے کرنا تھا۔

خوش شمتی ہے معاہدے کامتن اور نگ زیب کے مکا تیب کے مجموعے میں موجود ہے، جس میں واضح طور پر لکھا ہے کہ دارا کا معاملہ نمٹانے کے بعد وہ اپنے تفویض شدہ علاقوں پر حق حکمرانی رکھے گا۔ معاہدے میں من جملہ ریھی ہے کہ دونوں بھائی اکشے رہیں گے۔ اور نگ زیب کے سامنے مراد نے جواقر ارکیا کہ اس' دھمن دین وجان (دارا) '' کوشتم کرنے کے بعد وہ بمیشداور ہرجگہ اور نگ زیب کا ساتھ دے گا، اور وہ اپنے طے شدہ علاقوں کے علاوہ اور پچھ طلب نہیں کرے گا۔

مراوک اس عہد کے جواب میں اور مگ زیب کہتا ہے کہ: جب تک ' عزیز تراز جان' بھائی مخلص رہے گا، ہماری بجمی محبت اور توجیا ہے مقاصد کے حصول اور دار الشکو العین کا کا نا تکال دینے کے بعد پہلے ہے بھی زیادہ شدت سے مقاصد کے حصول اور دار الشکو العین کا کا نا تکال دینے کے بعد پہلے ہے بھی زیادہ شدت سے جاری رہے گی۔ اس کے ایک بنجیدہ مقصد کے طور پر سے عہد بھی اس میں درج ہے کہ: سیّد المسلین محمد رسول الله راصلی الله علیہ وسلم ) کے دین کے قیام اور سربلندی کے لئے اور دار الاسلام سے زندقہ والحاد کو آگھاڑ بھینئنے کی کوشش جاری رہے گی۔ عبد ناسے میں دوآیات قرآنی کا حوالہ موجود ہے، جن میں عبد کی پابندی پر زور ہے۔ دستاویز کا سرنامہ بھی کا فی اہم قرآنی کا حوالہ موجود ہے، جن میں عبد کی پابندی پر زور ہے۔ دستاویز کا سرنامہ بھی کا فی اہم مراد بخش کی درخواست بر لکھا گیا )۔

## اب دیکھیے ،اس عہدنا ہے سے کیابات سامنے آرہی ہے:

- كه يهله ايك زباني معامده موا، جيمُر ادكي خوابش پر ضبط تحريب لايا گيا-
  - کیقول اورنگ زیب نے دیا، جبکہ مُر اد کے ساتھ پیعبد ہور ہاتھا۔

لیکن برینے بددیانتی ہے اورنگ زیب کو قابل نفریں بنا کر دکھا تا ہے۔ وہ اپنا ہی ایک عہد نامہ ایجاد کرتا ہے اور پھراس نقل کواصل کر دکھا تا ہے جس کا الزام اورنگ زیب کے سر پر آتا ہے اور یوں اے''برائی کامجسم'' بنا کرچیش کرتا ہے۔

دوشہادتیں ایسی ہیں کدان سے صرف نظر ممکن نہیں۔ ایک کا ذکر ہو چکا ، جس کا تعلق عبد نا مدے ہو اور نگ زیب کوعہد کرنے والا بنا کر اُونچا مرتبددیتا ہے کہ وہ دوسروں پرعنایات کرتا ہے۔ اور ان دوسروں میں مراد بخش بھی شامل ہے۔ دوسری شہادت ہمور گڑھی کا لا اُن کی کمان ہے۔ مشیطے لین پول Medieaval India Under Mohammadan Rule مشیطے لین پول 12۲۲–12۲۲) میں نکھتا ہے کہ اور نگ زیب نے لڑائی کی قیادت اپنے ہاتھ میں رکھی، لول کے الفاظ میں:

'' کمان ( قلب لشکر) اپنے ہاتھ میں رکھتے ہوئے۔اس نے مُر ادکومیسرہ (با کمیں بازو) پررکھااور بہادرخان کومینہ (داکمیں بازو) سونیا۔اور ہراڈل دستے کے ساتھ اپنے جیٹے محمد کو بھیجا کہوہ توپ خانے کے ساتھ رہے، جو حب معمول سب ہے آگلی صف میں تھا۔'' ''

لشکر کی میز تیب بتاتی ہے کہ مرکزی کمان اور تگ زیب کے ہاتھ میں رہی ، جبکہ مراد کو ہائیں باز و میں اضافی کمک والی پوزیشن پر رکھا گیا۔ لڑائی کے بعد اورنگ زیب مُر ادبخش اور دوسروں کو انعامات دیتا ہے۔ بیع طیات قبول کرکے اور عبد نامہ کی درخواست دے کرمُر اداورنگ زیب کے مقابلے میں ٹانوی هیشیت تسلیم کرتا ہے اور نہ کہ باوشاہ کی بوزیشن افتایا رکرتا ہے، جبیبا کہ بریئے دعویٰ کرتا ہے۔

## زریجث تضیے کے تین مفروضے

اب تک جو پھی ہم عرض کر چکے ہیں،اس سے تین قابل ذکر مفروضے (thesies) سامنے آتے ہیں: یہ کہ اور نگ زیب ایک جابر حکمران، ایک بدکر دارشخص اور ہوس اقتدار ہیں اندھا ہوجانے والافرد ہے؛ یا بیر کہ اس نے تفاظت خود اختیاری کے تحت سب پھھ کیا، اور بدرجه اُ آخر یہ کہ وہ ہندستان نامی ہندوسمندر میں مسلمانوں کا تشخص بحال رکھنا جا ہتا تھا۔

- ا۔ پہلے مفروضے کے حق میں کوئی الیمی تاریخی شہادت نہیں ملتی، جواسے بحرم ثابت کرسکے۔
- ۱۳ دوسرےمفروضے کوتقویت دینے والا لواز مدموجود ہے کہ خود حفاظتی کا محرک جذبہ
   بڑی حدتک کام کرر ہاتھا؟
- س۔ تیسرے مفروضے کے دلائل بھی بے حد مضبوط ہیں۔اور مگ زیب عالمگیر کے اندیشے
  کے مسلم تشخیص کو بحال رکھنا ہے، اُس کی ساری زندگی سے عیاں ہے۔ مجذ دی تحریک
  کے ساتھ اُس کی دلی وابشگی اور تخت شاہی پر بیٹھنے کے بعد اسلامی شریعت کے اجرا
  کے لئے اس کی تنگ ودویہ ٹابت کرنے کے لئے کافی ہیں۔

بظاہر دوسرے اور تیسرے مفروضے میں ٹکرا دُمحسوں ہوتا ہے، لیکن گہرا جائزہ لیس تو بیا ختلاف اور ٹکراؤختم ہوجا تا ہے۔ ذیل کی وضاحت ہے یہ بات سامنے آ جائے گی: اسلام میں بقائے زندگی مقاصد شریعت میں سے ہے۔ جان اہم اور قیتی ہے، جے بچانا لازم ہے۔ اور نگ زیب کے لیے سب سے پہلے اپنی جان کو لائق خطرات سے نمٹنا ضروری تھا، جو بھائیوں اور باپ کی طرف سے اُسے لائق تھے۔ اس کے بغیر وہ اسلام کی خدمت بھی نہ کر پاتا۔ اس کے بزے بھائی دارا شکوہ کو اصل نفرت اور نگ زیب کے ویتی جذبے سے تھی۔ دارا نے جب اپنی باوشاہی کا علان کر دیا تو بھراور نگ زیب اُس کی نظر میں صرف ایک باغی تھا۔ آخری دونوں مفروضے استے معقول میں کہ کسی رنگ آمیزی اور قینی چلانے سے بھی ان کا اطلان تہیں ہوسکتا۔

ایک سوال جوقاری کا پیچیانہیں چھوڑتا ، یہ ہے کہ بریخ جیسے مؤرخ ، اورنگ زیب کے افعال میں خرابیاں اور خامیاں ہی کیوں و کیھر ہے ہیں۔ وہ سارے بُر ہے ارادے اُسی کی طرف کیوں منسوب کر دیتے ہیں۔ انہیں اورنگ زیب کا دینی میلان یا دنہیں رہتا۔ اس کا صاف کر دار بھی وہ نہیں وکی پاتے ، بلکہ اُسے '' فریب دہی کالب لباب' 'سجھتے ہیں۔ ہم بریئے کی عیسائیت کا ذکر بہلے بھی کر چکے ہیں اور یہ بھی کہ وہ اسلام سے کتی نفرت کرتا تھا اور جو شخص اسلام کے دفاع میں کھڑ اتھا وہ رہو شخص اسلام کے دفاع میں کھڑ اتھا وہ اُسے کتا کار کرا تھا۔

ایک دوسری وجہ قابل غور ہے۔ یہ بھی بریخے کی عیسائیت ہی ہے بہتین ذرامختلف اندازیس۔

یبنٹ پال م: ۲۷ء کی عیسائیت میں: نہ ہب کو دنیا سے رغبت نہیں ہونی چا ہے اوراقتدار کی

ہرشکل سے اُسے دور رہنا چاہیے۔ جو پھی آسانی (ربّانی) ہے، اسے شیطانی دنیا سے بتعلق ہونا

چاہیے۔ نہ ہب اور زندگی کا بید دوئی پہند تصورا ہے ہی بیانے ایجا دکر دیتا ہے۔ پھرافر اداوران

کے اعمال ای پیانے پر جانچے جاتے ہیں۔ اب اگر کوئی محض اپنی زندگی میں ند ہب پرکار بند

ہاور چربھی اقتدار حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے تو یہ حضرات اسے فریب کا الزام دیتے ہیں کردنیا کی رغبت دیکھ کرتقو کی باقی نہیں بچتا۔ بیکر داران کی نظروں میں مشتبہ ہے۔

جب برینے الزام نگا تا ہے کہ اورنگ زیب کی ند ہیت ' دکھا واتھی ، جو دراصل اس کے اندر نہ تھی' اور یہ کہ اس کی زندگی' متعلقاً ساز شوں اور جعل واختر اع' سے عبارت تھی ، تو ساری بات سجھ آجاتی ہے۔ اس کے خیال میں اورنگ زیب محض نمائش انسان ہے، کوئی مخلص بندہ نہیں ہے۔

یکی وجہ ہے کہ برنیئر ہویا اسلام کے متعلق مغرب کے مطالعہ کنندگان کا پورا جھے، محمد رسول اللہ کے وجہ ہے کہ برنیئر ہویا اسلام کے متعلق مغرب کے مطالعہ کنندگان کا پورا جھے، محمد رسول اللہ اسلیم اللہ علیہ وسلم ) کی نبوت کی تکذیب کرتا ہے۔ آنمحضور کے بلند وارفع مقام کے مقابلے میں تو اورنگ زیب ایک حقیراً متی ہے۔ برینے اوراس کے دوسرے دوست اس بے چارے کے ساتھ کہ انصاف کریں گے۔

میں تو اورنگ زیب ایک حقیراً متی ہے۔ برینے اوراس کے دوسرے دوست اس بے چارے کے ساتھ کہ انصاف کریں گے۔

## اورنگ زیب کااصل جرم

اورنگ زیب کا اصل جرم پجھاور ہے، جس کے لئے ہر ڈھنگ کے سیکولرعناصر، خواہ وہ ہندو ہوں، مغربی مؤرفین ہوں یا نام نہاد مسلمان پاکتانی سیکولر، اُسے بھی نہیں بخشیں گے۔اس نے ہندو دلدل میں کھنے مسلمانوں کا تشخص بچانے کے لئے ہر ممکن کوشش کی۔ ہندو تو خاص طور پراتش زیریا ہیں کداورنگ زیب نے اُن کی فتح کی اُمیدوں پراس وقت پانی بھیردیا کہ 'دو وچار ہاتھ جب کہ لپ بام' رہ گئے تھے۔ عیسائی مؤرخ اس لیے آگ بگولا ہیں کہ تختی وہلی پر عیسائیت کی حکمرانی کے خواب اس نے بھیر کردکھ دیے۔

اگرمسلمانوں پرا کبراورداراشکوہ کی طرح کے چنداور حکمران حکومت کر لیتے توضیح ترالفاظ میں نہ

آج پاکتان نام کی سیمملکت کا وجود ہوتا، نہ اسلام کی سربلندی یا سیکولرزم کی مخالفت کے نعرے گوخ رہے ہوتے۔

ایک علامت کے طور پر ہمارے جذبات واحساسات پر اورنگ زیب کی گرفت بہت مضبوط ہے، کیونکہ اس نے مسلم شعور کو حیات تازہ بخشی، ہماری لؤکھڑائی قو می شخصیت کو مہارا دیا اور خطرے کو بھا ہے کی ہماری سوچ کو بیداری اور تو انائی بخشی ۔ اس نے ہمیں بیر بھی سمجھادیا کہ جب خونیں رہتے ہی اسلام کے خلاف صف آراء ہوجا ئیں تو ان کی کوئی اہمیت باتی نہیں رہتی ۔ عالمگیر کوآزادروی پر بخی کفری حقیق فطرت کا بہ خوبی اندازہ تھا۔ بیا کی نے ہمیں سمجھادیا کہ مذہبی معاملات میں بگ من آزادروی محض ایک نظرید یا فلہ فیریس، بیتو قوت اور اختیار کی ڈاکٹرائن معاملات میں بگ من آزادروی محض ایک نظرید یا فلہ تیس ہوتی ۔ یا تو آپ اسے سینگوں سے کی ایس موتی ۔ یا تو آپ اسے سینگوں سے کی دیں ورنہ بیخوری کو اور انداز وں کے مطابق اورنگ کیوری ورنہ بیخوری کو ایس ہے موردی ہے، ورنہ وہ اپنے کردار سے لوگوں کو بتا تارہ گا کہ آتی اس ویسے مدی ہیں بھی اصل مسئلہ کیا ہے۔

مزید بران اورنگ زیب محض با دشاہ ندتھا، وہ ایک نجات دہندہ تھا، ایک دُوراندیش انسان تھا، جھے اپنا عظیم ومقدس کر دارصاف نظر آر ہاتھا۔ اپنے عہد کے منظرنا سے پراس نے اپنا کر دار کمال خوبی اور حوصلہ مندی ہے ادا کیا۔ نی الوقع اس نے مسلمانوں کوشک، تذبذب اور خوف کی بے سکون کیفیت سے نکالا۔ آئیس یقین وائیان اور واولۂ تازہ ویا، جس نے آئیس اپنی نظروں میں باوقار بنادیا۔ آج چارصدیاں گزرنے کے بعد بھی اس کے نکافین کی زہریلی پھنکاریں تابت کرتی ہیں کہ درتی ہیں کہ درتی ہیں کہ اسلام کی بہترین کوارتھی۔ اتبال نے کیا خوب کہا:

پايئي اسلاميان برتز ازون احترامِ شرع پيغمبر ازون

مسلمان ان کی کوششوں کے نتیجہ میں دنیا میں بہتر مقام پر ہیں ۔رسول اللہ کی شریعت کا احتر ام انھی کے رہین منت ہے۔

سيكولر جاعتيں، صحافت اور تخريب

# سيكولر جماعتيس ،صحافت اورتخريب

ا ہے جغرافیا کی کی وقوع کی ہدوات پاکستان اگرا کیے طرف وسطِ ایشیاء تک پہنچنے کی فطری راہ گزرہے، تو دوسری طرف اس کی سرحدیں وُ نیا میں تیزی ہے اہمیت اختیار کرتے مما لک چین ، ایران ، افغانستان اور ہندستان ہے بھی ملتی ہیں۔ افغانستان کی مسلسل دگر وُ وں حالت اور ہندستان کے معا ندانہ علاقائی عزائم کی وجہ ہے پاکستان اپنے جغرافیا کی اور زویا تی کل وقوع کو لاقت خطرات ہے بے اختیائی نہیں برت سکتا۔ اس پر مستزاد اس کی آبادی ، ایٹی طاقت ہونا اور من جملہ اس کا اسلای تشخص ، وہ عوال ہیں جوامریکہ اور پور پی مما لک جیسی وُ ور پار کی طاقتوں کو بھی اس کے اندرونی معاملات میں وُ طل انداز ہونے کی دعوت دیتے ہیں۔ اگر اس خطے کی مجموعی آبادی کو مذظر رکھیں تو پاکستان دنیا کے تقریباً دوارب ۲۵ کر ور بیں۔ اگر اس خطے کی مجموعی آبادی کو مذظر رکھیں تو پاکستان دنیا کے تقریباً دوارب ۲۵ کر ور سے زائدانانوں کے درمیان چینسا ہوا ہے۔ اس لیے یہ سوچنا کہ دوسرے اے نظر انداز کریں گے یا امن چین سے درمیان چینسا ہوا ہے۔ اس لیے یہ سوچنا کہ دوسرے اے نظر انداز کریں گے یا امن چین سے درمیان چینسا ہوا ہے۔ اس لیے یہ سوچنا کہ دوسرے اے نظر انداز کریں گے یا امن چین سے درمیان چینسا ہوا ہے۔ اس لیے یہ وجنا کہ دوسرے اے نظر انداز سے کریں گے یا امن چین سے درمیان چینسا ہوا ہے۔ اس لیے یہ وجنا کہ دوسرے اے نظر انداز سے کہ کہ کہ انداز ہوا ہے۔

برقتمتی سے پاکستان میں تخریب کاری اوراس کی مکنه صورتوں کو تو می سلامتی کے محدودروایتی چوکھٹے میں رکھ کر دیکھا جاتارہاہے، جس سے نتائج عموماً ورست نہیں نگلتے۔ مثلاً جب ہم تخریبی سرگرمیوں کو کم یا ہؤے درجے کے سلح تنازعات تک محدود کرتے ہیں، تو ہمارے ذہن میں اس سے یہی تصور آتا ہے کہ جیسے تخریب کاری محض ریاست کے خلاف مسلح بغاوت کا نام ہے اور ہیں۔ حالانکہ یہ تصور کئی وجوہ سے غلط ہے۔

- اولاً، یہ تو می سلامتی کا بہت ہی سطی تصور ہے، کیونکہ تخریب کاری کی اور بھی کئی شکلیں ہیں، جنہیں نظرانداز کر دیاجا تاہے۔
- ٹائیا ، تخریب کاری کو محض مسلح کارروائیاں یا صرف دہشت گردی کے جملے تک محدود سیجھنے کا تقصان یہ ہوتا ہے کہ ہماری سلامتی کے ادارے یا سیکورٹی ایجنسیاں اورانتظامیدایک مصنوعی آسودگی اینے اوپر مسلط کر لیتی ہیں، اوراس وقت تک سکون کی نیندسو کے رہتی ہیں، جب تک کوئی جھوٹے یابزے درجے کی تخریب کاری (دہشت گردانہ کارروائی) وقوع پذیرینہ ہوجائے اور جب تک ایساوا تعدنہ ہوتوم کو بھی تخ یب کاری کا پیڈییں جائے۔
- قالاً ، کی چھوٹی یا بڑی دہشت گردی نہ ہونے کے وقفے کے دوران' سب اچھا ہے' سمجھ کرسوتے رہنے سے تخریب کارگروہوں کو خاموثی سے اپنا کام جاری رکھنے کا موقع ملتا ہے ہم یا زیادہ بڑے پیانے کی مشدد کارروائیوں کی عدم موجودگی حکومتی اداروں اورخودتو م کی حسیات کوئن کرو بی ہے، جس سے فائدہ اٹھا کر مشددگروہ اپنی مسلسل کوشنوں سے تو م کو بالا خربح انوں کی طرف و کھیلنے میں کامیاب ہوجاتے مسلسل کوشنوں سے تو م کو بالا خربح انوں کی طرف و کھیلنے میں کامیاب ہوجاتے

ہیں۔ بدشمتی سے اس سار مے ممل میں نہ کوئی شریبندوں کو پیچان پاتا ہے اور نہ انہیں یکہ و تنہا کر کے ان کی نیخ کنی کی کوشش کی جاتی ہے۔

سیای سرگرمیوں میں الی جماعتوں کی شمولیت انہیں سیاس جماعت کا تقدّی عطا کرتی ہے۔ اوراُن کے خریب کاروں کوسیاس کارکن کی پیچان دیتی ہے۔

## تخريب اوراس كى اقسام

لفظان تخریب کا مصدر ' اُلٹنا' یا' تباہ کرنا' ہے،اس کا ایک مفہوم یہ بھی ہے کہ لوگوں کے کردار اور اخلاق میں نقب لگا کر آئیں اُن کے اصل ہے جنادیا جائے۔اس کے بالمقابل خو تخریب کا مطلب یہ بنتا ہے کہ ایک منظرنا ہے پر مطلب یہ بنتا ہے کہ ایک منظرنا ہے پر ایک منظرنا ہے پر ایک منظرنا ہے پر ایک منظرنا ہے کہ انکا تی جغرافیا گی صورت کرل یا کم از کم ممکنت کی اختیار واقتذار سے محردی ہے بیعنی یا تو ایک بالکل نئی جغرافیا گی صورت کرل یا کم از کم ممکنت کی اختیار واقتذار سے محردی و کہ سے تین ہوں تا کہ عوام میں طالات سے مایوی تھیا اور وہ اشتعال میں آ کر کسی انتہا تک جانے کے لیے تیار ہوجا کیں ۔خصوص میاس وساتی طالات بھی اس ضمن میں اُن کی معاونت کرتے ہیں ،جنہیں وہ شاطرانہ انداز سے استعمال کرتے ہیں ، تفادات کو ابھارتے ہیں ، پورے ملک میں محرومیوں کو اپنے لسانی گروہ تک محدود کرتے ہیں ، تا کہ یہ بتایا جاسکے کہ صرف اُنہی سے نیادتی ہور ہی ہوری ہے۔وہ مظلوم ہیں اور دوسرے طالم۔ان کی بیشاطرانہ چال متعلقہ لوگوں کے نیادتی ہوری ہوری ہے۔وہ مظلوم ہیں اور دوسرے طالم۔ان کی بیشاطرانہ چال متعلقہ لوگوں کے نیادتی ہوری ہوری ہیں۔ منظوم ہیں اور دوسرے طالم۔ان کی بیشاطرانہ چال متعلقہ لوگوں کے نیاد خورت تھی فراہم کرتی ہے۔

جس سیاسی ماحول میں اسے کام کرنا پڑتا ہے، اس کا لحاظ کرتے ہوئے بیت کریوہ دوسو ہے سمجھے متضاد رویوں اورخون آشامیوں کو بیک وقت قائم رکھتا ہے۔جس کے لیے بیا امتبالیندی اور معقولیت کی درمیانی راہ اپناتے ہوئے کچھو کی حقائق کو یک سررد کرتار ہتا ہے اور کچھ کوشر وط طور پر قبول کرتا ہے۔ اس کی سُر ہمیشہ اونچی اور اشتعال انگیز ہوتی ہے۔ ایک مرگ آساراگ، کبھی بغض وحسد تو بھی دھمکیاں ۔ لیکن اس کی قیادت اپنی وضع قطع اور اچر میں آیک مخصوص مشم کا مسیانی رنگ قائم رکھتی ہے۔

برشمتی ہے ہم اس سوچ کے عادی ہوتے جارہے ہیں کہ وقفے وقفے ہے دہشت گردی کی واردات ہے ہو اس سوچ کے عادی ہوتے جارہے ہیں کہ وقفے وقفے ہے دہشت گرد کی کی داردات ہے کو فی فرق نہیں پڑتا، گویا یہ ایک ہے تکا بے شعور عمل ہے، جو وقت گزر نے پراپنی موت آپ مرجائے گا۔ لیکن جب ہم دیکھتے ہیں کہ دہشت گردی ہے سیاسی تبدیلی ممکنہ ہے اور اس عمل نے فی الواقع اسرائیل جمیسی ناجائز ممکنت کوجنم دینے ہیں بنیا دی کر دارادا کیا ہے تو ہمیں احساس ہوتا ہے کہ ہماراتھور درست نہیں ہے۔

تشدد کے متعلق ہمارا ایک انداز فکر یہ بھی ہے کہ بیا لیک وقتی عارضہ ہے، جو کسی قوم کو اس کے مخصوص سیاسی و معاشرتی حالات کی وجہ سے لاحق ہو جاتا ہے۔ اگر اسے موقع دیا جائے تو بید بیاری خود بی اپناعلاج ڈھویڈ لیتی ہے۔ لیکن یہ بھی اڈھورا بچ ہے اور اس کی سادہ می وجہ بیہ ہے کہ ہر تخر بی گروہ نے اپنی مرضی کی تبدیلی کے لیے سوچا سمجھا پر دگرام وضع کیا ہوتا ہے۔ اب وہ کیسے چاہے گا کہ حالات میں کوئی شبت تبدیلی اس کے پر دگرام کوغیر مورثر کر کے رکھ دے؟ ہے گردہ صورت حال کو بھ ل کہ و بھی نہیں رہے دے گا ،خواہ وہ کتنی بی موثر کیوں نہ ہو۔

ا پیے متشدد گروہ کا تو کام ہی یہ ہوتا ہے کہ غیر نقینی کی فضا پیدا ہو، تا کہ سیاسی اختلافات اور جھگڑ ہے سراُ بھاریں۔اس مقصد کے لیے یہ تشدد کے حربے بروئے کارلاتا ہے ۔لیکن جیسے جیسے وقت گزرتا ہے، اسباب ونتائج کے درمیان ایک خاص قتم کی ہم کاری اور تعامل جنم لیتے ہیں۔
تشد دبالاً خرتخ ہی گروہ کا ایک خاص مزاج بنادیتا ہے، اور وہ کی نفٹی کی طرح اس کا اسپر ہوجاتا
ہے۔ شہوت انگیزی کی تی کیفیت، جذبات کا ہیجان، طاقت اور اختیار کا سر پرسوار بھوت، اس
کے شاخسانے ہیں۔ قانون نافذ کرنے والے ادارے جو مملکت کی سلامتی کے ذمہ دار ہوتے
ہیں، اس گروہ کا خاص نشانہ بغتے ہیں۔ پولیس کا کوئی جوان مارا جاتا ہے تو بیاصلاً عوام الناس
کے نام ایک بیغام ہوتا ہے کہ وہ جس مملکت کے شہری ہیں وہ محض ایک افسانہ ہے۔ جس کا جڑوں
تک کھوکھلا اور بددیانت نظام عام آبادی کے کا منہیں آسکتا اور بید کہ اس مملکت نے جس کے وہ
شہری ہیں، اپنے اخلاقی جواز کو کھو دیا ہے۔ دوسر نے نفظوں میں عوام الناس نے جس ریاست
کوا ہے خوابوں کی تعبیر جانا تھا، وہ اب سراب بن کررہ گئی ہے۔

بعض اوقات یہ تخریبی گروہ اپنی منشد د کارروائیوں سے لوگوں کو احساس دلاتے ہیں کہ جس دہشت گردی سے انہیں واسطہ ہے، اس سے اگر آزادی مطلوب ہے تو وہ اپنے آپ کوموجودہ ہیئت قائمہ سے غید اکرلیں اوراپنی وفاداری تخریبی گروہ سے استوار کرلیں۔

بالفاظ دیگر تشدد کاممل محض تشد زمیس ہوتا، بلکہ یہ ایک کشالی ہوتی ہے جو ایک نی نفسیات کی صورت گری میں معاون ہوتی ہے۔ جس مے معزوب کا نیاساختہ ذبهن متشدد گروہ کی ہرتعیہ کو قبول کرنے کے لیے تیار ہوجا تا ہے۔ خال کموں سے ابتدائی نفرت اور مغائرت الحظے مرسطے میں اطاعت اور وفاداری کے جذبوں میں ڈھل جاتی ہے۔ خوفر دہ محوام اپنی نفسیات سے خوف کو نکا لئے کے لئے متشدد گروہ کے اشارہ ابرؤ پر جان ومال نچھا ورکرنے کو تیار ہوجاتے ہیں۔ اس طرح مملکت کے خلاف بالآخرا کیا ایک اندھی اور بہری مشین وجود میں آجاتی ہے، جس کی قبوت محرکہ ان کی خودساختہ فرت ہوتی ہے۔

### *ۋىنى ئۆ*يب

چونکہ بیلوگ ملک کے اندرمعاشرے کا حصہ ہوتے ہیں، اس لیے انہیں مارآسین کہا جاسکتا ہے۔ یہ اپنے ہدف کونظام کے اندررہ کرانجام دیتے ہیں۔ کسی مافیاسٹڈ کیٹ کی طرح جوائی اختلافی رقمل ان کے لیے نا قائل برداشت ہوتا ہے۔ یہ پورا اداراتی کنٹرول چاہتے ہیں، تاکہ قوم کے وہنی افق کی نئی صورت گری کر سکیں۔ سیاق وسباق میں رکھ کر بھی تو امن کے حوالے سے بات ہوگی تو بھی اقتصادی نمویا سیکولر جدیدیت کے نام پر، چنا نچہ بی تو مکو ہردم

تھکتے رہنے اور علاقے میں جس کا چودھری مندُ ستان ہو، ایک ماتحت کر دار قبول کرنے پر آمادہ کرتے رہنے میں۔

ان کا ایک اور ہتھیار تاریخ کی تدوین نو کا کارشرائگیز ہے۔ مسلم تاریخ ان کی نظر میں غیرانسانی، غیر منسانی، غیر منسانی، غیر منسانی، غیر منسانی اپنی تاریخ سے غیر منسفانداور ہے وقار بیانیہ ہوتا ہے کہ مسلمان اپنی تاریخ سے بیگا نہ ہوجا ئیس کیونکھی سُو دمند نہیں' ۔ یُوں مسلمانوں کو امیدوں اور تمناوک ہے عمروم کر کے اور انہیں جذباتی طور پر سردکر کے ایک ظلم پر ورجارح ونیا کے سامنے تنہا اور خوف ذرہ چھوڑ دیاجا تا ہے۔

اس اندازی تخریب، تو می شعار اور استعار ول کو بھی نشاند بناتی ہے اور انہیں اس طرح ہے بگاڑتی ہے کہ وہ اپنے جذبات انگیز جو ہر میں غیر مو تر ہوجا کیں۔ یتخریب اتی پُر کارہے کہ عامة الناس کو عضو معطل بنا کرر کھ دے یا انہیں جھوٹے جھوٹے ثانوی درجے کے مسائل میں اُلجھا دے۔ یہ اس حوالے سے سوقیاند اور ظلم کی جگی بھی ہے کہ یہ پُر ری ڈھٹائی سے عوام کو یا دوالتی رہتی ہے کہ وہ ایک تیسرے درجے کی قوم ہیں۔ دراصل یہاں پر ہونے قومی نشاخر سے حروم، اجتماعی سے خود تو قیری کھرج کھرج کر نکائی جا سکے، جس سے بالآخر وہ قومی نشاخر سے محروم، اجتماعی شعور سے بیگاند، بے زار اور سکی ہوجاتی ہے۔ اس کا مقصد ما سوا اس کے اور پھی نبیں ہوتا کہ مسلمان قوم اینے وجود میں چنگاری سے عروم ایک را کھکا ڈھیر بن جائے۔

صورت حال یہ ہوتو پوچھا جاسکتا ہے کہ اس تخ یب کا فائدہ کے پہنچانا مطلوب ہے؟ سب سے اہم مدمقابل بالیقین ہنڈستان ہے، کیوفکہ اس کی جانب سے غلبے اور استبیلا کے ارادے بڑے واضح ہیں۔ لیکن ہنڈستان اس جنس کا اکیلاخر بدار نہیں، خود امریکہ بھی اس معالم بیں اس سے

ا بعض اوقات یه تخریبی گروه اپنی متشددکارروائیوں سے لوگوں کو احساس دلاتے هیں که جس دهشت گردی سے انهیں واسطه هے، اس سے اگر آزادی مطلوب هے تو وہ موجودہ هیئت قائمه سے اپنے آپ کو جُداکرلیں اور اپنی وفاداری تخریبی گروہ سے استوار کرلیں۔

پیچینبیں۔ پاکستان کے ایٹی پروگرام کو مجمد کرنا ہو یا اسلام کو رگیدنا ہو، دہشت گردی کے الزامات ہوں یا ''خوا تین کے عدم اختیار'' کا مسئلہ، یا تو بین رسالت کی بحث ہو یا حدود توانین ہول، سیکولر جنگ آزما کالم نگاروں، انتشار پرورمضا بین تو یبول اور گفتگو ہے آگ جھڑکا نے والے اینکر پرسنوں نے امریکہ کے حق بیس تحریروں یا غلط فہمیوں کے انبارلگا دیے ہیں۔ یہ کوشش بڑھتے دھمکیوں اور تر ہیب کا انداز بھی اختیار کر گئی ہے۔ مقصد داضح ہے کہ یا کتان کودنیا کی براوری بیس کیہ و جہاکر دیا جائے۔

الین تخریب کاری جس کا ماخذ دشمن ملک ہوتا ہے، عمو ما ایک ہمہ گیر جارحانہ حکمت عملی کا حصہ ہوتی ہے، جس کا مقصد غلب اور کنٹرول ہوتا ہے، آلہ کارمیڈیا ہے وابستہ مقامی افراد ہوتے ہیں جوان مسائل پر راہ ہموار کرتے ہیں کہ جن سے دشمن ملک کے تزدیراتی اہداف کا حصول ممکن ہوسکے یا معاشرے ہیں کسی نام نہا وسیاس گروہ اور موجودہ زمانہ ہیں این جی اوز کے ذریعہ سے خلجان و ہجان کی کیفیت پیدا کی جاسکے۔ وہ عام فہم مسائل جن کا حل ممکن اور ہمل ہو اُنہیں اُلجمایا جا سکے، یاتر تی کے ممل کوروکا اور پیداواری صلاحیتوں کو مجروح کیا اور بے چینی کو پھیلایا جا سکے۔

اییا کیوں کیا جاتا ہے؟ اس کا انداز داس دافتے ہے کیا جاسکتا ہے۔ 190ء کے عشرے کے آخر میں سابق سوویت یونین نے امریکہ پرایک الزام لگایا تھا اور ثبوت کے طور پرایک خط جاری کیا جومفر وضه طور پرنیکسن راک فیلر نے تب امریکی صدر آئز ن ہاور کو لکھا تھا۔ اس کے الفاظ درج ذیل تھے:

'' مختصراً ہماری پالیسی لاز ما عالمگیر ہونی جاہیے ۔ یعنی سیاسی اور نفسیاتی حرب اورا قضادی ، فوجی اور خصوصی اقد امات ایک گل میں گند ھے ہوئے ہوں۔ بالفاظ دیگر ہمارے مارے گھوڑے ایک ساتھ مجتے ہوئے ہوں… اگر سب سفارشات برعمل ہوتو نہ صرف امریکہ کی عالمی پوزیشن بہ حیثیت بجوئی مفبوط ہوگی ، بلکہ منتقبل میں کسی بھی امریکی فوجی مہم کو بہت آسان بنادے گی۔''ا

پہ خط، بقول امریکہ، سودیٹ یونین کی جعل سازی تھی ایکن اس کے مندرجات بالکل مطابق واقعہ تھے۔اس میں امریکہ کے تزویراتی مقاصد کے حصول کا طریق کارپور سے طور پرعیاں ہور ہاتھا۔

## تخريج عمل مين ميذيا كاكردار

ہمارے ہاں اخبارات اور رسائل کی اشاعت میں جو جیرت انگیز اضافہ ہوا ہے، بیام شرح خواندگی کا ایک متناسب جواب ہے۔ ایک مختاط اندازے کے مطابق پاکستان میں جالیس سے پہلی لا کھا فراوروز انہ شائع شدہ تحریروں ہے استفادہ کرتے ہیں۔ بیمعلوم کرنا تو مشکل ہے کہ کتنے لوگ ہیں جواخباری اطلاعات پر تقیدی نگاہ ڈالتے ہیں اوروہ کتنے ہیں جن میں الیمی تحریروں ہے کسی طرح کا بیجان اور تحرک پیدائیس ہوتا۔ لیکن پرنٹ میڈیا کے دیے ہوئے سے

میڈیاا تناطافت وراورموثر ہتھیار ہے کہ بیسی بھی گروہ یا قیادت کو تباہ کر کے رکھ دے، خواہ وہ

کتنے ہی اچھے کیوں نہ ہوں۔ ای طرح وہ چا ہے تو ایک مصنوی قیادت بھی کھڑی کرسکتا ہے یا

لوگوں کے ذہنوں میں کوئی غیر تقیق خیال بٹھا سکتا ہے، خواہ اپنی اصل میں وہ کتنا ہی انوکھا،
غیر فطری اور مخیر العقول ہو۔ واقعات اور شخصیات کے بارے میں بی عامة الناس کی رائے بنا

بھی سکتا ہے اور بگاڑ بھی سکتا ہے۔ سرخوشی، انبساط اور قبولیت عامہ کے احساسات بھی جگا سکتا

ہے۔ غرض جب چا ہے لوری دے کرسلاد ہے اور جب چاہے زندگی کی حرارت دے دے۔

ابلاغ عامہ کے بیا مکانات دنیا بھر میں بدیری اور مسلمہ ہیں۔ لیکن میڈیا کا تخریبی کرداراوردشمن

کا آلۂ کار بنیا نبیتا تھوڑ ہے لوگوں کے علم میں ہے، حالا تکہ سرد جنگ (۱۹۳۱–۱۹۹۱ء) کے

زمانے میں امریکہ اور سوویت یونین دونوں نے بیٹھیار پوری مہارت اور چالا کی سے ایک

زمانے میں امریکہ اور سوویت یونین دونوں نے بیٹھیار پوری مہارت اور چالا کی سے ایک

پاکتان میں خصوصی طور پرمیڈیا کے لادین عضر نے اکثر ایسے اسباب کو گلے لگایا کہ خدان کا تو میں دھارے میں پیدنشان ماتا ہے اور خدان کا تو می سلامتی ہے کوئی جوڑ بنتا ہے۔ اس عضر نے خدتو ملک کی جغرافیائی سلامتی کی ذرّہ برابر پرواکی ، خداس قوم کی نظریاتی بنیا دوں کو ہمدردی اور سحسین کا مستحق جانا، جن کا اعاطر ارداد مقاصد کی شکل میں تو می دستور میں کیا گیا ہے۔

اس تخریب کو پوری طرح سیحفے کے لیے ضروری ہے کہ پاکستان کو صفحہ ستی سے مٹانے کے ہندی زعما کے بیانات اور ہندیں اس موضوع پر تیار کردہ ضخیم المریخ پیش نظر رہیں۔ انہیں پڑھیں تو چھ چلتا ہے کہ پاکستان کے لادین میڈیا کو کیا نقشہ کاردیا گیا ہے۔مثلاً دیکھیے:

(رتشیم (برصغیر) شیطانی فعل بی نہیں تھا یو را پاپ تھا۔ ہم اسے برونت نہ

# روک سکے اوراب میشاید ایک امرواقعی کے طور پرموجود ہے۔لیکن عوام کی سطح پر باہمی مکالماس تقلیم پرکیسر کھیرسکتا ہے'۔ "

ىيە بات ايم جى چىكارا نے كھى جب كەدكھاوے كاعثوان تھا:''ہندو پاك ہم آ جنگى اور دوئتى: اك ناتصور'' بىس

اس حوالے سے بھن دوصفحات بعد چوکا رااپنی بات دہرار ہاہے:''اس ملک (ہندستان) کا جن حالات کے تحت بھی ہوارا ہوا ... بیزری لعنت تھی۔'' "

تقتیم کوئم کرنے اور اکھنڈ بھارت بنانے کی خواہش ہندی نفسیات میں گہری ہیوست ہے۔ مثلاً ، جواہر ال نبرونے جزل کری آپا کو آسلی دی: ''ایک بات کا جھے کامل یقین ہے کہ بالآخر اکھنڈ بھارت ہے گا''۔ ^

چکارابارباریہ بتانے کی کوشش کرتا ہے کہ پرصغیر کے مسلمان پرانے ہندو ہی تو ہیں۔ وہ یہ بات مجول جاتا ہے کہ پاکستانیوں کی اکثریت - لینی بلوپی، پٹھان، سید، قریشی، عباسی، اعوان، ادا کیس، گجر، گر د، ہزارہ، بیک، انصاری اور بہت سے دوسرے - اپنی اصل میں سرے سے روائق ہندستانی ہی نہیں۔ چکارا جن لوگوں کی تبدیلی فد بہب کی بات کرتا ہے، وہ بھی باتی مسلمانوں کے ساتھ شادی بیاہ کے نا طے نسلی طور پر بڑو بچھے ہیں۔ چنا نچہ قطعا جرت نہیں ہوتی مسلمانوں کے ساتھ شادی بیاہ کے نا طے نسلی طور پر بڑو بچھے ہیں۔ چنا نچہ قطعا جرت نہیں ہوتی جب بی ایک ہندستانیوں سے منفر دنسلی اکائی قرار دیتے ہیں۔ اس ہیاں کرتا ہے:''وہ جو ہندو ہے''۔ ک

پرُ جوش ہندی وطن برتی اپنی جگہ الیکن یہ بیان ایک خودسراور کج د ماغ فخض کی بےسود ہرز ہسرائی

ہے، جو ہر چیز کو صرف ہندی عینک ہے ویکھتا ہے۔ اگر چہ ساتھ ساتھ مکا دانہ طور پراپنے قاری کو باور کراتا رہتا ہے کہ وہ قو میت کی تفکیل میں ند ہب کے کر دار کو تسلیم نہیں کرتا۔ ہر دوسرے جھوٹے کی طرح چھکا رابھی حافظے کی خرابی کا شکار ہے کیونکہ وہ جلد ہی دعو کی کرتا ہے کہ ہندو ایک قوم ہیں۔ اس کا کہنا ہے: ''ایک قوم ہیشہ موجود رہتی ہے اور وہ ہندوقوم ہے جوز مانہ دراز ہے موجود ہے'۔ ^ کیکن وہ یہ بتانے ہے گریز کرتا ہے کہ ایک ہندو کو کیا چیز ہندو بناتی ہے؟ کیا ہندوازم پرائیان لائے بغیر بھی اپنے آپ کو ہندوقر ارد میں گے؟ دوا لیسے سوالات کا سامنائیس کرتا۔

مسلم تومیت، جومملکت پاکستان کی بنیاد ہے، چنکا را کاخصوصی بدف ہے۔اس کی اس صاف بیانی کا اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ وہ گئی لپٹی رکھے بغیر کھل کر کہتا ہے کہ پاکستان کی مسلم قومیت ہندوقومیت کا رُوپ لے لے۔ چنانچہ اس کی تجویز ہے:''دوقو می نظریے اور اسلامی پاکستان میں لاویذیت (سیکولرزم) کے مقام وحیثیت پراز سرنوغور ہو ...'' ۹

چوکاراا تناہوش مند ضرور ہے کہ جانتا ہے کہ پاکستانی قوم کی قوت حیات اسلام ہے ہے۔اس کے خیال میں پاکستان کے اسلامی شخص کو ختم کرنا ایک اہم ترین تزویراتی ضرورت ہے۔وہ کہتا ہے:

''انڈیا کو ہندو مسلم نفسیات کا وہ شعور ہونا چاہیے جس کا تجزیدگا ندھی جی نے کیا تھا، اور اس بات کا احساس کرنا چاہیے کہ جب تک پاکستان ونیا کے نفشہ پر ایک آزاد اسلامی ریاست کی شکل میں موجود ہے، مستقل امن، خوشحالی اور استحکام ایک ناتمام بھارتی خواب ہی رہے گا'' 'ا

وہ یا کتان کے لیے جمہوریت کو پسند کرتا ہے، کیونکداس کا خیال ہے کہ جمہوریت جنگ کی حامی

نہیں ہوتی۔ یہ قول اصلاً جرمن مفکر کانٹ (Kant) سے متعلق ہے۔ جس کی خوشہ چینی بغیر نام لیے، چوکا راکرتا ہے۔ وہ یہ بجول جاتا ہے کہ گزشتہ و ونوں عظیم جنگیں جمہور یہ ور یوں نے بی لڑی ہیں۔ لیکن اس کی یہ کائٹین (Kantian) فکر جول جائے، کیونکہ وہ اصلاً اپنے ذہن میں یہ بات واضح رکھتا ہے کہ جمہوری بساط پراپنے پیادے بردھانے، لینی پاکستان کے خلاف دباؤ ڈالنے والے مقامات نفوذ پیدا کرنا ممکن ہوگا۔ راجیوشر ماکی کتاب''دی پاکستان کر یہ' میں جی این ڈکشٹ تو یہاں تک کہہ گیا ہے کہ '' پاکستان کی سیاسی پارٹیوں میں فرراندازی کرنی چا ہیے '' اا چوکا راکا خیال ہے کہ پاکستان ایک بگڑا چھوکرا ہے:'' یہ کا واراخیال ہے کہ پاکستان ایک بگڑا چھوکرا ہے:'' یہ کا واراخیال ہے کہ پاکستان ایک بگڑا چھوکرا ہے:'' یہ کا واراخیال ہے کہ باکستان ایک بگڑا چھوکرا ہے:'' یہ کا واراخیال ہے کہ باکستان ایک بھڑا چھوکرا ہے:'' یہ کا واراخیال ہے کہ باکستان ایک بھڑا چھوکرا ہے۔'' ہا چنا نچیقسے کا قصہ پاک کر کے اورانو تا بھی ایک مسلم بنا ہوا ہے'' ۔''ا چنا نچیقسے کا قصہ پاک کر کے اورانو تا بھائے۔

وہ جانتا ہے کہ اسلام اور مسلمان اپنی اصل میں ایک ہیں۔ اسلام ہی مسلمانوں کو یک جان رکھتا اور ہڑھنے پھیلنے پر آ مادہ کرتا رہتا ہے۔ مسلمانوں کا رشتہ اسلام سے تو ڑنا اس کا اولیں مقصد ہے۔ مسلمانوں کو اپنے تھوارانڈ ملنے کی کوشش کرتا ہے کہ مجھ علی جناح کے پیش نظراسلامی پاکستان نہیں بلکہ مسلم پاکستان تھا۔'' اپنے نقط نظر کو است ہے کہ مجھ علی جناح کے پیش نظراسلامی پاکستان نییں بلکہ مسلم پاکستان تھا۔'' اپنے نقط نظر کو کا بست کا مقد اسلامی ہملکت بنانے کا نہیں سوچا تھا۔ چونکہ'' اسلامی ریاست کا مطلب قرآنی احکام وفراشن کے مطابق حکومت چلانا ہوگا۔ جبکہ مسلم ریاست کا مفہوم صرف سے ہوگا کہ شہر یوں کی عظیم کے مطابق حکومت چلانا ہوگا۔ جبکہ مسلم ریاست کا مفہوم صرف سے ہوگا کہ شہر یوں کی عظیم کو کا نشتیار ہوگا کہ شہر یوں کی عظیم اس سے اور انہی کے ہاتھوں میں اقتدار اور حکومت چلانے کا افتیار ہوگا۔'' ''' اس خیال کی مفتحکہ خیزی اور ہے ہودگی تو واضح ہے، جنکا رااس حوال کا جواب دیے گا۔'' ''' اس خیال کی مفتحکہ خیزی اور ہے ہودگی تو واضح ہے، جنکا رااس حوال کا جواب دیے

ہے بھی تاصر ہے کہ آیا ایک مسلمان قرآنی تغلیمات سے روگرداں ہوکر مسلمان روسکتا ہے؟ لیکن اپنے پاکستانی لادین رنگ ریز ہم سفروں کی طرح وہ بھی اس طرح کی تقیقتوں سے نظر چرا کرنکل جانے کی کوشش کرتا ہے۔

ا پنے اکھنڈی منصوبے کے لیے وہ پاکستان کولسانی اور ثقافتی بنیادوں پر پھاڑنے کی رائے پیش کرتا ہے۔ اس کا کہنا ہے: ''لسانی عامل، دین (اسلام) کے مقابل ہمیشہ زیادہ طاقتور رہا ہے''"اورتقسیم ہندکو ملیامیٹ کرنے کے لیے بروئے کا رالا یا جاسکتاہے۔

کیااس ہرزہ سرائی میں چھکا رااکیلا ہے؟ نہیں،اس کے ہم آوازگا ندھی،نہرواور پٹیل کے علاوہ لا تعداداور بھی ہیں۔اچاریہ ونو با بھاوے،اور رو بندوگھوش،اوراچاریہ کر پلانی سے لے کری التعداداور بھی ہیں۔اچارہ فوٹ اور ڈاکٹر ملک رائے آئند…، بیسب پاکستان کے خلاف اپنے منصوبوں میں ہم فکر ہیں۔ پھران کے قدم بہ قدم ایل کے ایڈوانی، رام جیٹھ ملکانی اور بال مفاکر سے جیسے سیاست دان ہیں، جی این ڈکشٹ جیسیاسفارت کارہے، وی این شرمااوراین می سوری جیسے فوجی د ماغ ہیں، ٹی ایس آر شہر المنیم اور این این وہ ہرا جیسے بیوروکریٹ اور ڈی می پاتھک،الیس کے دئذ ،اورالیس کے دائر دوالا جیسے ماہر سراغر سال ہیں۔ان سب لوگوں کی توجہ ہندستان نے ایک بوری نسل تیار کر لی ہے،جس کی آئھوں میں بیسنہراخواب بسالیا گیا ہے۔ ہندستان نے ایک بوری نسل تیار کر لی ہے،جس کی آئھوں میں بیسنہراخواب بسالیا گیا ہے۔

ظاہر ہے پاکستان کی شکست وریخت کے ہندی منصوباً س وقت تک بروے کا رئیس لائے جا عظتے ، جب تک خود پاکستان کے مقامی میڈیا میں اس بھارتی تخم ریزی کوا ٹھائے رکھنے والے عرض کار (surrogates) موجود نہ ہوں۔ اور اسطرح عام لوگوں کے ذہنوں کو انتشار کا شکار کرکے انہیں نفرت وکراہت اور کلبی چلن اور بدنتی کی کیفیت میں جتلا کردیں۔ ہندی ایجنڈ امعلوم کرنا ہو پاکستان میں خصوصی طور پر میڈیا کے لادین عنصر نے اکثر ایسے اسباب کو گلے لگایا کہ نہ ان کا قومی دھارے میں پتہ نشان ملتا ھے اور نہ ان کا قومی سلامتی سے کوئی جوڑ بنتا ھے۔

اوراس کے ارادوں کی پڑتال کرنی ہوتو اپنے" پاکستانی" پرلیس میں رسوخ رکھنے والے ایک مخصوص علقے کی تحریروں پرنگاہ ڈال لینے کی ضرورت ہے:

''دریائے سندھ اور گنگا ہے، ہندیوں کے لیے ایک پیغام'' کے عنوان کے تحت مجم رفیق''دی نیوز'' میں رقم طراز ہے:

> ''میں پاکستان اور انڈیا کی جگہ سندھ اور گڑگا کے حوالے سے بات کرتا ہوں۔ ... میرے نقطۂ نظر سے سندھ اور گڑگا، معالمے کو زمان و مکان کے ایک مناسب چو کشھ میں رکھ ویکھنے کا قابل قہم انداز ہے۔ یہ یقینا ایک نیا چوکشھ اے لیکن یہ ایسا قرینہ ہے کہ گزشتہ نصف صدی کے حالات و واقعات اس دس ہزار سال عظیم الشان اور مسلسل جاری سفر میں محض ایک مختصر موڑ دکھائی دینے گئے ہیں'' ۱۵

بینوحه پڑھنے کے بعد که (ہندو پاک میں) ''ذاتی پہچان اور یک جہتی کا تصور بہت کمزور ہے،'' وہا پی تان ان الفاظ میں جاری رکھتاہے: "البتہ افسوس ناک امریہ ہے کہ دونوں بڑی (ہندواور مسلم) آبادیوں نے ایک متحدہ بلیث فارم سے ایک ہی تو می شناخت کی جدوجہد سے انکار کردیا۔ اس کے بجائے دونوں نے اپنے اپنے لیے تنگ مذہبی تقییم متخب کردیا۔ اس کے بجائے دونوں نے آج تک آئیس اندھا بنار کھا ہے، تو می کہ جہتی کی راہ کا ایک اور سنگ گراں ثابت ہوئے ... یہ بات یاد شدہ بی کہ قو می شناخت ایک ارتقائی عمل ہے اور اسے مصنوعی طریقوں سے پیدا نہیں کیا جا سکتا۔ حالانکہ اس کے علی الرغم ہندی شناخت پہلے دن سے موجود تھی ..." ا

درج بالاتراشہ جوایک لیے چوڑے مضمون سے لیا گیا ہے، دوسب کچھاپے اندر سمیٹے ہوئے ہے جو ہندستانی کہدرہ ہیں۔ لینی: پاکستان ایک اسلامی تو می شناخت پرزور چھوڑ دے، کیونکہ بدایک مصنوعی ترکیب ہے۔ اسے بھارتی شناخت اپنالین چاہیے کدوہی حقیق ہے۔ دی نیوز ہی کے پولیٹیکل اکا نومی صفحہ کے انچارج ایٹے پیرشنم ادامجد اپنے دوسرے مضمون میں باکستان کوایک تضاداور شئے معدوم تر اردیتے ہیں:

''پاکتان ایک ایسی قوی مملکت ہے جس کا ڈھانچہ تو موجود ہے، گر جو نفسیاتی طور پر کا احدم ہے، اس کے گونا گوں مسائل کی جڑیں ایک صورت حال میں پیوست ہیں، اور وہ صورت حال عدم وجود کی ہے۔ ایک جغرافیائی اکائی، جو کسی بھی لمحے نئ حد بندی کے متبادل تصور کی زدمیں ہے۔'' کا

یہ پاکستان کے وجود کی نفی پرپٹن سوقیانہ طرز خطاب بلاروک جاری ہے۔ پاکستان کی مسلم تو میت پر بلہ ہوئے ہوئے کار (شنم ادامجد)'' جنوبی ایشیائی منزل - صفر؟ اعصابی مریض؟ یا دونوں؟ '' کے عنوان کے تحت مسلمانوں اوران کے زعما کو، جنہوں نے تحریک پاکستان کی قیادت کی اور جو پاکستان کے قومی اخلاق اور مزاج پریقین رکھتے تھے آتھیں'' ازمنہ وسطی کے فیادت کی باز' قرار دیتا ہے۔ اس کے اپنے الفاظ میں اقبال اور جناح قرونِ وسطی کے لوگ اور معظیم ترین غدار تھے'' شنم ادامجد لکھتا ہے:

'' یقرونِ وسطی کے نہ ہی جنگ جواپنے اصل اور جوہر میں علاقے کے مسب سے بڑے غدار ہیں۔ یہ وہ تحکران ہیں جنہوں نے مختلف النوع نظریاتی چینا جھیلیوں اور سیاسی فرہنگ کے پردے میں انسانیت کے ایک ایسے بہت بڑے جصے سے بے وفائی کی، جس نے (اگریز) راج کے خلاف جنگ آزادی کے دورشیاب میں دلیراند مزاحت کی۔'' ۱۸

اس کے خیال میں، ای وجہ ہے، کشمیر کو پاکستان میں شامل نہیں ہونا چاہیے: وہ اپوچھتا ہے: ''کیاہم پاکستانیوں کو بیچق پہنچتا ہے کہ کشمیر یوں پر اپنا علاقا کی دعویٰ جنا کمیں؟ کیا کو کی اخلاقی جواز ہے کہ ہم کشمیر کے پاکستان سے الحاق کا مطالبہ کریں؟ '' ۱۹

سشیر پر ہندستانی تساط کو برقرار رکھنے کے لیے ''دی نیوز'' کے پیٹیکل اکانوی کا مدیر اکثر وادئ کسٹیر پر ہندستانی تساط کو برقر ارر کھنے کے لیے ''دی غود کشمیر کی صورت حال کا کرا چی ہے موازنہ کر کے مماثلت قائم کرتا ہے۔ '' ترقی خود ''خریب ہے'' کے عنوان سے ان کا بیان اصلا ''خریب بی کی نمونے کی تحریر ہے۔ یہ بیان وراصل ایک انٹرویو تھا، جوایک ہندستانی اہمیس نندی ہے لیا گیا، جے، انٹرویو لیننے والا روثن خیال صحافی ایک انٹرویو لیننے والا روثن خیال صحافی اے'' جدید ہندکا سقراط' قراردیتا ہے:

پولیٹیکل اکانومی:'' کیا آپ تشمیراور کراچی کی صورت حال میں مماثلت و کیھتے ہیں؟''

ندی: دونہیں بھیمرکا مسئلہ کشیریوں کے حقوق سے افکار کا پیدا کردہ روگ ہے اور یکی مسئلے کی جڑ ہے۔ جبکہ کراچی اس علاقے بین کمل قومی عکوشیں قائم کرنے کی دردانگیز کوششوں کا نتیجہ ہے۔ دل سوز اور رفت انگیز ان معنوں میں کہ مہاجروں کو ایک قومی حکومت کا خواب آ گیس تصور دے کراچی سرز بین سے اکھاڑا گیا۔ جبکہ دو قومی مملکت بھی وجود میں بی نہ آئی ... "۲۰

کوئی اس کیفیت کو حسرت ناک قرار دے، لیکن به پھر بھی خوش کلام تلخ نوائی ہے: اگر مقصد ہوران اس کیفیت کو حسرت ناک قرار دے، لیکن به پھر بھی خوش کلام تلخ نوائی ہے: اگر مقصد ہوران کو میت کی تحقیر اور کشمیر بول کے حق خودارادی کو جھلانا تھا تو اس بیان نے وہ مقصد ہوران کا دیا۔ بیسوال اس انٹرو یو کے موضوع سے غیر متعلق اور بے جوڑتھا، کیونکہ اصل زیر بحث ترتی کا موضوع تھا۔ بہر کیف ''دی نیوز'' نے چاہا کہ (من کی بات) ایک انڈین کے منہ میں ڈال دے، تاکہ وہ پاکستان کو گائی دے سکے۔ سنے کہ جناب ''سقراط'' صاحب کیا فرماتے ہیں: ''تشمیرایک روگ ہے جو کشمیر یوں کو حق خودارادیت دینے سے انکار کی وجہ سے پیدا ہوا''۔'' مطلب اس کا بیہوا کہ یہ (بھارت کا) ایک اندرونی مسئلہ ہے، جس کا کشمیر یوں کو درندگی کا شکار کرنے، ان کے گھر جلانے، اوران کے نو جوانوں کے مطلب اس کا خواتین کی عصصت دری کرنے، ان کے گھر جلانے، اوران کے نو جوانوں کے قتل سے کوئی تعلق نہیں بنتا کہ ہندستان نے کسی اور کی زبین پرغاصبانہ تبضہ کیا ہوا ہے۔

''دی نیوز'' کاستراطاصل ز ہرافشانی کراچی کےمعاملہ میں کرتا ہے۔اس کی پاکستان سےنفرت کرنے والی تو می میراث اورمشخ شدہ زبنیت کی حقیقت گھل کرسا سنے آ جاتی ہے، جب کہتا ہے: وہ پاکستان کے لیے جمہوریت کو پسند کرتا ہے، کیونکہ اس کا خیال ہے کہ جمہوریت جنگ کی حامی نہیں ہوتی۔یہ قول اصلاً جرمن مفکر کانٹ (Kant) سے متعلق ہے۔جس کی خوشہ چینی چتکاراکرتاہے، گو اُس کا نام نہیں لیتا۔

'' کراچی اس علاقے سے کمل قومی ریاشیں قائم کرنے کی حسرت ناک کوششوں کا شاخسانہ ہے۔ ان معنوں میں حسرت ناک کہ مہاجروں کوقو می ریاست کا خواب آگیں تصور وے کران کوان کی اپنی زمین سے اکھاڑا گیا۔ حالا نکدوہ قومی تملکت بھی وجود پذیرینہوئی''۔ ۲۲

ای اخبار میں ندیم فاروق پراچه پاکستان کو' ایک زیبائشی مملکت' کا نام دیتا ہے۔'' پاکستان! میرے لیے مت رو' کے ذیلی عنوان کے تحت لکھتا ہے:

''بلوچ، سندسی اور بالآخر قومیزوں کے ابھرتے تصور کو پاکستان کی ناکا می اور اس کا ایک ناکا می اور اس کا بھی اور اس کا ایک نمائٹ مملکت ہونا مجھا جا رہا ہے۔ بیشایداس بات کا بھی اظہار ہے کے مفروضے طور پر پاکستان کا (ایک مملکت کا) سارا تصور ہی ناکا م ثابت ہوا۔'' ۲۳

'' دی نیوز'' کے دو صمون نگاروں: عائشہ گز در اور مظہر زیدی کے خیال میں سرحدی کلیریں رکاوٹیں ہیں: " تماشائیوں کوشاید پہتے ہے کہ بیہ (بین الاقوامی سرحد) واحد وہ مقام ہے، جہاں پاکستان اپنے سے بڑے ہمساید کے ہم پلہ ہے۔ ای صورت حال کا فائدہ اٹھاتے ہوئے پاکستانی گارڈ کافی زیادہ چست اور ناراض شکل بنائے ہوتے ہیں۔ دوسری طرف ہندی گارڈ مقابلتا واضح طور پر خاسوش اور کافی کم مدافعتی انداز لیے ہوتے ہیں۔ شاید کم ان کم ان پندرہ منٹوں کے دوران (فوجی) جوانوں کے کرخت اور سے ہوئے چہرے ہی پر جوش مجمع کواحیاس دلاتے ہیں کہ وہ ایک قوم اورائیک ملک ہیں ...."

بھارتی گارڈ کا حوالہ دیتے ہوئے وہ لکھتے ہیں: کہ گارڈ کی نظرییں دونوں ملکوں میں کوئی فرق نہیں ۔ ''سرحدی رکاوٹیس انسانوں کی کھڑی کی ہوئی ہیں'' ۔ بھونچکا سا ہوکر پاکستانی تماش ہین اس سے شفق ہوئے لگتا ہے۔ یہ وکی کر ہماری طرف کے ایک تنومند موفچھوں والے گارڈ نے ان''امن مذاکرات'' کی نازک کوئیل کوئوڑ ڈالا'' ۔ ۲۳

بیرحد درجه اشتعال انگیز مواد ہے، جوسر صدات کی تو بین کر کے انہیں مصنوفی قرار دیتا ہے۔ ہندی فوجیوں کی 'انسان دوئی'' کی تعریف کرتا ہے۔ پاکستانیوں کا مند پھو لا ہواد کھا تا ہے۔ پھر ای سانس میں چیکے سے بیبھی کہ گزرتا ہے کہ پاکستانی تو ہندستان کے لیے دوستانہ جذبات رکھتے تھے، لیکن انہیں اس سے روک دیا گیا۔ ان کے خیال میں پاکستانی قومیت کا کوئی وجود منہیں: ''بس جوانوں کے کرخت اور چڑھے ہوئے چہرے دیکھے کربی وہ محسوس کرتے ہیں کہ وہ ایک قوم ہیں''۔

اتنا کچھ کہددیے کے بعد بھی ان صاحب کی تسی نہیں ہوئی۔ پھریقام کارکی • سالہ سفید بالوں والے بوڑھ قانون دان کے ساتھ ایک اخترائی بات چیت درج کر کے اپنے اندر کی آگ کو تعدا کرتے ہیں۔ اختیں صرف یہ دکھانا مطلوب ہے کہ بوڑھی نسل کو کتنا افسوس ہور باہے۔ بوڑھایا دِ ماضی میں غوطے کھا کراگھریزی راج کے دنوں کو یاد کرتا ہے: ''میں علی گڑھ ہور باہے۔ بوڑھا قانون دان جو اکثر سرحد پر آتار ہتا ہے ، بیان کرتا ہے آ جی بال اس کے کرنے کا بھی کا مرحد پر آتار ہتا ہے ، بیان کرتا ہے آ جی بال اس کے کرنے کا بھی کا مرحد پر آتار ہتا ہوں۔ آ جی گئی الطف اندوز ہوتار ہتا ہوں۔ آ جی گئی ہے آ ۔ اب تو میں ان درختوں کے نظارے سے ہی لطف اندوز ہوتار ہتا ہوں۔ آ جی گئی ہورٹ میں باس کہاں آ ۔ یہ پرندے کرختوں میں باس کہاں آ ۔ یہ پرندے کے درختوں میں باس کہاں آ ۔ یہ پرندے کے دوئر قارد نے دائے با بے کے سفید بال ڈھلتے سورج کی روشنی میں جاتے ہیں۔ سفی کا دکھڑا رونے دالے بابے کے سفید بال ڈھلتے سورج کی روشنی میں والے آ ہیں۔

مصنوی سرحدات والا بیکوئی جامد تصور نہیں، بلکہ اس بیکے راگ کو بلٹ بلٹ کرگانے والے مختلف روپ دھار کرسامنے آتے ہیں۔ لا ہورکی عالمی پنجائی کا نفرنس منعقدہ ۳۰ جنوری ۲۰۰۴ء نے دریاعلیٰ سگھ دیا: ''جمارتی پنجاب کے وزیراعلیٰ سگھ مصنوی سرحدوں کوئتم کرنے کے حق میں''۔ ۲۲

ای طرح کی سرخی اجھالنا کوئی بے مقصد مثل نہ تھی جو سکولر پر اس نے بسویے سمجھے کی ہو۔ نہیں، بلکہ یہ برسول پرانے ہندی خواب کے ساتھ پوری ہم مزاجی سے ملتی ہے کہ پاکستان کی اقتد اراعلیٰ کی حیثیت ختم کر کے رکھ دی جائے۔ مثلاً اسی اخبار میں وارد یہ بیان پڑھیے: "اساى اور بنيادى بات يه ب كه اگر موجوده صورت حال جارى ربى تو پاكستان به حيثيت ايك جغرافيائى اكائى تو باقى رسے گا، كيكن به طورايك سول سوسائى نبيس - كرنے كا كام مه ہے كه برصغير جنوبى ايشيا كى قومول كو كنفيذريش كى شكل دے دى جائے (ڈاكٹر افتخار احد ) ـ " كا

'' فانیا اصل اہمیت اس کی نہیں کہ پاکستان ایک نیشن سٹیٹ کے طور پر باقی رہتا ہے۔اصل اہمیت پاکستان میں بسنے والے عوام کی بہود کی ہے (ڈاکٹر طارق بنوری)۔'' ۲۸

دو کشیری پاکستان کے قیام کی قیمت ادا کیے جا رہے ہیں۔ ایسانہیں کہ پاکستان کشیرکے لیے دکھا تھار ہا ہو۔ میں جوامکان دیکھرہی ہوں وہ جنوبی ایشیائی مملکتوں کی کنفیڈریشن ہے۔ موجودہ حالات میں بینا قابل عمل محسوں ہوگا، لیکن یا در ہے کہ جس نسل کے ہاتھ میں آئ زمام کارہے وہ سرد جنگ کے پروپیگنڈے سے متاثرتھی۔ اگلی نسل ان سارے معاملات پر مختلف نقطانیا کے بیت ہے' ( وُاکٹر صافئک )۔ ۲۹

درج بالاتخ بی بیانات اس سمپوزیم کا حصد ہیں جس کا انعقاد ''دی نیوز'' نے کیا اور جس کا عنوان تھا: ''کیا یا کتنان باقی رہ سکتا ہے؟'' سمپوزیم کی ساخت اور ترتیب پوری چالاکی سے طے گ گئ تھی صرف ایک سوال ہے، جو چھشرکاء سے بوچھا گیا۔ ساتھ میں ہرایک کی تصویر ہے۔ سب کافی پڑھے لکھے لوگ ہیں، چنا نچہ یہاں بیان کردہ خیالات کو''استنا واور اعتبار'' حاصل ہے۔ ان کے جوابات کا تانابانا ایک بی اسامی دلیل کے اردگرد تیار کردہ ہے، جس میں بیا ہلیت ہے کہوہ یا کتان کے ایک ملکت کے تصور کے خلاف ایک نیاشعورا جاگر کرے۔ بوری ترکیب ایک پہلے

ے طے شدہ معاطمے کا پید دیتی ہے۔ اس صحافتی ڈرائے میں ہر شریک گفتگو کے لیے واضح اشارہ ہے کہا ہے کیا کہنا ہے۔ ان کی سوچ اور فکر طارق علی ہے ہم آ ہٹک ہے جے مسلم پاکستان عقبی نفرت ہے۔ ای طارق علی کی کتاب پوری ترکیب کاعنوان قرار پاتی ہے۔ موضوع بحث کے ابتدائے میں نعمان نقوی ، طارق علی کا حوالہ بھی دیتا ہے:

''ووموال جو پاکستان کی نی نسلوں کوکسی پلیٹ بلیٹ کرآنے والے مُعوت کی طرح پریشان کرتا ہے، صرف اتناہی نہیں کہ بید ملک باتی رہے گا یانہیں، بلکہ بیہ کہ کیااس کے وجود میں آنے کا کوئی جواز بنیا تھا۔'' ۳۰

اس بیان کی نزاکت قابل توجہ ہے۔ بیر بیان اُس وقت سامنے آیا جب تنازع تشمیر پر جلد بات چیت شروع ہورہی تھی۔ پاکستان اور شمیر کاز کی صحح و کالت کرنے کے بجائے وہ مکمل آزاد اور خود مختار تشمیر کا مجموت کھڑا کر رہی تھیں تا کہ شمیر پر موجودہ صورت حال جوں کی توں باتی رہے اور اس میں ہندستان کا فائدہ ہے۔

## اگلر مزی جربدے اور دہشت گر دریاست

ہماراانگریزی پرلیس جو فقتے اُٹھار ہاہے، یہ ابھی اس کا ادھور ابیان ہے۔مغربی دنیا پیس یا کتان کا ایک وہشت گردریاست اور ایک عدم روادار معاشرہ کے طور پر تعارف خود بہ خودتو نہیں ہو گیا۔ ''ہمارے' سیکولر پرلیس نے مسلسل لکھ لکھ کر، بات کا بٹنگٹر بنا کراور ایک ہی بات بار بار دہرا کر بیفضا پیدا کی ہے۔ مثلاً فروری اور اپر بل ا ۱۹۰۰ء کے صرف دو ماہ کے عرصہ بین ''نیوز لائن' نے تین بھاری جم مقالے'' پاک' افغان تعلقات' کے حوالے سے شائع کیے۔ ان بیس فرقہ پرتی کو اسلا مائز بیش اور جہادی گرد پول کے کھاتے میں ڈالا گیا۔ سرورت کی ایک کہائی میں جو جہادے متعلق تھی ، ایسے کمپ دکھائے گئے ، جن میں غیر ملکول کو تربیت لیتے دکھایا گیا ہے۔ اس عرصے میں ماہنا مہ '' ہیراللا' نے اپنے اپریل کے شارے میں پاکستان پر الزام لگایا کہ اقوام متحدہ کی پابند یوں کے باوجو واس نے افغانوں کو تبھیا رمہیا ہے۔ '' بے جگر بت شکن' کے عنوان متحدہ کی پابند یوں کے باوجو واس نے افغانوں کو تبھیا رمہیا ہے۔ '' بے جگر بت شکن' کے عنوان کے تحت اس نے لکھا:

''اگر چہطالبان کے بین الاقوای حمایتیوں کار جمل کا بل کو ہتھیاروں کی نئ کھیپ دینے کی شکل میں تھا۔ اور ایک طالبان نے ۲۳ مارچ کو طور خم سرحد پر چھ ٹرکوں کی قسط حجیب چھیا کر بوں وصول کی کہ اقوام متحدہ کو خبر نہ ہونے پائے، جس نے طالبان پر ہتھیاروں کے شمن میں پابندی لگا رکھی ہے۔ ان ترسیلات کوقطمی خفیدر کھا جارہا ہے تا کہ نقصان سے بچا جاسکے۔''

تے یا جھوٹ سے قطع نظر، یہ بیان ازخودشرانگیزی تھی۔اس سے لاز ما پاکستان کے لیے مسائل

کھڑے ہونے تھے۔لیکن' میرالڈ''کواس کی خاک پروانہ تھی۔جنوری کے شارے ہیں تشمیر میں جنگ بندی کا معاملہ نمایاں تھا جس کی تان اس پرٹوٹی کہ تشمیرکو کمل آزادی دے دی جائے۔ پھر مارچ کا شارہ آیا تو سرورق قِصّہ اُسامہ بن لادن اور اس کے پاکستان سے رابطوں اور تعلقات کا تھا۔

''دی نیشن' کی کہانی کہ طالبان پاکستان میں پناہ کے جوئے ہیں، ایک تونا قابل یقین حد تک مبالغہ آمیز تھی، بلکہ خبث باطن کا مظاہرہ بھی تھی، کیونکہ اس کے ذریعے امریکہ کے اعصاب کوچھیئرنے کی کوشش کی گئی تھی، جو پہلے ہی ''طالبان القاعدہ محوری تعلق'' کے خمن میں حد درجہ حساسیت میں مبتلا اور پدکا ہوا تھا۔ جس طرح ایسی کہانیوں کا خاصہ ہوتا ہے، اس کی سُر خی شعلہ بارتھی'' پشتون علاقوں میں طالبان کا تازہ دم نمو'' تہید کی اٹھان اور تراش کا فی چالا کی سے کی بارتھی'' پشتون علاقوں میں طالبان کا تازہ دم نمو' تہید کی اٹھان اور تراش کا فی طالب کا خوش گئی، ایک طرف امریکی نامب وزیر خارجہ رچرڈ آریٹے والے اے گا، تو دوسری طرف طالبان کے ایک مولوی صاحب استے ہی پُر امید اور پختہ ارادے کا اظہار کررہے تھے کہ امریکیوں کو انغان سے مار بھاگا ہوائے گا۔ درج و بل کھڑا تو کسی بالی ووڈ فلم کا منظر لگتا ہے:

'' کوئٹہ کے مضافات میں بعدازنماز مغرب ہزار ہا افغان اور پاکستانی طالبان جوابیخ سیاہ لباس، سیاہ داڑھیوں اور کمبے اُلجھے بالوں کی بنا پر نمایاں ہیں،گلیوں میں پیمیل جاتے ہیں''۲۲

یہ پُورا بیان مشکوک اور تصدیق طلب ہے۔ مثلاً جس (بے نام) مولوی صاحب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، کیااس نے کسی اجتماع میں تقریر کی تھی؟ یااس نے احدرشید (مضمون نگار) ہے براہ راست بات چیت کی ؟متن میں قاری کوالی کوئی سندنہیں ملتی۔ترتیب کلام البتہ بتار با ہے کہ مولوی صاحب کا اعلانِ مزاحمت اور ہزاروں طالبان کا گلیوں میں اُمنڈ آ ناکسی جلے یا ریلی ہے متعلق ہے، جبکہ متن ہے اس کی تروید ہوتی ہے، کیونکہ وہاں بیان وومختلف مواقع کا ہو ریل ہے۔ ''بعداز نماز ججوم'' والانکڑا کہانی بنانے کے لیے بعد کی اضافی تخلیق ہے۔

لیکن اس ' نہزار ہا ہزار' والی مبالغہ گوئی سے صرف نظر کر لیجے۔ بیدواضی نہیں کہ استے سارے لوگ کی ایک ہوت بڑی مبحد جس کی گھنڈ سے نظے؟ ایک بہت بڑی مبحد جس میں استے لوگ ہا تیں ہوت کو اسلام میں کوئٹ کے گردونواح میں موجود ہو مکتی ہے۔ پشتون آباد میں تو ہرار نمازیوں کی گھنائش ہے اور وہ بھی نماز جمعہ کے بالکل نہیں، جہاں کی جامع مبحد میں کم وہیش دو ہزار نماز مغرب' کا وقت بتایا ہے۔ اس وقت کی نماز ہمعہ سے لیے لیکن' دی نیشن' نے تو صرت طور پر' نماز مغرب' کا وقت بتایا ہے۔ اس وقت کی نماز بھی میں تو جمعہ سے یقینا کم لوگ آتے ہیں۔ اگر یہ کہا جائے کہ کئی مساجد سے لوگ نگلے قاس کا نتیجہ بھی اتنا ہزا ہجوم نہیں ہوسکتا جوا کیہ خصوصی تاثر قائم کرنے کے لیے قصہ گوصا حب' ' حقیقت' 'بنا نے لوگ نماز ختم کر کے عوال ہر ہے کہ ہر مبحد جوآ بادی کی چھوٹی چھوٹی گلڑیوں میں موجود ہو، وہاں کر دکھار ہے ہیں۔ وجہ ظاہر ہے کہ ہر مبحد جوآ بادی کی چھوٹی چھوٹی گلڑیوں میں موجود ہو، وہاں اس طرح احمد رشید ابہام کا سہارالیتا ہے جو دیانت داراندر پورٹنگ کی ذبان نہیں ہے۔ مشکوک اشارے اور نہیم کلام کی کن جی نی نہیں ہے۔ مشکوک اشارے اور نہیم کلام کی کئے بیاں مجان الیت ہے، لیکن اسے کی واقعے کی رپورٹنگ کے لیے استعال اس کی پراسراریت میں اضافہ کرسکتا ہے، لیکن اسے کی واقعے کی رپورٹنگ کے لیے استعال اس کی پراسراریت میں اضافہ کرسکتا ہے، لیکن اسے کی واقعے کی رپورٹنگ کے لیے استعال نہیں کیا حاسکتا ، کیونکہ یہاں معروضیت لازی ہے۔

پی فیرورہ بالانکزا جوکئی میں طالبان کی موجودگی کا الزام لگار ہاہے، چندا ورمسائل ہے بھی بوجسل

ہے۔ احمد رشید کے ذکورہ ججوم کے جھی افراد کو ایک ہی رنگ ڈھنگ میں دیکھتا ہے۔ سیاہ الباس، سیاہ وارڈھیاں اور بن سنورے لیے بال۔ اس کا خیال ہے کہ یہی پاکستانی اور افغانی طالبان کی کیساں پہچان اور علامت ہے۔ جولوگ پشتون روایات ہے واقف ہیں وہ جانے ہیں کہ اگر کوئی شیعہ مسلک کا نہ ہو، تو وہ سیاہ لباس نہیں پہنا کرتے اور طالبان شیعہ نہیں ہیں۔ اور اگر قصہ کو کا یہ بیان شیح ہے کہ وہ طالبان ہی تصوتو سوال کیا جاسکتا ہے کہ کیا سیاہ رنگ طالبان کا شعاریا کوئی علامت ہے؟ کیاان سب کے لمبے نا تراشیدہ بال ضرور ہوتے ہیں؟ اور اگر ایسا ہے بھی تو طالبان اس کے ایک التحال کی عام نمائش ایک ایسے ملک میں کیوں کریں گے، جو بین الاقوا می انتحاد کا ہراول کا کر دارادا کر رہا ہے اور جے ان طالبان کو پکڑ پکڑ کر امریکہ کے حوالے کرنے میں کوئی باک نہیں۔ کیا طالبان بالکل یا گل ہوگئے ہیں؟

ایسا ہی لا پنجل مسئلہ طالبان کا وہ خاکہ ہے جس کی تصویر کئی احمد شید نے '' آگجھے لیے بالوں'' کی شکل میں کی ہے۔ جولوگ وستار استعال کرتے ہیں، وہ عمو با ڈھنگ ہے۔ سنوارے ہوئے بال شکل میں کی ہے۔ جولوگ وستار استعال کرتے ہیں، وہ عمو با ڈھنگ ہے سنوارے ہوئے بال رکھتے ہیں، بالخصوص جب آئیں نماز پڑھنی ہو۔ وضو میں بال کی جڑوں تک پانی بہنچایا جاتا ہے۔ میں نمی کی چک بھی جو گا قرنہیں آئیں گئی بالوں میں نمی کی چک بھی ہوگا اور رکھ رکھا وہ بھی۔ بات دراصل ہے ہے کہ رشید کا طالبان کی شکل و صورت کا اشتعال انگیز خاکہ کسی محاف ہے پلنے والے جنگ بھو کا تاثر دینے میں اس وقت تک ناکام رہتا ہے جب تک وہ اس کی تصویر کئی کرتے ہوئے اسے ایک وحش کا روپ نہ دے۔ ایک میں بات والے بنگ میں ملوث کسی گور لیے کا روپ تو ہو سکتا ہے۔ لیکن پشتون آباد کی بیتی میں رہائش پڈریام آدئی کا ہرگز نہیں۔ اس ہے بھی بدتر ہے کہ موسئل ہے۔ لیکن پشتون آباد کی بیتی میں رہائش پڈریام آدئی کا ہرگز نہیں۔ اس ہے بھی بدتر ہے کہ احد شید صور با ہے۔

'' یہ بالکل واضح ہے کہ صدر پرویز مشرف اور فوج افغانستان کے بشتون علاقے میں اپنا اثر ورسوخ قائم رکھنا چاہتے ہیں۔ اس عمل میں صرف طالبان ہی وہ صلیف ہیں جوابیا کر سکتے ہیں۔'' ۳۳

مزیدیه کند' مشرف بهت مپالاک کھیل کھیل رہا ہے۔ ایک طرف امریکیوں پر حاصل شدہ اثر استعال کررہاہے، لیکن اقد امات صرف ای قدر کررہاہے کہ امریکہ کی علی الاعلان تقید کی شدت ممرہے ۔'' ۲۳

یہ ہم اورالجھے ہوئے نتائج فکر تو چھوڑ ہے، بو چھنا یہ ہے کہ سیکولر پریس میہ ہمر ماندحرکتیں کس کی خاطر کر رہاہے؟ کیا قومی مفاد بھی کوئی قابل لحاظ چیز ہے؟ اور سلامتی کے معاملات میں شعور و احتیاط کی بھی ضرورت ہے یانہیں؟ سیکولر پریس کواس سے کوئی غرض نہیں۔

# اخلاقی بگاڑ

میڈیا کے تصیر میں اس تخریبی کھیل کا دوسرارخ اخلاقی بگاڑ بیدا کرنا ہے۔ خاندان کی ساجی اکائی
کوغیر متحکم کرنا، خواتین کی الی تصور کشی کرنا کہ دہ بس صنفی تشفی کا ایک ہے بس اور مجبور ذریعہ
ہیں ۔اس پہلو ہے اس سارے مسئلے کو دیکھا جائے تو آزاد صنفی تعلقات کا فروغ بھی اپنی
تحریف میں تخریبی کوشش ہے، کیونکہ اس کا آخری نتیجہ ہماری سوسائٹی کی اسلامی بنیاد کی کروری
اور نئے اور اجنبی ساجی تصورات پرتنی شعور کی تراش کرنا ہے، جس میں جنسی اختلاط اور بے راہ
روی کے خلاف مزاحمت یا تو کم ہوگی یا پھر تا پید۔ یہ ساری کوشش مسلم شخص کے خلاف جاتی
د کھائی دیتی ہے۔

نوجوانوں کے لیے ''دی نیوز'' کا رسالہ "US" اور ہفت روزہ ' فرائیڈے ٹائمنز'' لا ہورای

طرح کا کردارادا کررہے ہیں۔ایک لاکی کوشیحت ہورہی ہےاور ہمارے خیال میں بیخودساختہ قضہ ہوسکتا ہے کہ وہ صنفی لطف واطمینان کے لیے ارتعاثی آلہ (vibrator) استعال کرسکتی ہے۔ بتایا جاتا ہے:

"بال ابیا آله موجود ہالبتہ مجھے دھڑ کا ہے کہ تیری ماں ایک بات کھیک کہدرہ ہی ہے۔ یہ آلہ تیری بکارت میں رخنہ ڈالے گا، کیونکہ تم اسے ای وقت موٹر طور پراستعال کرسکتی ہو جب وہ (آلہ) اُس پردے کو کھاڑ دے ہو تیری دوشیز گی کو برقر اررکھتا ہے، جب تک تیرا جیون ساتھی شآ جائے جو تجھے بیاہ لے جائے۔ جب تک پردہ باقی ہے تم میر آله استعال نہیں کرسکتی۔ اس میں سابی طور پر کوئی برائی نہیں، بال البتہ یہ آلہ آسانی ہے بازار میں دستیا ہے نہیں ہے۔ ویک دکانوں میں ٹل سکتا ہے، اس لئے مجھے یقین دستیا ہے تیم میر اسکتا ہے، اس لئے مجھے یقین ہوکہ یہ کوئی نہ بھی یا معاشرتی مختصہ نہیں۔ سوال صرف ہے کہ تم میہ البتہ عاشرتی مختصہ نہیں۔ سوال صرف یہ ہے کہ تم میہ البتہ اللہ کا کہ تا ہے انہ ہول میں استعال کرسکتی ہو ... " قام

درج بالانكزا، جس پر پُرفريب عنوان ''راز دارانه' لگايا گيا ہے، اپنے انداز ميں بدفطرتی اور چالاک افعی ہے۔ ذراسنے! اس میں کوئی''ساجی خرابی نہیں''۔ اور که'' ندجی اور معاشرتی مخصہ نہیں' ، تم مصنوع صنفی اعضا (ارتعاثی آلات وغیرہ)''او نچی دکانوں'' سے حاصل کرسکتی ہو۔ پس ، آگے بڑھو اور استعال کرو۔ بات صرف اتن ہے کہ تم کب اور کس حالت میں میہ آلہ استعال کرستی ہو''۔

اس کلام میں بداخلاتی کی جوترغیب ہے وہ تو چھوڑ ہے، سوال پر ہے کہ جس لڑکی نے بھی بید ارتعاشی آلات استعمال کیے، کیا اے ایسا خاوندال پائے گاجو اُسے جنسی طور پر مطمئن کر سکے؟ اے لاز ماباتی زندگی ارتعاشی اعانات اور جھکوں پر گزار نی ہوگی۔ یہ بات یمی ختم نہیں ہوتی، فرائڈے ٹائمنر نے تو پورے نخر وانبساط کے ساتھ سنج ڈرامہ'' اندام نہانی کی کیک طرفہ گفتگو' (The Vagina Monologue) کے افتتاحی شو پرایک موٹی سرخی جمائی:''شش شش جنہیں آزاد کیا جارہا ہے'' ۳۶ اس موقع کوبھر پورا نداز میں رپورٹ کیا گیا، جیسے بیکوئی بڑاا ہم'' اخلاقی اہمیت''رکھنے والاوا قعہ ہو:

> ''شوکی اصل قوت اور تا ثیرالفاظ کے چناؤ اور اس پیغام' حریت' میں تھی، جواس کھیل کے کرداروں کے ذریعے ہے پیش کی گئی۔ خواتین کے صنفی إظهاراوراندام نہانی کا ذکر مسرت اس طرح ہے کہا گیا کہ ناظرین میں موجود خواتین ایک خاموش معنوی تصدیق کی کیفیت میں ہ گئمی، اورانہوں نے اپنے او پرامتناع کے جوخول چڑھار کھے تھے اور جو ذہنی ر کا ولیں کھڑی کی تھیں، وہ ہا لآ خرختم ہوگئیں۔ عائشہ عالم ان ہے یو جھ رىي تقى: `چ' 'چ' ' [ چو ] .....چ' لا ہور جی! کما پہ لفظ کہتے منہ ثیرُ ھا ہوجائے گا؟' دلچیں کی بات ہے کہ ناظرین کسی حد تک دم بخو درہے۔ انہیں کچھ بے چینی سی بھی ہورہی تھی یہاں تک کہ ٹی ایف ٹی کے 'مرو فرائدے' کامی نے حوصلہ کیااورآ گے بڑھ کر جوایا چنا: 'رچی رچی ہے۔ ذرا ہی در میں ساراہال اس لفظ ہے گونج رہاتھا۔ نادیتی بیل نے ،جس نے بیشو لا ہور میں متعارف کراہا [واقعی 'بڑا کام' کیا]۔ ایک پُر جوش، توانا اور مسرورتر نگ اورا ہے مخصوص انداز میں خواتین کے در دانگیز فریادوں کی نقل ا تارنی شروع کردی۔وہ افریقی امریکی لغت اور گالیوں ہے معمور فریا دوں ہے چلی، ہے آ واز آ ہوں ہے ہوتی، پاکتانی 'ہائے' اور' اوئی' تک پینچ سَنِّي، كه ډْرا ماد تكھنے اورآ واز س سننے والوں كو بردام ا آيا -'' س<sup>س</sup>

''فرائڈے ٹائمنز''بہت پر جوش انداز میں ان فن کارخوا تین کی تعریف و توصیف کرتا ہے، جنہوں نے اپنے شخص اور مخفی زیانہ تجربات کو ناظرین کے سامنے کھول کرر کھودیا تھا، خواہ ان کا تعلق حیض و نفاس سے ہویا زچگی سے، خواہ جنس مخالف سے صنفی را بطے کا معاملہ ہویا ہم جنس پرسی کا،خواہ زنا ہالجراورز ورزبرد تی کا تجربہ ہویا بیار محبت اورعضویا تی نامیا تی جنسی ملاپ کا واقعہ ہو۔ ۳۸

کیا آزاد کی اظہار کی کوئی حدید یا نہیں؟ فرائڈ نے ٹائمنر تو کسی حدیر رکنے کے لیے تیار نہیں۔ اس کے ایڈیٹر کو نہ تو اس ملک کے دستور کا کوئی پاس ہے، نہ یہاں کی مسلمان سوسائٹ کے طور طریقوں اور عقائد کا کوئی لحاظ ہے۔

## ہندی تخریبی پلان

میڈیا کے ذریعے ہندی تخریبی سرگرمیوں کا سانچا اگریہ ہوجس کا مختصر تذکرہ اوپر ہو چکا ہے، تو اس کا اصل کھیل سمجھنا مشکل نہیں ہونا جا ہے۔ اس کی واضح تزویراتی ابداف اور حربی سوچ سے سیا انداز ولگایاجا سکتا ہے کہ اُس کے مقاصد کیا ہو سکتے ہیں اور اُنہیں وہ کیسے حاصل کرسکتا ہے:

مسئلہ نمبرا: پاکستانیوں کو کیا چیز آلپس میں جوڑنے والی ہے؟ جواب ظاہر ہے:اسلام۔ ہندی حل:اسلام کی اپیل کوفر قہ واریت اُبھار کرنقصان پہنچاؤ۔ پھرالزام بھی اسلام ہی پر دھر دو کہاس کے نفاذ کامطالبہ معاشرے کے لیے نقصان دہ ہے۔

مسئله نمبر۲: اگرمعاشرے میں اسلام عالب بن کرنافذ ہوجائے، جبیبا کہ دستور پاکستان میں دکھایا گیا ہے، تو کیا پاکستانی کیک رنگ اور شیر وشکر ہوجا کیں گے کہ وہ سیکورانڈیا ہے۔ مختلف نظرآ کیں؟ اگر جواب ہاں میں ہے تو پھرانڈیا کو کیا کرنا جا ہے؟

ہندی حل: پاکستانی دانشورا یجنٹول اور کارکن صحافیوں کواُ کساؤ کہ وہ اسلامی افد اراور طرز فکر پر

"از کاررفت" " درجعت پیند" اور " نیخ تقاضوں سے غیر ہم آ ہنگ " ہونے کا الزام لگا کیں۔ بتا کیں کہ اسلام آیا تو سوسائل طالبان ڈھنگ اختیار کر لے گی اور بیا کہ اس طرح سے مملکت جنو نیوں کے ہتھے چڑھ جائے گی ، جودلیل و بر بان اور ترقی کے دشن ہیں۔ آزادروی اور سیکولرزم کا چرچا کیے جاؤ۔ ابتدا میں مملکت اور دین میں بعد اور دوری کا تصور عام کرو۔ پھر لسان پرسی اور علاقائی مفاوات کو" د بی لیمی تو متعی ک کی علاقائی سیاست سے جوڑ دو، جوالیے وفاق میں جکڑی ہوئی ہیں جس پر پنجاب کا فلیے۔

مئل نمبر و: بهارتی مقبوض کشمیرین حالات کوقابویس لانے کی کیا تدبیر ہو؟

ہندی حل: وادی میں جہاد کو بدنام کرو۔ پاکستان کونا کام ریاست بناؤ اور سوال اٹھاؤ کہ شمیر کو لینے
اور سنجالنے کی اس میں اہلیت ہی نہیں ہے، جبکہ خود اس کے ساجی اور اقتصاد کی
اشاریے'' پست درجہ کی غربت کی سطح'' کے میں۔ ساتھ ہی خود مختار شمیر کا شوشہ اچھالو
تاکہ اقوام شحدہ کی قرار دادوں کا تو ڈکیا جاسکے۔ جہادی قوتوں کا دائمن داغدار کرکے
دکھاؤاوراس خوف کو ابھارو کہ پیاوگ خود پاکستان میں قائم نظم کے لیے خطرہ ہیں۔ بناؤ
کہا گروپ موجودہ سیکولر ہیئت جا کہہ کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے تو کیا ہوگا؟
خود جہاد کے جواز کوئل بحث بناؤ۔ مثلاً بوچھو کہ اگر جہاد کا شم مملکت (امیر) نے نہیں ویا
تو پھراس کا شرعی جواز کیا ہے؟ اس مقام پر سیکولر حضرات جو اسلام سے نظرت کرتے
ہیں، اسلام ہی کے نام پر وہائی دیتے ہیں اور جہاد کا شرعی جواز کیا جی ہیں۔

پاکتانی انتظامیہ کے لیے بیسوال نہ پائے رفتن نہ جائے ماندی طرح کا ہے۔اگر بیابل جہاد کو گلے لگاتی ہے تو گرون زونی،اوران سے پند چھڑائی ہے تولعنت زوہ۔ساتھ ساتھ، پاکستان اورانڈیا کے درمیان کنفیڈریشن کے قیام کا خیال پھیلاتے جاؤ۔ نام اسے ترتی کا دویا علاقائی تجارتی بلاک کا متا کہ پاکستانی اور کشمیری مسلمانوں کی یکجائی کی خواہش اور آرزو کا جھٹکا ہو۔

کشمیر کے جواب میں کرا چی کے حالات کو بھڑ کا وَ اور قانون نافذ کرنے والے اواروں کی نام نہاوزیاد تیوں اور سخت گیری کا تذکرہ بار بار کرو۔ ایم کیوا یم کے خلاف میملکت کروار کی پروہ پوشی کے لیے ماضی میں کرا چی ہے گئی نام نہادا قصادی سابق ناانصافیوں کی بات کرواور پاکستانی ساج میں مہاجروں کی بُری حالت کومبالغد آمیز حد تک بڑھا چڑھا کردکھاؤ۔ اس قتم کی تخریب کا ایک مثالی نمونہ' ڈیزس فارمیٹریا'(Dezinformatisa) میں موجود ہے:

''لوچینے پر، چیک خفیہ ایجنبی کے ایک سابق افسر لاوسلوہ بٹ مین (Ladislav Bittman) نے انگشاف کیا کہ اس نے صحافی اجرت پر حاصل کیے تیے، تاکہ ؤہ ایسے موضوعات پرکام کریں کہ جن سے سوویت مفادات کو تقویت ملے ۔ اس طرح کے آپریشن میں ضروری ہے کہ بیصحافی جس ملک کے لیے کام کر رہے ہوں اس کے حق میں پالیسی بیان نہ دیں ۔ بلکہ اصل زدر اس بات پر دہا کہ ریاست ہائے متحدہ امریکہ اور فیصان بہنچ اور مغربی جرمنی اور فرانس، یا امریکہ اور انتخاد ہوں کے درمیان درائرس ڈالی جا کیں ۔

'' یہ خیال پھیلا نا بھی بہت ضروری ہے کہ دہمن جھر رہاہے۔ مرکزی موضوع میں یہ دلیل دی گئی کہ خیو اتحاد کھڑے کھڑے ہور ہاہے، کیونکہ امریکہ کے طور طریقے فوجی اور خطرناک تھے اور پور پی ضرورتوں کا کھا ظائیس رکھتے تھے۔ شکل مغربی جرمنی میں امریکہ کو الزام دیا گیا کہ اس نے مابعد جنگ قیضے کے دوران جرمن روایات اور ثقافت کو نظر انداز کیے رکھا اور جرمنوں پر اجنبی
ادارے اور سیاسی کلچر تھو ہے گئے۔ دوسری طرف فرانس اور دوسرے یور پی
ممالک کے سامنے جرمنی کو یوں پیش کیا گیا کہ وہاں نازی رجحانات
پھرے مضبوط ہورہے ہیں۔ انہیں بتایا جاتا ہے کہ بہت سے جنگی مجرم
دوبارہ مغرلی جرمنی کی حکومت میں سیاسی اقتدار پر فائز کے جارہے ہیں۔
خدشہ ظاہر کیا گیا کہ میصورت حال پورے یورپ کے لیے بے صدخطرناک
ناست ہوگی۔'' میں

#### مامنى كاايك قابل مطالعه قصه

تخریب کی ٹی پرتیں ہوتی ہیں۔ یہ کسی ایک طریق کاریاراؤ عمل پراکتفانہیں کرتی۔ جہال تخریب کارقوت واختیار کے مرکز کے قریب تک پہنچ جائے تو اس کی کوشش ہوتی ہے کہ ؤواہم پالیسی سازوں کا اعتاد حاصل کرے اور اپنے تعلق کوفر دواحد تک ہی محدودر کھے، تا کداس کی حیثیت غیر متنازع رہے اور مرکزی شخصیت کے قریبی دوست ہونے کے ناسطے اُسے کمل پردہ پوشی حاصل رہے۔ مشہورز مانہ جاسوس' لارنس آف عربییا''اس طرح کی تخریب کا کلا کی نمونہ ہے۔

جنگ عظیم اول بپا ہوا جاہتی تھی۔ عثانی خلافت تصادات کا شکارتھی۔ ترکی نے جرمنی کا ساتھ دیئے عظیم اول بپا ہوا جاہتی تھی۔ عثانی خلافت تصال پرتشویش تھی۔ اُسے سلم علاقوں کے اتحاد کو تو ڑنے کا بھاری بھر کم چینٹج در پیش تھا۔ ساتھ ہی وہ شرق و طلی کے تیل پرتساط جا ہتا تھا۔ ٹی ای لارٹس کو جو بعد میں ''لارٹس آف عربیا'' کے نام ہے مشہور ہوا، بیمشن سونپا گیا۔ اس نے عربوں اور ترکوں میں بھوٹ ڈالنے کی حکمت عملی وضع کی۔ ایک شاطر انسان کے طور پر، جے عربوں اور ترکوں میں بھوٹ ڈالنے کی حکمت عملی وضع کی۔ ایک شاطر انسان کے طور پر، جے

انسانی معاملات کا گہرانہم وشعور حاصل تھا، وہ جلد ہی جان گیا کہ عربوں کی فطری انا ہے کھیلا جا
سکتا ہے۔ پہلے تواس نے عربوں کے اس احساس کی وئی چنگاری کو پھوٹکیں مار کر شعلہ جوالا بنایا
کہ اسلای تاریخ میں ان کا ایک بہت نمایاں مقام ومرتبہ ہے۔ اس نے شریف حسین آف مکہ
(اور ان کے موجودہ بادشاہ عبداللہ بن حسین کے پردادا) کو پٹی پڑھائی کہ مسئلہ ظافت اصل
مسئلہ نہیں، بلکہ اصل مسئلہ تو عرب سرز مین کا ہے، جسے ترک دبائے بیٹھے ہیں اور جسے واپس ماصل کرنا از بس ضروری ہے۔ اپی کتاب 'سیون پٹر ز آف وزؤم' (وائش وحکمت کے سات ستون) میں وہ شنرادہ عبداللہ کی اپنی مصاحبین سے تعشاودرج کرتا ہے:

"[عبدالله نے ] اپنے سامعین کی حالیہ آزادی اور ماضی میں ترکوں کی (نام نہاد) غلامی کا مواز نہ کیا اور آخر میں کہا کہ ترکی کے انحرافی رویے کی بات کرنا، یا بنی توران کے غیرا خلاقی اصول ونظر بیکوزیر بحث لانا، یا بے جواز غیر شرکی خلافت کو پیٹمنا، بے کار ہے۔ اصل مسئلہ یہ ہے کہ بیگرب مرزمین ہے اور ترک اس پر دند نار ہے ہیں۔ میری دلیل ان عرب دوستوں کے دل میں گھر کر گئی ۔ " ایم

لارنس جب کہدرہاتھا کہ: ''میری دلیل دل میں گھر کرگئی'' تو اس کا مطلب کیا تھا۔ بات تو خود عبداللہ کر دہاتھا اور شاہی اختیار کے ساتھ کر رہاتھا۔ لیکن در حقیقت عبداللہ کے خیالات اس کے اپنے نہ تھے، وہ غیر شعوری طور پر آئیس لارنس سے اخذ کر کے اُس کی بولی بول رہا تھا۔ لارنس خود ' عامل'' بن کرائے' معمول'' کی طرح استعال کر رہاتھا، پیمز بی سائنس میں نئی تھی۔ این طراق واردات کا تذکرہ لارنس نے خود کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ عربوں سے نئی آئی تھی۔ این میں وہ کہتا ہے کہ عربوں سے

معامله کرنا سائنس نہیں فن ہے۔''اپنے لیڈر کا اعتباد حاصل کرواور پھراسے قائم رکھؤ'۔ لارنس نے تبجویز دی:

''جب وہ (لیڈر) کوئی سیم کامنصوبدو ہے تو اسے بُرا بتا کرر قامت کر و صرف بیا مقل کر وکہ بہلے بہل وہ سیم قابی طور پر تبہارے علم میں آئے۔ ہمیشداس پر صاد کرو۔خوب تعریف کر لینے کے بعدان میں غیر محسوس تبدیلی کروہ تا کہ گئے تو بھی کہ منصوبہ بڑے میاں کا بی ہے، لیکن وہ تمہاری رائے ہے ہم آ ہنگ ہوچکا ہو۔

اس مقام تک پہننے کے بعد کوشش کروکہ وہ اس منصوبے پر جما رہے۔ اس کے خیالات پر پوری گرفت رکھواور بڑی بار کی اور چا بک وتق سے اسے بڑھاواد سے رہو۔

لیکن میسب پچھراز دارانہ ہو، تا کہ اس کے علاوکھی کو پہند نہ گئے (اوراس پر بھی بوری طرح واضح نہ ہو) کہ وہ تمہارے دباؤ میں (مینی زیراش) ہے۔ اس

جب اُس سے (شریف مکہ) حسین کی متحدہ عرب سلطنت کی خواہش کے بارے میں پوچھا گیا تولارنس نے حسین کا دفاع کرتے ہوئے کہا:

> '' حسین جو پچھ کر رہا ہے اس میں ہمارا فائدہ ہے، کیونکہ اس کی تگ و دو ہمارے فوری مقاصد کے ساتھ ساتھ ہے کہ اسلامی بلاک ٹوٹے اور عثانی خلافت کی شکست وریخت ہو۔'' ۴۳

یہ الم ناک واقعہ اب تاریخ کاحقہ ہے۔ عثانی خلافت جوسلم وقارا ورعظمت کی ایک بوی نشانی تھی، چھوٹے جیوں نشانی تھی، چھوٹے جیوں نے وزن اور بے وقار کلزوں میں بٹ گئی۔ المیہ البت یہ بھا کہ برطانوی تخ یب کا سلسلہ اس پر رُکانییں۔ مسلم بلاک کو قرنے کے بعد، اس نے اُبھرتے عرب بلاک کا بھی گلا گھونٹ کرر کھ دیا۔ لارنس نے تیں لڑائیوں کی قیادت کی تھی۔ ان میں ایک بھی انگریز نہیں

مارا گیا۔ شریف حسین سے جو دعدے ہوئے تھے وہ پورے نہ ہوئے۔ اسے ایک چھوٹے سے علاقے کی شاہی پر قناعت کرنے پر مجبور کیا گیا۔ عرب قوم، اگر ایک کوئی قوم موجودتھی، تو وہ شامی، لبنانی، اردنی اور عراقی وغیرہ قومتیوں میں بٹ کررہ گئے۔ اس دردناک قصد کا اہم مبتل کیا ہے؟ پیرونی مشوروں اور ایس جنگوں سے مشیار رہیں جن کا ایجنڈ انسلی اور علاقائی ہو۔

# علاقائى اورلسانى كروبول كاقصه: سيكوركم بلان

اب میں وطن عزیز کی موجودہ صورت حال ہے تخریب کی دواقسام کا بطور نموند ذکر کروں گا: پہلے ممونے کا تعلق علاقائی اور لسائی گر دموں ہے ہے، مثلاً سندھودیش، پختون خواہ سرائیکی تحریک، اور مہاجر قو می مود منے۔ ان کے ساتھ دوئوں ایکشن فورم اور اس کی مددگار تظیموں یعنی ہیوئوں رائمش ایسوی ایشن، دستک، بیداری، عورت فاؤنڈیش، انسٹی ٹیوٹ آف ووئن سٹریز، ورلڈ پہنجابی کا نفرنس، سندھی ورلڈ کا نفرنس، پختون ورلڈ کا نفرنس، اور سب سے آخر میں ظہور میں آئے والی سرائیکی ورلڈ کا نفرنس، اور سب سے آخر میں ظہور میں آئے والی سرائیکی ورلڈ کا نفرنس کو بھی شامل کر لیجھے۔ بیسب شخصیص (specialized) گروہ ہیں، جویا صنفی امتیاز کی بنیا دیر کام کرتے ہیں یا پھر لسائی تعقبات کی آٹر میں انوسیدھا کرتے ہیں۔ بہ ظاہر شویات تقافت کی ہوتی ہے لیکن میا نی اصل میں سیاسی فورم ہیں۔ کیونکہ بھی سیکولر ہیں اور انڈین شعورو آگھی کو یا کہتان میں عام کرنے کے لیے دفت ہیں۔ شان سطور برغور کریں:

'' ہمیں (یعنی سندھیوں کو ) پاکستان ہے آ زادی دلایں، شمیر کا مسئلہ اپنی موت آپ مرجائے گا'' یہ بات منور اغاری نے دبلی میں کہی۔ ۳۲

ممتاز بھٹو کا ارشاد ہے: ''ایک لا کھ بندے اکٹھے کریں، ہم مینار پاکستان کو اوندھا گرا سکتے ہیں۔'' ۴۵ رسول بخش پلیجوفر ماتے ہیں: ''اگر پنجاب ہی نے حکمران رہنا تھا تو برصغیر کی تقسیم کی ضرورت کیا تھی؟... مرکز (سندھ کے لیے) پانی کی تقسیم کا فیصلنہیں دے سکتا کیونکہ وہاں پنجاب حکمران ہے۔ بہتر ہے سارک ممالک پرمشتل کوئی ٹرییونل اس کا فیصلہ کرے۔''۲۲

ان میں ہے اکش نظیموں کے دا بطے پیرونی قوتوں ہے ہیں اور پیکوئی راز کی بات بھی نہیں ہے۔ مثلاً حال ہی میں انسٹی ٹیوٹ آف وومن سٹٹریز نے ایک سیمینار کا اہتمام کیا۔ اس میں ایک غیر ملکی شریک مہمان نے کہا کہ تقسیم ( برصغیر ) غلاقتی جسے ٹم کرنے کا وقت آپہنچا ہے۔ ایک اور مقرر نے پاکستان اور ہندستان کی سرحدات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا کہ ''یددیوار برگن ہے''۔ اصل بلی تب تصلے ہے باہر آئی جب سیمینار کی شنظم تلبت سعد خان نے اعکشاف کیا:

"م پاکستان کوجنوبی ایشیا کے تناظر میں و مکھتے ہیں۔... ہمیں لورااحساس بے کہ جنوبی ایشیائی شناخت بہت ضروری ہے ... "" "

جنوبی ایشیائی شناخت کی بقا (؟) اِس خاتون کے لئے تزواریاتی ضرورت ہے، کیونکہ وہ پاکستان کواسی جنوبی جغرافیہ میں محبوں رکھنا چاہتی ہے، جس کا افغانستان ، انریان اور مشرق وسطی سے واسطہ ند ہو، حالانکہ پاکستان کے لیے سلامتی اور سہولت اسی مغربی ایشیا میں ہے، جہاں اس کی مسلمان شناخت پر تاخت کا کوئی خطرہ نہ ہو۔

پاکستان کی جانب سے بنگلہ دلیش سے''اپنے جرائم'' کی با قاعدہ معافی مائلنے کی صراحت کرتے ہوئے خاتون کہتی ہیں:

> "جب تک ہم ۱۹۴۷ء اور ۱۹۷۱ء (کے واقعات) کا سیح طور پرسامنانہیں کرتے، ہم بہت سے مسائل کا جواب حاصل نہیں کریا ئیں گے، ندایک

## متحدہ جنوبی ایشیا کے طور پرسامنے آسکیں گے۔'' ۴۸

بالفاظ دیگر،اس نے گھل کرتشلیم کرلیا کہ ایسی کانفرنسیں اور سیمینارا یک تزویراتی ہدف سے حصول کا ذریعہ ہیں، یعنی پاکستان، انڈیا اور بنگلہ دیش کے مابین کنفیڈریشن قائم کر کے برطانوی ہند کی سرحدات کو بحال کرلیا جائے۔

پنجابی ورلڈ کا نفرنس میں مقررین نے مذہب کے سوال پرخوب دل کی مجٹراس نکالی۔ان کا کہنا تھا

اطلاعاتی ماحول اصلاً ملکی سلامتی کے ماحول کا ایك حصه هے۔ اسے ان لوگوں کے رحم وکرم پر نهیں چهوڑا جاسکتا، جنهوں نے اپنے جسم وروح کو اغیار اور اُن کے نظام تصور کے هاتهوں بیچ ڈالا هے۔

کہ فد جب ہندستان اور پاکستان کی جدائی کا سب ہے۔اجلاس میں قر آن کی تلاوت غیر ضرور کی سنجھی گئی کیونکہ ان کے خیال میں بیوہ پاکستان نہ تھا جو جناح کے بیش نظر تھا۔ کا نفر تھا کی کامیا بی کا تذکرہ کرتے ہوئے پیپلز پارٹی کے اہم عہدے داراور کا نفرنس کے چیئر میں فخر زمان نے بتایا کہ:'' چنجا بیت اب ایک نظریہ اور ایک حقیقت بن چکی ہے۔ جو بھی اس کی مخالفت کرے گا ہے گئی کو چوں میں عوامی قوت کا سامنا کرنا ہوگا ۔'' ۵۰

ان گروہوں کے صرف نام من کر ہی پاکستان کے مسلم عوام کو چونک جانا چا ہیے تھا، کیونکہ بیگروہ اپنی تخلیق ہی میں باکستان سے مختلف شناخت رکھتے ہیں، اورا پنی جبلت میں قوم کو منتشر اور منتشم کرنے والے ہیں۔ بہ ظاہر بیا لیک ووسرے سے مختلف ہیں، لیکن پاکستان کی اسلامی شناخت سے نفرت ان کی مشتر کہ خصوصیت ہے۔ ای طرح ہیں بی کستان کو انڈیا میں میٹم یا بصورت و گیردونوں کی نام نہا دکتھیا ریشن اور بہ باطن پاکستان کی غلامی دیکھنا چا ہتے ہیں۔

ايم كيوايم مظهر

كوانسلى تحريكات ميں سے ايم كيوايم نامى عجو بے كاظهور بمارى قومى تاريخ كا أيك تقين واقعه

ہے، کیونکہ اس گروہ کی سرگری کا مرکز ہمارا سب سے زیادہ مالدار صنعتی شہر کرا ہی ہے، جو نی الوقت ہماری واحد ہندرگاہ ہے۔ ایم کیوا یم اس لحاظ سے بھی ہماری تو می زندگی کو بھاڑ کر رکھ دینے والا اہم عامل ہے کہ اس نے کلا سکی مارسی شہری جنگ کے تصور کو عمل شکل دی۔ اس نے شہر کے اہم ناکوں، نگل گلیوں اور گنجان آباد یوں کو اپنی گرفت میں لیا۔ دہشت کو انقلاب کے ایک اہم ہتھیار کے طور پر خوب اچھی طرح سمجھا، برتا اور پر و پیگنڈ اکا ہم انہ استعمال کیا۔ قصہ مختصرا یم کیوا یم کو پیة تھا کہ وہ جا ہتی کیا ہے۔ اس کا ہدف بالکل واضح تھا: انتظامیہ کو صفلون کر کے دمک کو ہندستان سے کا منے کر رکھ دینا، تاکہ ملک کی اقتصاد یات کو بالکل اپانچ کر کے ملک کو ہندستان کے سامنے گھنے نیکنے پر مجبور کر ویا جائے۔ استحصال اور مظلومیت کی داد فریا داس کا چالاک حیلہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ جب ایم کیوا ہم کو کر اپنی اس نے استحصال اور مظلومیت کی داد فریا داس کا جا لاک حیلہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ جب ایم کیوا ہم کو کر اپنی درسیاسی اور انتظامی کنٹرول حاصل تھا، اور وہ مرکز میں بھی شریب اقتد ارتھا تب بھی اس نے دہشت گردی کی کا روا نیوں سے دست بردار ہونا قبول نہ کیا۔

اس کے لیڈر الطاف حسین کے لیے بیضروری تھا کہ شہر میں کیے جہتی باقی ندر ہے اور ایک نیا مہا جرشعور اُ بھر کر سامنے آئے، خواہ ایبا کرنے کے لیے مختلف نسلی گروہوں کو باہم گزانا بھی پڑے۔ اس نے ابتداء پٹھانوں، پنجا بیوں اور دیگر نسلی گروہوں کے خلاف اشتعال انگیز بیانات ہے کی، اور بعد میں ان کے تی کا سلسلہ شروع کر دیا۔ لیکن جب جواب میں کوئی زیادہ بروی مزاحمتی تحریک ندائعی، تو اس نے خود ہی مہا جروں کا فتل بھی شروع کر دیا، تا کہ ایک بار پاکستان سے منقطع ہوکروہ اس کے ہاتھ میں بے جائ مہر ے بن جا کیں۔ پندرہ برس تک شہر میں کشت و خون ہوتا رہا انحوا برائے تاوان کی واروا تیں، ہم پھٹااور زیر دی جمتہ وصول کیا جانا، کرا چی کی روز مرہ زندگی کا اضطراب آگیز بہلو بن گیا۔ آہت موز مرہ زندگی کا اضطراب آگیز بہلو بن گیا۔ شہر شمر کر کی حیثیت شم ہوگئی۔ آہت

## آ بسته بیخوف کی گرفت مین آ کر مایوی اوردل شکستگی کاشکار بوگیا۔ ۵۱

قانون نافذکر نے والی انتظامیہ جو پہلے ہی بدحال تھی، الطاف حسین کی خدمات بجالانے کے لیے اس کے ہاتھ میں موم کی ناک بن کررہ گئی۔ الطاف کے خنڈے پکڑے جاتے ، جیل بھیج جاتے لیکن پھر ہنتے کھیلتے اور فتح کے نشان دکھاتے ہاہر آ جاتے۔ دھمکیوں کے زیرائر آ کر عدالتوں نے انصاف کی فراہمی سے معذوری ظاہر کی۔ الطاف کی دہشت گردشین نے عدلیہ کا کام ناممکن بناکرر کھ دیا۔ وہ دیانت دار پولیس ملازم جنہوں نے فرض کی نگار پرلیک کہا، غیر طبعی موت کا شکار ہوئے۔ شہری سول ادارے، پائی، بحل، گیس وغیرہ محکموں، میں اپنے فعال کارندوں نے نفوذ کے فریعے انہیں عضو معطل بنادیا گیا، تاکدلوگ ان مصائب کے ہاتھوں عاجز ہوئے جہوری عمل کا جہوری شان بناکرر کھ دیا۔ انتخابات آ زادانہ چناؤ کاعمل نہ تھا، باتی سب پھر تھا۔ باربار کی ہڑتالوں نے اقتصادیات کی جان نگال کرد کھ دی، جس کا تاہ کن اثر روزگار اور سرمایہ کاری پر پڑا۔ ۵۲

یہاں وہاں آگ لگا دیے آئل کرنے اور گاڑیاں جلانے کے بتیجے میں لوگ احتجاجاً سرکوں پر آئ پر مجبور ہوتے ، جس سے شہراور ملک کے متعلق غلط تصورات جنم لیتے اور بدنمائی ہوتی۔ لا قانونیت اور اس کے متیج میں پیدا ہونے والی افراتفری ہر چیز پر حاوی ہوگئ ۔ کرا چی شہر دہشت کی کھالی ہن گیا جس میں الطاف ایک نے شعور کی صورت گری کر رہاتھا۔ وہ صورت جو اجنی تھی ، تکی نواتھی اور ہروہ چیز قبول کرنے رآ مادہ تھی جواسے پیش کی حاتی۔

"انڈیا ٹوڈے" سے باتیں کرتے ہوئے الطاف حسین نے صدی کا جھوٹ بولا۔ اُس سے یو چھا گیا:" برصغیر کے مسلمانوں نے تقسیم کے متیج میں کیا پایا اور کیا کھویا؟ بیکنس شیٹ کیا کہہ

ربی ہے؟''اس نے جواب دیا:''مادی لحاظ سے ویکھیں تو ہم نے سب کچھ کھو دیا۔'' مصطلب بہی تھا کہ بشمول الطاف حسین سارے مہاجر ہندستان میں ہی رہ جاتے تو بہتر ہوتے۔
الیے واہیات اور بے تلئے بیانات کا مقصد جن کا کراچی والوں کے سابی اور سیاسی حالات اور
زمینی حقائق سے کوئی واسط نہیں بنتا تھا، صرف بیٹھا کہ شہر کے باسی اپنے گھر میں اجنبی بن کر بے
وجود کھومتے رہ جاتے۔ تصدیح تقرر کسی بھی دوسرے گروہ کی بہ نسبت ایم کیوایم نے ہماری قومی
نفسات برسب سے زیادہ اثر ڈالا۔اس کی وجوہ درج ذیل ہیں:

اولاً، یہ واحد شہری گوریلا گروپ ہے۔

فانيًا، اے این اختیار کردہ طور طریقوں میں جزوی کامیا لی نصیب جو گی۔

قالتاً، اس نے ایک نئی نملی شناخت کوجنم دیا اور باقی قوم سے مہا جروں کی مکندا جنبیت کا زج بویا۔

رابعاً، یہ واحد گروہ ہے جس نے پاکتان سے باہرا پنے آپ کوستم رسیدہ ظاہر کرنے میں کامیابی حاصل کی۔

خامساً،اس کا آ زمودہ ماؤل دوسرے شہروں میں بھی زیمک لایا جاسکتا ہے،جس کے نتائج ہماری قوم کے لیے بہت ہولناک ہو سکتے ہیں۔

ایم کیوایم بین الاقوامی سوشلسٹ تج یک کے ایک بازو کے طور پرونیاوی امور بین خالصتاً سیکولر نظام نظری حالل جماعت ہے۔ ان کے نزدیک اسلام رجعت پند ہے، انسانی تاریخ کے ایک خاص ارتقائی دور کی پیداوار ہے جس کا کوئی مصرف اب باقی نہیں رہا۔ ای سیکولر نظر یے نے ایم کیوایم کو نبیا دی سہارا دیا، یعنی اس کے خیال بیس عوام کے نزدیک اصل اجمیت لسانی پہچان کی ہے، ان کی اسلامیت کی نبیں۔ ایک لئے ایم کیوایم کے نزدیک اسلامیت کی نبیں۔ ایک لئے ایم کیوایم کے نزدیک اسلامی شعور نا قابل قبول ہے،

کیونکہ اسلامی شعورعام لوگوں کا ہندستانی یا کی اور رنگ میں رنگا جانا بہت مشکل بنا تا ہے۔ نیز چونکہ مسلم شعورفکرِ اسلام سے سرشار ہے اور ہندوانڈیا کے سامنے چیلنج کھڑ اکر تا ہے، مسلمان سوسائٹی کی نسلی بنیادوں رتقیم و خلیل ایم کیوایم کے لیے لازم کی حیثیت رکھتی ہے۔

میں بتاتا چلوں کرنوآ بایاتی قوتوں نے جب سے غلبہ واستیلا کوشعار بنایا تو ان کے زیرتسلط متبوضات میں قومیوں کا تصور ان کا سب سے کاری جتھیار رہا ہے۔ ایک سامرا جی تصور جے نوآ بادیاتی قوتوں نے پروان چڑھایا، اس جتھیار کا استعال مقامی اُجرتی ایجنٹوں کے ذریعے ہوتا ہے کہ حکوموں کے علاقے تبضے میں لیے جا کیں اور اپنے مفاوات کا سلسلہ آگے بڑھایا جائے۔

'' دی پالیکس آف مکه'' نامی ایک خفیه دستاویز میں ٹی ای لارنس عرف لارنس آف عربییا نے اس سوال کا سامنا کرتے ہوئے لکھا ہے:

> ''عرب ترکوں کی بہ نسبت زیادہ متلون ہیں۔ اگر ہوشیاری سے معاملہ کیا جائے تو وہ ایک رنگارنگ کی سیاسی پنگ کاری پر قانع رہیں گے۔ یہ چھوٹی چھوٹی باہم عاسد نوابیاں اس قابل نہ ہوں گی کہ باہم متحد ہوکر کسی ہیرونی قوت کاسامنا کرشکیں '''۴۳۵

الطاف حسین • 192ء کے عشر سے میں بلا بردھا، جب مشرقی پاکستان کے سیکواروں نے اسلاک بنیاد پر قائم پاکستانی شناخت کو خیر بادکہااور بنگلہ قومیت اختیار کی۔ یہی وقت تھاجب انڈیا بنگلہ دلیش کی مہم کامیابی سے سرکر کے باقی ماندہ پاکستان میں نئے فقنے جگانے کی تلاش میں تھا، چونکہ کامیابی نے بندووں کو حوصلہ دیا تھا۔ وہ سوچنے کیکداگردہ بنگلہ دلیش میں کامیاب ہوسکتے ہیں

تو کہیں اور بھی اس کا امکان ہے۔ بنگلہ دیش میں آن مائے ہوئے منصوبہ کی نوک پلک انہوں نے مزید سنواری جو کچھ یو رختی:

- پاکستان کی مسلم امد کی اسلامی امنگوں کوموت کی نیندسلا دو۔اس کے لیے سیا می ساجی دوائر میں اسلامی معیارات کمال کو پھلنے بھو لئے سے ردکو۔
- اسلام کے باہم جوڑنے والے تعلق ہے کث کررہ جانے والوں میں بنگالی تصور قومیت کا بودالگاؤ۔
- سیکولروں کی سر پرسی کروجنہوں نے آ گے بڑھ کرعلیحدگی کی تحریف کے ہراول کا کردارادا کرنا ہے۔

  - اردوبو لنے والے بہار بول اور بنگا لیول کے ورمیان نفرت پیدا کرو۔
    - اعداد وشار کا کھیل کھیلوا ور جور وستم کی سی کیفیت کوجنم دو۔
  - تفیک تج بیف تمسیخ اور کردارگشی که زر بیداسلامی عناصر کو به اثر بنا کرر که دو ـ
    - مسلح افواج كوبدنام كرو-
- ۔ ساجی احچھوتوں، ٹھگوں اور جرائم پیشہ افراد کو بھرتی کر کے ایک جوابی مسلح باز و کھڑا کردو۔
  - ان مسلح غندول کوسر حدیار ہندی علاقے میں بناہ گا ہیں مہیا کرو۔

ہماری خوش قسمتی ہے کہ مشرقی پاکستان کے برنکس کراچی انڈیا کے لیے ایک مشکل جغرافیائی کلزا ہے، کیونکہ قو میت پر بنٹی کسی بھی تصور کی کامیا بی کے لیے ایک خطر بین ضروری ہے۔ کراچی بیس مختلف نسلی اور لسانی گروہ ہیں۔ بیا کی طرح سے چھوٹا پاکستان ہے، جس بیس دوسرے علاقوں ہے آئے ہوئے صحت منداور جفائش نسلیس رہائش پذریو ہیں۔ جب تک ان سب کوا کھاڑ نہ

پھینکا جائے شہر یہ ری طرح 'مهاج'' رنگ اختیار نہیں کر سکتا۔ ایم کیو ایم نے پٹھانوں، پنجابیوں اور سندھیوں کے قتل کا سلسلہ اس لیے شروع کیا تھا کہ یہ سب طیش میں آ کر ایک دوسرے کی گرد نمیں ماریں اور یوں مسلم قومیت کوادھیر کردکھ دیں۔ تاہم قوم، اسلام جیسا کچھ بھی وہ باتی روگیا تھا، کی وحدانی قوت کے تحت نجوی رہی۔

انڈیا کے لیے اس منصوبے پر عمل کے لیے مشکلات میں اضافہ اس حقیقت ہے بھی ہوا کہ مہاجر پورے پاکستان میں بگھرے ہوئے موجود تھے اور ان کی کوئی ایک محکم علاقائی شاخت سامنے ندآ سکی سبھی پاکستانی مہا جروں کی بولی ہولئے تھے، انہی کی ہی شروانیاں زیب تن کرتے تھے۔ ان کے اطوار اور کھر کھا و اور ان کے سابی رو یوں نے قابل قبول معاشر تی معیارات قائم کیا۔ الطاف نے اُس وقت کراچی و الوں کو تو ہی دھارے سے کا شنے کی اپنی می کوشش کرلی، جب اس نے پٹھانوں، پنجابیوں اور بلوچوں کی بوریوں میں بندالشیں اندرون ملک ان کے علاقوں میں جبیبیں۔ اس نے اس مقصد کے حصول میں بھی کوئی کسر نہ چھوڑی کہ وہ ان ' باہر' سے آ کرآ باد ہوجانے و الوں کو لئے بدمعاش دکھا کر انہیں کراچی کے امن اور ترتی کا دشن فابت کے روے اور اس طرح ملک بھر میں اسانی فتنوں کی آگ گا کڑوام کوایک دوسرے سے دست و کروے اور اس طرح ملک بھر میں اسانی فتنوں کی آگ گا کڑوام کوایک دوسرے سے دست و کریان کردے اور اس طرح ملک بھر میں اسانی فتنوں کی آگ گا کڑوام کوایک دوسرے سے دست و کریان کردے لیکن الطاف ہار گیا۔ یا کستان کے سلمان عوام یہ بازی جیت گئے۔

#### نيامرحله

بحثیت توم ہم لوگ اپنی سلامتی کے مسائل کے ضمن میں بہت سادہ لوح واقع ہوئے ہیں۔ آزادی پر آ دھی صدی سے زیادہ گزر چکی۔اس دوران ہمارے خفیہ ادارے سلامتی کا کوئی ایسا معقول اور قابل عمل تصور دینے میں بُری طرح ناکام رہے ، کہ جس سے ہمیں خطرات کے ان ماخذوں کا کچھاندازہ ہوتا جو ہماری بقا کے دشمن ہیں۔ یہایجنساں معاشر ہے کو یہ یا در کرانے میں بھی ناکام رہیں کہ جمہوری اظہار رائے اور تخریب میں خط امتیاز کیا ہے۔ زیادہ تروقت ان کا تو ی سلامتی کا تصور صرف خارجی حملہ کوہی قابل توجہ مجتار ما، ما پھروہ حکومت وقت کے خلاف حائز کشکش کرنے والی حزب اختلاف کو نا کام کرنے کے اُوجیز بن میں رہیں ۔ انہیں مجھی اس بات پر شجیدہ توجید دینے کی ضرورت محسوں نہ ہوئی کہ نفرت کی ساست کرنا مملکت کو بے بنیاد ا كانى بنا كرگاليان دينا، اور ملك ئى تخلىق كو' تاريخ كا عجوبه' بتانا بير ونى طور ترخليق شده تصورات ہیں۔ای طرح یہ بات کہ سلم قومیت کے خلاف نسلی عصبیت پر زور دینا بھی اپنی اصل میں غداری کے مترادف ہے، کھی ان سلامتی کے ذمہ داروں کے حاصیہ خیال میں نہ آیا۔ اگران ا یجنسیوں میں رتی بھرانٹملی جنس ( دانش ) بھی ہوتی تو انہیں ایم کیوایم اورسندھی قوم برست ' دجتقم'' گٹے جوڑ کا بروقت انداز ہ ہو جاتا ،اورانہیں ایک ایسےصوبے میں اس نا جائز ملاپ کے " تکلیف ده امکانات کا احساس ہو جاتا، جسے ہندستان پاکستان کاعضو نازک (soft belly) سمجھتا ہے۔ یہ یقین کرنے کی معقول وجہ موجود ہے کہ نہ توانیجنسی کے'' راڈاروں' نے اس ملاب کا پید چلایااور نداسے نا کام کرنے کی مناسب حکمت عملی اختیار کی۔ یہ کسے ہوا کہ دوایسی قوتیں جو یا ہم حریف تھیں اورجنہیں ایک دوسرے کی بقاہے بخت نفرت تھی ، ماہم شہر وشکر ہوگئیں ، یہ کیے ممکن ہوا کہ الطاف جے اپنے سندھی ہونے ہے اٹکارتھا، چولا بدل کرسندھی بن بیٹھا ہے؟ کیا خفیہ ایجنسیوں کے دستاویزی محافظ خانوں میں ان لوگوں کے حوالے سے اپیاموا ذہیں ہے، جےسامنے رکھ کرانظامہ سلامتی کے حوالے ہے پنتہ اور معقول فصلے کرسکتی؟

فروری۱۹۹۲ء کا قصد ہے جب کراچی کے ''حسرت موہانی ہال'' میں گلے بھاڑ کرنعرے لگائے گئے:''سندھ میں ہوگا کیسا گزارہ، آ دھا ہمارا آ دھا تہمارا''۔ ۵۵ ای برس جب پیپلز پارٹی شانیاً، یه بات اشد ضروری هے که اس بات کا احساس کیاجائے که میڈیا مملکت اورمعاشرے کے لیے هوتاهے نه که مملکت اورمعاشره میڈیا کے لئے ۔ الهٰذا اسے لازماً اپنی حدود میں رهنا هو گا۔

کنا مزدکرده وزیراعلی عبدالله شاه کی پی پی حکومت نے لمیرکو جُد اضلع کی حیثیت دینے کا فیصلہ کیا تو الطاف نے اس کی مخالفت کی کہ یہ فیصلہ کراچی کے مفاد میں نہیں۔ جواب میں سندھی سوشلسٹ قوم پرست لیڈر قادر گئی نے الطاف کے اعلانِ مخالفت کو ہدف طامت بنایا۔ عبدالله شاه کی حکومت الطاف کی دعونس و حمکی کے جواب میں جیسی پھے تذبذب اور تیجی چاہٹ کا شکار ہوئی، شاه کی حکومت الطاف کی دعونس و جست گرد تنظیم کی بلیک میل' کا نام دیا۔ اس طرح کے دیرینہ بغض دعداوت کے ہوتے ہوئے آئیں کس جوڑا کہ دونوں نے ل کر شرا تگیز فیض دعداوت کے ہوتے ہوئے آئیں کس جیز نے آگیں میں جوڑا کہ دونوں نے ل کر شرا تگیز فیرے نام کی بلیک میاں سے آئی ؟''

ان دو تظیموں کا گئے جوڑ کوئی غیر شجیدہ مسئلہ نہیں ہے کہ جے نظرانداز کیا جاسکے۔ دونوں تظیموں کو احساس ہو گیا ہے، اور آنہیں انڈیا کی پشت پناہی بھی حاصل ہے، کہ '' کراچی کے بغیر آزاد اسندھ نا قابل تصور ہے۔ اور سندھ کے بغیر آزاد کراچی اس ہے بھی زیادہ نا قابل عمل تصور ہے''۔ اب بیگان کرنا کہ دفت کے ساتھ ساتھ بیٹر جی سلسلہ خود بہ خود ختم ہوجائے گا، یا بیک مام آدمی کا فہم و شعورا تنا پخت ہے کہ وہ ان قوتوں کے پیچنے نہیں چلے گا، زی سادگی اور ابلہ فریجی ہے۔

آ یے پہلے الطاف حسین کو دیکھیے ۔ان صاحب نے سیاستدان کا نقاب اوڑ ھا ہوا ہے جب کہ

اس کے افعال واقد امات اسے اتنا پکا تخریبی ثابت کرتے ہیں کہ ماضی ہیں صوبہ اور مرکز کی سطحات پرشر یک افقد ار ہو کر بھی وہ تو می احساسات کا صال انسان نہیں بن پایا۔ پاکستان کو ذرخ کر کے رکھ دینے کی اس کی شیطانی خواہش آئی شدید ہے کہ اس نے کسی مہاجر ،سندھی ، پنجا بی اور پھان کو نہیں بخشا۔ اس کا ایک بی مشن تھا کہ جیسے بن پڑے کرا چی اور حیدر آباد کا کنٹرول حاصل کیا جائے ، تا کہ اپنے مخصوص ایجنڈ ب پر عمل در آمد کیا جا سکے۔ بیدا پجنڈ اکسی اور کی بہ نہمت ہندستان کے مقاصد زیادہ کی رپ کرتا ہے۔ ملک کی حکمر ان اشرافیہ اور فوج کی خود آرائی اور خود بہندی سے خبہ پاکراس نے برسوں کرا چی کوخون میں نہلایا۔ صرف اپر یل ۱۴۷۹ء کے ایک مہینہ کے دوران ۱۵ افراد جان سے گئے، ۱۳۷۵ گاڑیاں جلا کردا کھ کردی گئیں اور پانچ مقابات کر بریم دھا کے ہوئے (صرف جنوری ہے جو لائی ۱۴۹۱ میں ایک انٹرویو میں اس نے صاف صاف کہا تھا:

کا گھنا دُنا کھیل اس کے پیش نظر ہے ؟ می 1990ء میں ایک انٹرویو میں اس نے صاف صاف کہا تھا:

ذروگوں کود یوارے دگا یا جار ہا ہے۔ آج وہ عبد اصو ہے کی بات کر دے ہیں۔ کل وہ عبد ا

یقینا اس میں کوئی قباحت نہیں کہ اچھی حکومت کاری کی خاطر نے انظامی یونٹ قائم کیے جائیں۔لیکن الطاف کے ذہن میں تو کچھ او رہی نقشہ ہے۔مشہور ہندی ہفت روزے بائی الطاف کے ذہن میں تو کچھ او رہی نقشہ ہے۔مشہور ہندی ہفت روزے اٹنی یاٹو ڈے'' کے سینئر ایڈیئر شکی کر گیتا ہے اپنے جون 1998ء کے انٹرویو میں اس نے اپنی اس خواہش سے پردہ پوری طرح اُٹھا دیا کہ پاکستان اور ہندستان کی کفیڈریشن قائم ہو۔ الطاف حسین کا وفود شرماسے ۵ نومبر ۲۰۰۷ء کا انٹرویو بھی اس تنم کے خیالات کا عکس ہے۔ الطاف حسین کا وفود شرماسے گہ تھے دیکھتے ہوئے کیا آپ کے خیال میں برصغیری تقسیم خلطی تھی ؟''

الطاف حسین کا جواب تھا:''اگر میں اُس وفت ہوتا تو میں اس کے حق میں ووٹ نید یتا۔'' اس سے زیادہ کسی کی بد باطنی کا اور کیاا ظہار ہوسکتا ہے۔

الطاف کی ؤ وتقریر جوائس نے ۵ نومبر ۲۰۰۴ ، 'نهند وستان ٹائمنز' کے زیرا ہتمام کا نفرنس میں کی ، اُس نے تو الطاف کے حق میں شک کا فائدہ بھی رہنے نہ دیا۔

موصوف نے موضوع ہے ہٹ کردوقو می نظریے کی تذلیل کی۔

دوقو می نظریے کے خلاف ہرزہ سرائی کرتے ہوئے ، اُس نے کہا ''(یہ) پچھلے پانچ عشروں سے اس علاقے کےلوگوں برنا قابل بیان اہتلاءومصائب مسلط کیے ہوئے ہے۔''

اس سوال پر کہ ہندستان اور پاکستان میں مکالمہ جاری رہنا جا ہے، الطاف پھر بہکا اور مکالمہ کے بجائے دونوں مما لک کے در میان کنفیڈریشن کی بات کرنے لگا۔ بقول اُس کے:

''صرف ایم کیوایم جیسی جمهوری قوت ہی مرکز میں آگر جنو فی ایشیا میں یور پی یونین کی طرز کے اتحاد کی طرف پیش قدی کر سکتی ہے۔''

چند برس پہلے آل پارٹیز حریت کانفرنس کے سابق سیکرٹری جزل جناب غلام مجمع خینوا سے
انسانی حقوق مے متعلق ایک اجلاس سے واپس آئے تو ایک مجلس میں انھوں نے ہم تن گوش
سامعین کو بتایا کہ وہ بھارت اورا یم کیوا یم کے ما بین خطرناک رابطوں کے گواہ ہیں۔ضفی صاحب
نے مقبوضہ شمیر کے ایک شناسا کشمیری پنڈت کو جنیوا میں و یکھا،جس کے پاس ایم کیوا یم کے لیے
تشمیری مواو تھا،جس میں پاکستان کو کرا چی میں ایک ظالم قوت کے طور پراجا کر کیا گیا تھا۔صفی
نے جیرت زدہ ہوکر پنڈت سے یو تھا کہ وہ ہیںسب کیوں کرر ہاہے؟ بھارتی پنڈت کا جواب تھا:

''یاورکھوا کشمیرکا''ک''اورکراچی کا''ک' مشترک ہیں''۔اس طرح کی کسی بھی ہیں الاقوامی کانفرنس میں جب پاکستان اورکشمیری نمائندول نے تشمیریں بھارتی مظالم اورانسانی حقوق کی پامالی کا تذکرہ کیا،ایم کیوایم نے فوراُاس کامواز نہ کراچی کی صورت حال سے شروع کردیا۔

الطاف کی برنسبت آ زاد خیال اور شدت پسندسند هیوں سے بھارتی را بیطے پُر انے لیعن • ۱۹ اء کی د بابی ہے ہیں۔ بی ایم سید اور سند ہوؤنش فیڈ ریش سند ہی کا اسلامی شناخت کو سیکولرسند ہو دیش شعور ہیں بدلنے کے لیے جان تو رخمت کرتے رہے ہیں۔ بی ایم سید کی کتا ہیں' ہمیدیا د ریش شعور ہیں بدلنے کے لیے جان تو رخمت کرتے رہے ہیں۔ بی ایم سید کی کتا ہیں' ہمیدیا باکستان خے تقن خفال کھیے' ( پاکستان کو اب ٹوٹ پھوٹ جانا چاہیے )۔ اور' سند هودیش: زیجیروں میں جکڑی ہوئی تو م' اسی مقصد کی خاطر کھی گئیں۔ آ زادرو لا اوین جنونی بالیقین سند ہو کو دو مختار کملکت د کھنا چاہتے ہیں۔ لیکن اندرون سند ہو، کراچی اور حبیر آ باد کی غالب آ بادی پاکستان کے تق میں ہو، تو یہ مقصد حاصل نہیں ہوتا۔ اسی لیے ہندستان نے ضرور می جانا کہ کراچی کی جدا گانہ مہا ہر شناخت ہو۔ جب • ۱۹۸ء کے عشرے میں الطاف حسین کراچی کے افق پر کی جدا گانہ مہا ہر شناخت ہو۔ جب • ۱۹۸ء کے عشرے میں الطاف حسین کراچی کے افق پر ایک شعلہ باراحتجا بھی کے لیے الطاف کو اولیت دینا اسے مناسب اور موزوں لگا۔ شاید انڈیا میں بات میں تھا کہ ایک دو سند ہیں تھا کہ ایک تو ت کیا ہڑتا لوں ، تخ بی بم باری ، اور یہاں وہاں قبل کی واروا توں کے ذریعے گھونٹ کررکھ دیا جائے رکراچی پاکستان کی شدرگ ہے۔ الطاف کی پیٹے تھی گئی کہ وہ اس ہم میں دانت کا گلا ہڑتا لوں ، تخ بی پاکستان کی شدرگ ہے۔ الطاف کی پیٹے تھی گئی کہ وہ اس ہم میں دانت کا ڈر میں دانت کا ڈر میں کی باری ، اور یہاں وہاں قبل کی پیٹے تھی گئی کہ وہ اس ہم سے گھونٹ کررکھ دیا جائے کراچی پاکستان کی شدرگ ہے۔ الطاف کی پیٹے تھی گئی کہ وہ اس ہم

جزل مشرف نے نوازشریف کودھکا دیا تواس ہے ایم کیوایم کواچھی خاصی ضرب گئی۔۱۱ اکتوبر ۱۹۹۹ء کی شام نے صورت حال میں ڈرامائی تبدیلی ہیدا کردی۔ایک اردو ہولنے والے نے، جےائم کیوائم کی لفت پکامہاجر بتاتی ہے، ایک طاتور پنجابی وزیراعظم کورخصت کردیا تھا۔ ایک بی جست میں مشرف کے اقتدار میں آنے سے ایم کیوائم کے سیاسی فلنفے کی دھجیاں بھیر کررکھ دیں۔ اس عجیب وغریب صورت حال میں پھنس کر الطاف نے مشرف پرالزام لگایا کہ وہ ہیئت مقتدرہ کا بندہ ہے، جے آئی الیس آئی نے اپنے مقاصد کے لیے استعال کیا۔ البتہ کرا پی اور باقی ملک میں لوگ جان گئے کہ الطاف کینہ ورہی نہیں، ملک اس کی باتیں منطق سے عادی ہیں۔ کون نہیں جا تا کہ آئی الیس آئی کے لیفشینٹ جزل مجمودا حمد کا تقر رمشرف نے کیا اور محموداً ردو خوان نہ تھا۔ اگر مشرف کا میاب رہتا ہے قوہ کرا پی والوں کا ہیرو قرار پائے گا، جے الطاف کی پریشانی ذہری تھی۔ اگر مشرف کا میاب رہتا ہے قوہ کرا پی والوں کا ہیرو بوگا کہ الطاف خودا ہے گھر میں مشرف کے ہاتھوں ہا رجائے گا۔ اس متوقع نقصان سے بے ہوگا کہ الطاف خودا ہے گھر میں مشرف کے ہاتھوں ہا رجائے گا۔ اس متوقع نقصان سے بے چین ہوکر اس نے اپناز ہر دوقو می نظر سے پر انٹریل دیا، جے وہ ایک ' لحت' ترار دیتا ہے۔ الطاف کے لیے بیمسئلہ اپنے زیرا اثر علاقے کا تھا جس میں قدم رکھ کرمشرف نے ہرترین جرم کا الطاف کے لئے بیمسئلہ اپنے زیرا اثر علاقے کا تھا جس میں قدم رکھ کرمشرف نے ہرترین جرم کا الطاف کے لئے بیمسئلہ اپنے زیرا اثر علاقے کا تھا جس میں قدم رکھ کرمشرف نے ہرترین جرم کا الرکاب کیا تھا۔

لبرل آزادروؤں کے خیال میں مشرف نے دوسرا غلط کام بیکیا کہ اختیار واقتد ارکوغیر متوازن انداز میں نجی سطح پر نتقل کرنے کی کوشش کی ۔خواتین کی ۱۳۳ فیصد لازمی نمائندگی کی ہے ہودگی اپنی جگہ ،مشرف کا منصوبہ کجل سطح پر شرکت اقتد ارکا بہترین فارمولہ تھا۔ بھارت پیند آزاد خیال لادین جانتے تھے کہ بیمنصوبہ کا ممیاب ہوا تو ان کی تخریب سیاست کا فارمولہ ان کے ہاتھ سے چھن جائے گا۔ چنانچے موقع تھا کہ بیآزاد خیال لادین عناصر آپس میں مل جا کیں۔ پانی کی کی کا سیامنا ہوا تو انہوں نے فضا کو ایک ڈھال کے طور پر استعال کرنے کا سوچا کہ پاکستان کو غیر مشکل مرنے کے معلوم ومعروف منصوبہ کو کیسے بروئے کا رافیا جائے۔ ہردومرے تخریجی عضر کی طرح

انہیں بھی یاد نہ رہا کہ ان کی جانب سے پانی کی کی کے دلائل اور پنجاب پر الزام تراثی میں برافض ہے۔ پانی بہرکیف صوبہ سرحداور پنجاب سے بہتا ہواسندھ پنجتا ہے۔ اوالذکر دونوں صوبے دریا کے سندھ کے بالائی تاکے پر بیٹھ ہیں۔ بدایک الی مشتر کہ میراث ہے جو پاکستان کے لوگوں کو باہم متحدر کھنے کا باعث ہے، ان کی جدائی اور تفریق کا سبب نہیں لیکن آزاد خیالوں کا اصل ایجنڈ ایچھاور ہے۔ جیسا کہ میں نے پیچھے ذکر کیا ہے، کا مارچ کو دبلی میں انڈین پر لیس سے ہاتیں کرتے ہوئے سندھ ورلڈ کا قرائس کے منور لغاری نے احداد کی ایک کی اور کہا: ''جمیں یا کہتان سے آزادی دلادو، شمیر کا جھڑ اختم ہوجائے گا۔''

کوئی نگاہ اٹھا کر دیکھنا چاہے یا نہ چاہے،لیکن نوشتہ دیواریہی ہے کہ: پاکستان کے دشمن سیکولر جماعتوں کوآلۂ کاربنا کر ملک میں ایسا انتشار پیدا کر سکتے ہیں، جوسنعیا لے نہ سنیصلے گا اور جو دشنوں کے تزویراتی مقاصداور عزائم کے حصول کومزیدآ سان بنادےگا۔

## اس صورت حال كاجواب كياب؟

پاکستان مخالف گروہوں کو غیر موثر بنانا لازی ہے۔ ان گروہوں کی وہ رگ شرکاٹ دینی چاہیے،
جس کے ذریعے بیانڈ یاسے غذا حاصل کرتے ہیں اور آئہیں کڑی سزاد ہے کر عبرت کا نمونہ بنا
دینا چاہیے۔ بے نظیر بھٹو کی انڈیا کے ساتھ کنفیڈریشن، باری باری کی صدارت اور مشتر کہ کرنی کی
تجویز، اور بھراس تجویز کو پیپلز پارٹی کی ہر طح پر پذیرائی ایک گہرے اندرونی مرض کی نشان دہی
کرتی ہے، جسے بڑھنے سے تھیلنے ہے روکنا ہے۔ بے نظیر کی ہی تجویز اس لیے بھی بے حد تباہ کن ہے
کہوہ ایک بڑی پارٹی کی سربراہ ہیں ۔ اس سے سیکولرسیاسی رجحانات کا اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ
اختان سروافق اور پاکستان محافق اور پاکستان موافق اور پاکستان محافق اور پاکستان محافق اور پاکستان محافق اور پاکستان محافق اور پاکستان محافق

## سیاست میں فرق روار کھا جاتا ہے۔

سکی معیشت کا منظر دیکھیے ۔ قرض دینے والے اداروں نے معیشت کو بڑی طرح سے جکڑا ہوا ہے اور اُن سے ابھی جان چیر اُن ہے۔ یہ صحیح ہے کہ موجودہ اصلاحات بہت پہلے ہو جانے چاہیں تھیں لیکن ایک مستعداور رواں دواں معیشت ہوں وجود میں نہیں آئے گی کہ صارفین کی جیبیں خالی کردی جا کمیں۔ عام صارف جس کے بل پر اقتصادیات کی گاڑی چلتی ہے، مالی طور پر بدحال ہے۔ جب تک سول اور ملٹری پیوروکر لیں شفاف طریقے سے اپنے مصرفاند اخراجات کو لگام نہیں ویتی اور جب تک صارفین کی تو تعربی بار ہاراً تارچ جماؤا قضادیات کے کو تا تعربی دیات کے کو تعربی اور جرکت و نمویس رکاوے ہے۔

اس کے ساتھ ہی نوکر شاہی کونوآ بادیاتی ذہنیت سے چھٹکارا حاصل کرنا ہوگا۔ اس کی بے جا رعونت، کام سے عدم رغبت اوران کی صرح نااہلیت لوگوں کومملکت سے بے گانہ بنارہی ہے، جس سرکاری دفتر کودیکھیں ایک عقوبت خانہ بناہوا ہے، الا ہاشاء اللہ۔

اہم ترین ہات ہیہ ہے کہ ۱۹۷۱ء کا دستور مملکت اسلامی جمہورید پاکستان کے معاملات چلانے کا بہترین ذریعہ نہیں، کیونکہ '' قراداوِ مقاصد'' کو چھوڑ کر جو ایک تخلیقی اوراجتهادی کوشش تھی کہ تحریک پاکستان کے مقاصد کو دستوری رنگ دیا جاسکے، اس کو ایک طرف رکھیں تو دستور کی باتی ساری دستاویز نوآبادیاتی ذبمن داقد ارکی خوشہ چینی پہنی ہے۔ دستور کوموڑ بنانے اور قوم کو بے ایمان اور بے اصول سیاست وانوں کے چنگل سے بچانے کے لیے اس قومی دستاویز میں بعض بنیادی ترامیم ضروری ہیں۔

صدر وزیراعظم شویت یا تو عدم استحکام اور مکراؤ کا ذراید ہے یا تذہر سے عاری ایک عیارانہ انتظام ہے، کہ جس میں وزیر اعظم بغیر کسی صدارتی قد غن کے من مانی کرے۔ ایسے نظام میں قدر صدرایک عضو معطل ہے، میں قدر صدرایک عضو معطل ہے، جس کے پاس مراعات قو ہیں مگر کوئی کا منہیں ہے۔ پاکتان میں صدر کا عہدہ چونکہ شاہ برطانیک جب ہے کتان میں صدر کا عہدہ چونکہ شاہ برطانیک چربہ ہے اس لئے موخرالذکر کی طرح صدر پاکتان کوئی غلطی خبیں کر پاتا۔ وجہ ظاہر ہے: غلط کام کا امکان وہیں ہوتا ہے جہاں کا م ہوگا۔ یہاں خیر سے کام کان وہیں ہوتا ہے جہاں کا م ہوگا۔ یہاں خیر سے کام ہی نہیں۔ ایک بے اختیار صدر ہماری ہی گامہ خیز اور شورش بہند سیاسی صورت حال میں فالتو بلکہ فرونا چیز ہے۔ جو بحران دور کرنے میں کوئی فیصلہ کن کردار ادانہیں کرستا۔

ظُر فد تماشہ ہیہ ہے کہ یے صدارت اس صلقہ استخاب یا استخابی کالج کی مر ہون منت ہے جس پر غلبہ وزیراعظم کی پارٹی کو حاصل ہے، یوں روز اول ہے ہی بے چار ہے صدر کی حالت پہلی ہوتی ہے۔ اسے وزیراعظم کا بندہ بن کر رہنا ہوتا ہے۔ یہ صدارت کی تو ہین ہے۔ اگر وہ خمیر کی آ واز پر لیک کہنا ہے اور تو می مفاوات کو مقدم رکھتا ہے تو گویا اپنے لیے مصائب کو دعوت دیتا ہے۔ قصہ مختصر پاکستان کا صدرایک بے ضرر، قوت فیصلہ ہے محروم اور تو می خزانے پر ایک ہو جھ کہ پچھ کہ کے حد کرنے کا اہل بی نہیں ۔ قوم کو اینے صدر کی ضرورت ہے جو اس کے مفادات کا نگہبان ہو۔ ایک ایسار ہنمائی دینے والاصفیری (whistle blower) جو اس بات کو بیٹنی بناتا کہ مملکت اور کو میت مزل ایسار ہنمائی دینے والاصفیری لفظ اور معنا پیروی کرتے۔ اس سے ایک طرف تو سمت منزل اور افزائش و نمو کی مفاز دوسری طرف تو سمت منزل اور افزائش و نمو کی مفاز دوسری طرف تو سمت منزل اور افزائش و نمو کی مفاز دوسری طرف تو دوسری کئی وجوہ تھیں :

اول، جس پارٹی نے بدوستور بنایا، ؤه اپنے مزاج میں سیکوارتھی قر ارداد مقاصد أے در ق

میں فی تھی،جس مے کھی طور پرچشم پوٹی کرنااس کے لیے ممکن نہ تھا کہ سواد اعظم اُس کی پُشت پر کھڑی تھی۔

دوم، پیپلز پارٹی کے بیشتر ارکان اپن وہن اور جذباتی ساخت میں نوآبادتی نظام کی پیداوار تھے۔ ہر چند کدان کالہجہ عوامی اشتراکی تھا۔ و وقر ارداد مقاصد کو ملک میں مطلوبہ مقام دینے کو تیار نہیں تھے۔

سوم، پیپلز پارٹی کے قائد ذوالفقارعلی بھٹو نہ صرف اپنی ذات کے اسیر تھے، بلکہ اقتدار اورطاقت کاارتکازا پی ذات میں چاہتے تھے۔اُنہوں نے صدرمملکت کے عہدے کو بے تو قیر رکھناضروری مجھا۔

صدر کا انتخاب لاز ما براہ راست ہونا چاہیے۔ کیکن انتخاب سے قبل اسے ہیتِ مقتدرہ اور خفیہ اداروں کی منظوری اور تا ئید عاصل ہونی چاہیے جواس امر کی تصدیق کریں کداس عہدہ کے لئے مکندا مید وارنہ صرف عظیم محبّ الوطن ہے بلکہ اس کا تقر راور سندِ اعتبار قطعی بے عیب ہے، ایک بالغ راست ذبن اور مضبوط کردار کا حال مخف جس کا ہیرونی قوتوں ہے کوئی رابط اور تعلق شہوب سب سے اہم بات میہ ہے کہ وہ د باؤ برداشت کرنے کی صلاحیت سے بہرہ مند ہواور بروقت سی فصلے کرنے کا اہل ہو۔

پاکستان کی بے مغزسیاست کے پس منظر میں اچھی بات تو بیھی کہ صدارتی نظام لا یا جائے ،صدر مملکت کا پُور رے ملک سے براہ راست انتخاب ایک اہم پیش رفت ہوگی کیونکہ اس سے تو کی لیک جہتی اور وحدت پیدا ہوگی۔وزیر اعظم کا حلقۂ انتخاب چونکہ اُس کا اپنا حلقہ نیابت ہوتا ہے،اس کئے وہ وہ اسپر بن کررہ جاتا ہے۔نو از شریف اپنے دور حکمرانی میں لا ہور کا نمائندہ تھا جس کی تمام تر توجہ اپنے حلقے پر مرکوز تھی۔ای طرح یوسف رضا گیلانی ملتان سے باہر نگلتے ہی

نہیں، بیؤ ہنیادی خامی ہے جو ۱۹۷۳ء کے دستور کی کو کھسے پیدا ہوتی ہے۔

دستور میں توازن اورصدر مملکت کے عہدے کو تو قیر دینے کے لئے ضروری ہے کہ ؤ ہ ریاست پاکستان کے مقاصد اولی کا محافظ وتر جمان ہو۔ بدأ می صورت ممکن ہے کہ جب أسے وزارتی پارٹی کے اثر اور دباؤے آزاد کیا جائے۔ اُس کی اپنی خود مختار حیثیت ہو۔

دوسری اہم ضرورت بیہ ہے کہ صدر اور وزیر اعظم کی چھان پھٹک کے ساتھ ساتھ وہ ہجی لوگ نفیہ اداروں کی چھان پھٹک کے ساتھ ساتھ وہ ہجی لوگ نفیہ اداروں کی چھانی سے گزارے جا کمیں ، جو مکن طور پر اسبلی ممبریا سینیٹر بن سکتے ہوں ۔ ان کی مملکت کے مقاصد سے و فاداری کی دستور کے نقاضوں کے مطابق جائے پڑتال ہوئی چا ہیں ۔ ایک متحدہ مرکزی کمان کا تصور معقول بھی ہے اور قابل عمل بھی ۔ لیکن اگر مملکت اور اس کے معاملات کے متعلق کیساں نقط نظر موجود نہ ہوتو ایس متعلق کے سال نقط نظر موجود نہ ہوتو ایس متعلق کے سال نقط نظر موجود نہ ہوتو ایس متعدہ کمان سے بھی خیری او قع نہیں ۔

تیسرا تحتہ بیہ ہے کہ ایوان بالا بیخی سینیٹ ایک متحداور ہم فکر قوم کا غماز ہو، جس میں ہرصوبائی اکائی کو ہرابر کی نمائندگی حاصل ہو مملکت کے معاملات میں سینیٹ بالا دست ادارہ ہو، جس کا اظہار مالیات، دفاع، عدلیہ وغیرہ سے متعلق اس کے پوری طرح بااختیار کمیٹی سسٹم سے ہوگا ہمجی کمیٹیوں کو بیاختیار ممیٹی سسٹم سے ہوگا ہمجی کمیٹیوں کو بیاختیار ہونا چا ہیے کہ ؤہ متعلقہ وزار توں کی کارکردگی اور اہداف کا جائزہ لیس اور اگر اُن کی کارکردگی اور اہداف کا جائزہ لیس اور اگر اُن کی کارکردگی اور اہداف کا جائزہ لیس اتھ ہی اُن کی کارکردگی اچھی نہ ہوتو اُن کی سرزنش کرسکیں، اُن کے اخراجات پر قدغن لگا سکیں ،ساتھ ہی وہ جے چا بیں شہادت کے لیے طلب کریں اور غلط بیانی کرنے والے کو مزادیں۔

چوتی تجویز بیہ ہے کدموجودہ صوبوں کی جگد کم از کم کا نے صوبے وجود میں لائے جا کیں تاکہ ایک طرف تو انظامی معیار بہتر ہو، نیز علاقائی اور لسانی سیکولرگروہوں کولگام پڑے اور وہ تخریب کاری سے بازر میں۔ اگر موجودہ صوبوں کو سیاسی وجوہ کی بنیار پر برقرار رکھنا ہی ہے تو کھر ہرصوبے میں انظامی اکا ئیاں بنائی جا کیں جن سے سربراہ نائب گورنر ہوں، اپنی انتظامیہ اور چھوٹی سی مقلنہ ہو۔ یہ نائب گورنر بصوبے کے گورنر کے ماتحت ہوں۔

پانچویں بات یہ ہے کہ اگر فی الوقت موجود وصوبے ہی برقر ارر کھے جاتے ہیں، جو ہمارے خیال میں دوراندیش کا تقاضائییں، تو کم از کم ان پارٹیوں کوغیرموثر اورعدم فعال کردیا جائے، جن کی تھکیل نیلی بنیادوں پر ہواوروہ کسی ایک صوبے تک محمدود ہوں۔ آئیس کا م کی کھلی آزادی آئین سے ماوراء دینے کا مطلب یہ ہے کہ اختلاف واختثار کی تخم ریزی کا سلسلہ جاری رہے۔

ایم کیوایم جیسی جماعتیں اگر جاہتی بین کہ انہیں مکی سیاست میں سند اعتبار ملے تو پھر ان کی قیادت کو خصر ف ا ہے ماضی پر شرمندگی کا ظہار کرنا چاہئے بلکہ انڈیا نوازی کا تاثر بھی دور کرنا چاہئے۔ چھٹی ضرورت ہیے کہ بیسفیہا خدلیرل شور شرابا بند کردیا جائے۔ جو بھی آزادر وی کا ورسکولزم کی بات کرتا ہے وہ اصلاً مملکت کی تابی کے لیے باور دی سرتگیں بچھا تا ہے۔خدانخو استہ اسلام نہ رہے تو تو م کی روح عمل ختم ہو جائے گی اور لوگوں کو متحدر کھنے والی کوئی چیز باتی خدر ہے گا۔ یکی کچھا نڈیا اور دوسرے دشمن چاہئے ہیں۔ دیمن کی دلی مراد کیوں لوری کی جائے؟

ساتویں بات یہ ہے کہ ایک سے زائد نصاب تعلیم ختم کردیں جو مختلف اذبان پیدا کرنے کا سبب ہیں۔ انہیں باہم جوڑ کر ایک مکسال نصاب تعلیم بنائے جو اندر اور باہر سے پاکستانی رنگ لیے ہوئے ہوں فرانسیں وزیراعظم لیوئل جو تین نے کہا تھا:''ری پبلک یا جمہوریدا یک وہ یک اجازت نہیں نام ہے''۔ باالفاظ دیگر جو تین ہے کہ رباہے کہ کسی کو اس ذہمن کو مضطرب کرنے کی اجازت نہیں ہونی چاہیے۔ اپنے اس خیال کو مزید وضاحت کرتے ہوئے اس نے عمین تھرہ کیا:'' مرسہ جہوریہ کی جائے پیدائش ہے۔ جہال تعلیم دینے کے مقصد کے علادہ اُسے پیدائش ہے۔ جہال تعلیم دینے کے مقصد کے علادہ اُسے پیدائش ہے۔ جہال تعلیم دینے کے مقصد کے علادہ اُسے پیدائش ہے۔ جہال تعلیم دینے کے مقصد کے علادہ اُسے پیدائش ہے۔ جہال تعلیم دینے کے مقصد کے علادہ اُسے پیدائش ہے۔ جہال تعلیم دینے کے مقصد کے علادہ اُسے بیار تینی بیانا ہوگا کہ

## بيخ ذمه دارشهريت كي تعليم ليكر جوان مول"-

ہوتی ہے تا کہ سبرہ اُگ سکے۔

ای طرح قوی بقاای میں ہے کہ ہارے سیاسی اوراطلاعاتی ماحول کا تزکیہ ہو۔ بدشمتی سے دونوں ہی ادارے مملکت کے دشمن عناصر کی بناہ گا ہیں بن چکے ہیں۔ ایک مختاط اندازے کے مطابق انڈیا ہمارے معاشرے کے مختلف با اثر طلقوں پڑا ارب روپے خرج کررہا ہے۔ ہوسکتا ہے اس رقم میں مبالغہ ہو کئین بہر طوراس حقیقت سے غفلت نہیں برتی چاہیے کہ انڈیا اپنے اثر ونفوذ اور تخ یب کاری پرزر کشر صرف کررہا ہے۔ ہمارے نفیداداروں کا بیکام ہونا چاہیے کہ ؤ واس ہیرونی نفوذ کا سد باب کریں اورا لیے عناصر کوخواہ ؤ ومیڈیا میں ہوں یا علاقاتی اور قوی سطح کی پارٹیوں میں، اُنہیں ہوں یا علاقاتی اور قوی سطح کی پارٹیوں میں، اُنہیں ہوت و پاکر دیا جائے۔ سیاست دان ہویا" دائش ور" جوجھی ہندی کو لیوان ہے باہندستان کے ساتھ الحاق کی بات کرتا ہے اسے قانون کے تحت غداری کے الزام کا سامنا کرنا چاہیے۔ ایسے عناصر کو میدانِ سیاست اور دائش گا ہوں سے ہمیشہ کے لیے نکال کا سامنا کرنا چاہیے۔ ایسے عناصر کو میدانِ سیاست اور دائش گا ہوں سے ہمیشہ کے لیے نکال باہر کردیا جائے۔

میڈیا کوایک آزاد معاشرہ میں کام کرنے کے لئے ضروری ہے کدا سے ایک واضح فریم ورک دیا جائے ، جس کا واضح مقصد بیہ ہوکہ ملکی آزادی کی حفاظت لازمی ہے تا کہ آزاد کی اظہار سے معاشرہ لطف اندوز ہو سکے۔

نانیا، یہ بات اشد ضروری ہے کہ اس بات کا احساس کیا جائے کہ میڈیا مملکت اور معاشرے کے لیے ہوتا ہے نہ کہ ملکت اور معاشرے کے لیے ہوتا ہے نہ کہ ملکت اور معاشرہ میڈیا کے لئے رلبندا اسے لاز ما اپنی صدود میں رہنا ہوگا۔ ثالثاً ایک ذبین اور دانش مند حکومت باغبان کی طرح ہوتی ہے، جسے جھاڑ جھنکاڑ صاف کرنی

رابعاً ایک اچھی انتظامیہ کومملکت کا بورا بورا خیال رکھنا جا ہے۔اے اس کی قوت کے ماخذ دل کا

شعور ہونا چاہیے اور بیا لیے گروہوں اورعناصر کوتقویت دے، جومملکت کی بنیادوں کومفہوط کرتے ہیں اور انہیں مزید گہرائی تک پھیلاتے رہتے ہیں۔ساتھ کےساتھ انتظامیان قوتوں کا استیصال کرے جویددگار ماخذوں کی کمزوری کا باعث بنتی ہیں۔

اطلاعاتی ماحول اصلاً مکی سلامتی کے ماحول کا ایک حصہ ہے۔اسے ان لوگوں کے رحم وکرم پڑئیں چھوڑا جاسکتا، جنہوں نے اپنے جسم وروح کو اغیار اور اُن کے نظام تصور کے ہاتھوں ﷺ ڈالا ہے۔

جاری ایک کے بعد ایک آنے والی انظامیہ کا المید بیہ کدا سے اپنی ذاتی تو قیر اور احترام کی تو قلر ہوتی ہے، لیکن مملکت کے وقار کا کوئی خیال نہیں ہوتا۔ ہمارے سیاستدان بالعموم طاقت کے تھیل بیں تو طاق ہوسکتے ہیں، کیونکہ اُن کا ذاتی طور پر بہت کچھداؤ پر لگا ہوتا ہے، لیکن صاف لگتا ہے کہ ہماری پیچکوشیں اور سیاستدان اپنی ذہائت کو پاکستان کو بچانے اور اسے طاقتور بنانے پرصرف کرنے میں ولچپی نہیں لیسیس۔ یہی وجہ ہے کہ حکومت پر تقید ہوتو وہ پر ایس سے محاذ آرائی پر کمر بستہ ہوجاتی ہے۔ لیکن یہی پر ایس جب مملکت کا غذاق اڑا کر اُس کی بنیاویں اُوھِرنے کی کوشش کرتا ہے تو حکومت کی کان پر جول بھی نہیں ریگتی سے افت کو اس تباہ کن تھیل سے باز کر شخص کی بہت می وجوہ ہیں:

- مملکت کے خلاف بیان بازی ہوتو اس سے سرکشی اور بغاوت کی حوصلہ افزائی ہوتی ہے۔
- بیرون ملک پریس اورسفارتی حلقول کےسامنے پاکستان کی بھونڈی تصویریشی ہوتی ہے۔

- ملک کے خالف عناصرے اغماض ریاست کے تسلسل مے متعلق شبہات اُبھارتا ہے اورایک عام پاکستانی اپنی نگاہوں میں اپنے آپ کو تقیر اور غیر مخفوظ سیجھے لگتا ہے۔
  - یمی چیز پیرونی حمله آورون اورا ندرونی تخزیب کارون کا حوصله بر هاتی ہے۔

اس لیے بدلازی ہے کدمیڈیا کو ایک ایسے ضابطہ اخلاق سے وابستہ کیا جائے جو ملکی وحدت اوراس کی سلامتی کومکن بناسکے۔

جہاں تک جمہوریت کی طرف واپسی کا مسئلہ ہے، اور ابیا ایک دن ضرور ہونا ہے، اگر بیمُل ہاری سیاسی اور اطلاعاتی فضاؤں کی جھاڑ پو ٹچھ کے بغیر کیا گیا توبیقوم کا چیرالتھڑ اکر رکھ دےگا۔ سامنے آئینہ میں ایک بھدی بھونڈی شکل ہی نظر آئے گی۔ با با ا

سكولر حلقه اوراقبال

# سيكولر حلقه اورا قبال

ا قبال گون تھے اور کیا چاہتے تھے؟ اُن کے متعلق عام معروف تصوریہ ہے کہ وہ تحریک پاکستان کی پشت پر زبر دست دانش ورانداور حکیماند توت تھے۔ نیزید کہ انہوں نے اسلام کو بطور نظام حیات پیش کرنے ، نشاق فائی صور پھو تکنے اور تجدید دین کی تحریک برپا کرنے میں عظیم کرداراوا کیا۔ لیکن اس واشگاف حقیقت کے باوجود، وطن عزیز کی بلندا تبک سیکور لا بی نے قتم کھار تھی ہے کہ وہ اقبال کی اس واضح تصویر کو بگا ڈکر آئیس آزاد خیال اور کسی در ہے میں ندہب نے زار فابت کرے ۔ اقبال کی اس واضح تصویر کو بگا ڈکر آئیس آزاد خیال اور کسی در ہے میں ندہب ملکت کے قیام کے خلاف تھے۔ اپنے اس مقدمہ کو فابت کرنے کے لیے وَ ہید دلیل ساسنے ملکت کے قیام کے خلاف تھے۔ اپنے اس مقدمہ کو فابت کرنے کے لیے وَ ہید دلیل ساسنے بیش نظر رکھتے تھے۔ ساتھ ہی وَ ہی ہی کہتے ہیں کہ اقبال مسلمانوں کی مملکت کا تصور پیش نظر رکھتے تھے۔ ساتھ ہی وَ ہی ہی کہتے ہیں کہ اقبال مسلمانوں کے لئے برطانوی ہندے بیش نظر رکھتے تھے۔ ساتھ ہی وَ ہی ہی کہتے ہیں کہ اقبال مسلمانوں کے لئے برطانوی ہندے اندر ایک خود مختار ثقافتی ہونے کا قیام عالے جے تھے۔

یہ دونوں باتیں باہم متضاد میں، کیونکہ اگران کی یہی خواہش تھی کہ برطانوی ہندہ کے جُدانہ ہوں

اوراس کا حصہ بن کرر ہیں تو یہ بحث ہی غیر متعلقہ ہوجائے گی کہ وہ اسلامی مملکت چاہتے تھے یا مسلمانوں کی مملکت۔

اگرموضوع زیر بحث کامطالعہ واقعی شجیدگی اور متانت سے پیش نظر ہے تو بنیادی اہمیت کے ان تین سوالات کا جواب لازم ہے:

- کیاائیک مسلمان اس وقت تک میچ مسلمان ہوسکتا ہے اگروہ اسلام پر پخته ایمان نه رکھتا ہو؟
- کیا ثقافت خودہے الگ کوئی منفر داور یکتا شئے ہے؟ یااصلاً بید مین و مذہب ہی ہیں جو قو موں کی ثقافت کی صورت گری گرتے ہیں؟
- کیا اسلامی مملکت محض ایک فدہبی نظم اور رواج ہے یا ایک ایسی مملکت ہے جوعہد و میثاق پراستوار ہوتی ہے؟

سیکور حضرات ان انتہائی اہم سوالات سے کنی کتراتے ہیں کیونکہ فکری تناظر میں یہی سوال و جواب فیصلہ کن حیثیت رکھتے ہیں۔

یہ احباب بڑی اچھی طرح جانتے ہیں کہ اقبال سے ذاتی اختلاف تو ہوسکتا ہے لیکن ان کی مسلم تاریخی شخصیت ہے ہیں، جوستر سے بچھے اوپر برسوں سے قائم اور آج بھی مسلسل رفعت پذیر ہے۔ یہ لوگ اقبال کے فکری اور انقلا بی کر شمہ اور ان کے قلیم کام کے بحر ہے اچھی طرح واقف ہیں۔ وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ اقبال کی شاعری کے اثر اے مستقبل میں بھی مدت مدید تک باقی رہے ہے تھی ہیں۔ انہوں نے ابھی کی نسلوں کومتا ترکر نا اور دموتے عمل ویتا ہے۔

سيكولرحضرات كوييجى معلوم ربناجا ہے كه اس تذبذب زده و نيايس اقبال كى اس لا زوال قوت كا

اقبال کے نزدیک اسلام کو نجی معاملے کی سطح پر اتار لانا محض دو جھانوں کی حد بندی کا سادہ معاملہ نہیں تھا۔ بلکہ وہ اس تصورمیں شیطانی فریب دیکھ رہے تھے جس کے اثرات مسلمانوں کے لئے انتہائی تباہ کن تھے۔

حقیقی با خذ اور سرچشمہ کون ساہے؟ یہ حقیقت ہے کہ اقبال کی شاعری بجائے خودا کیہ ہے کراں تو سے کی حامل ہے، جس میں ایک ساتھ شان جلالی ہے، غنائی آ ہنگ ہے اور جذب وعمل سے بحر پورتح بیسے بھی۔ ان کی ادائی کا انداز زالا اور جمالیاتی کیا ظ سے ظیم الشان ہے، جس میں ایک خورتی بیسے کہ یہ ہیں۔ اس اقبال کی شاعری کی خصوصیت ہی ہے کہ یہ ہیک وقت بغیر باتی سطح پر فرد کو ابھارتی ہے اور اعلیٰ فکری معیار پرسوچ بھی عطا کرتی ہے۔ اس کی پیش کردہ جذباتی سطح پر فرد کو ابھارتی ہے اور اعلیٰ فکری معیار پرسوچ بھی عطا کرتی ہے۔ اس کی پیش کردہ علامات نہ تو دور پار کی ہوتی ہیں، نہ خض تجریدی اور بے جان۔ وہ ہر رمز کا انتخاب پوری احتیاط سے اسلامی تاریخ ہے کرتے ہیں۔ جن میں عام لوگوں سے گئے قرب اور اپنائیت ہے، اور ایک کے ان کے خلاص اور قبلی دردوسوز قاری کو کیف وسر وربخشے اور اے سرگرم مگل کرے۔

کا خلوص اور قبلی دردوسوز قاری کو کیف وسر وربخشے اور اے سرگرم مگل کرے۔

اسلام ہے اُن کی یہی شدید محبت ادر اس محبت کا اُن کی شاعری میں رحاؤ ہے کہ جے غیر بھی محسوس کئے بغیررہ نہیں سکتے تھے۔خوداُن کی زندگی میں ڈکنسن (Dickinson) جیسے غیر سلم نے اُن کے فلنے کواطلاتی کیاظ ہے مخصوص ہونے کا الزام دیا،اگر چدوہ اس کی روح اور جو ہرکی آ فاقیت کوشلیم کرتا تھا۔ اقبال نے جواباً اسے شلیم کیا۔ لیکن انہوں نے اس پر ایک وصف کا اضافہ کما:

''انسان دوی کااعلی تصوراتی معیارشاعری اور فلسفد میں ہمیشہ آفاتی رہاہے۔
لیکن اس تصور کو تابل عمل شکل دے کر حقیقی انسانی زندگی میں لا کیں تو معاملہ شاعروں اور فلسفیوں کا نہیں رہتا بلکہ اس انسانی آبادی اور ساج سے متعلق ہو جاتا ہے۔ جس کا ایک اعتقادی مجموعہ اور زندگی کا واضح طور پر کھینچا ہوا خاکہ ہونے سے بیخ اکہ اور مجموعہ وسعت پذیر ہر ہوتا ہے۔ ترغیب اور مثالیں قائم ہونے سے بیخ اکہ اور مجموعہ وسعت پذیر سرتا ہے۔ ایر مثالیں تائم ہمیرے عقیدے کے مطابق اسلام ہے۔'' ۲

كيااس سب كے باوجودا تبال دانعي سيكولر (لادين) تھے؟

ا قبال کوسیکولر تابت کرنے کے لیے ضروری ہوگا کہ ؤ ہ ما قبل ۱۹۳۷کے سانچے میں اُن کوقوم پرست تابت کریں۔ؤ ہیں ہی ثابت کریں کہ وہ دین و ند بہب کومحض فرو کا نجی معاملہ بچھتے تھے، اور بدرجہ آخراسلام کوایک فرسودہ اوراز کاررفتہ عقیدہ قرار دیتے تھے۔

بنیادی طور پرسکوار حضرات ند بب سے متعلق ہراً س فردادرتصور سے متقر بیں، جوا پی شخصیت کے زور پر قومی شعور میں احترام کا حائل ہو۔ اقبال سے اُنہیں کوئی محبت نہیں ، لیکن موجودہ پاکستان میں اقبال اُن کی اُسی طرح ضرورت ہیں جس طرح جناح۔ مثلاً اگر بیا تابت کردیا جائے کہ اقبال سیکولر تھے تو پھر اہل وطن کو قائل کیا جاسکتا ہے کہ پاکستان میں اسلامی نظام کے مطالبے کونظر انداز کر کے سیکولرزم کو نافذ کیا جائے۔ بالفاظ دیگرؤہ اسپے لادین پروگرام کے لئے اقبال سے سند جواز لینا چاہتے ہیں۔

### اسلام پرست یا قوم پرست

یہ بچ ہے کہ اپنے کالج کے زمانے میں دوسر نے وجوانوں کی طرح علامہ اقبال بھی ہندی قوم پرتی کے شیدائی تھے۔انہوں نے اپنی نظمیں تھیں جن میں وہ برطانوی ہند کی سرز مین کو مادرِ وطن کہہ کراس کی مدح سرائی کرتے ہیں۔اس طرح وہ ہندؤمسلم اتحاد کے بھی حامی رہے۔لیکن جلد ہی ان کے خیالات میں پیشنگی آگئی۔ ہمبئی کرائیکل کوا ۱۹۳۳ء میں دیۓ گئے اپنے انٹرویو میں انہوں نے کھل کراعتراف کیا:

> '' قوم پرسی کے متعلق میرے خیالات میں واضح تبدیلی آ چک ہے۔ اپنی کالج کی زندگی میں، میں ایک پُر جوش قوم پرست تھا، کیکن اب الیانہیں۔''

انبوں نے بتایا کہ یہ ماہیت قلب اُن کی' وہن اور شعوری پیٹی ' کی وجہ سے ہوئی۔ "

یاس وہنی پختگی کی عطا ہے کہ وہ صب الوطنی اوروطن پرتی کوبطورسیاسی نظریہ 'بُت پرتی' کا نام دیتے ہیں جوایک مادی شے کوخدا بنانے کے مترادف ہے۔ ۳

اسلام سے ماروائب الوطنی کو یوں مستر دکرنے کے بعد اقبال کو پچھ اور کہنے کی ضرورت نہ تھی کیکن انہوں نے بہاعلان بھی کردیا:

'' یہ مارا زندگی جمرکالافانی مشن ہے کہ بُت پرتی کی برشکل کو تھرا کیں۔ جس چیز کواسلام منانے کا دائی ہے، دو اس چیز کواپنے سیاس سان کی تھکیل کا بنیادی اصول قرار نہیں دے سکتا۔ یہ تھیقت کہ رسول اللہ کواپنے مشن میں کامیابی اور بالآخروفات آبائی سرز مین سے باہر لی ،اس بارے میں ایک برتری معنوی اشارہ ہے ۔'' ° کیااس کا مطلب ہے ہے کہ علام تفکیل مملکت ہی کے خلاف تھے؟ ایسافتو کی دینے کا مطلب ہے ہوگا کہ ہم میں مثن پڑھنے کی صلاحیت ہی نہیں۔ایک جغرافیا کی اکائی کے طور پر مملکت کا وجود شلیم کرنا اُن کے لئے کوئی مسلہ نہ تھا، کیونکہ اس کا''اسلام سے کوئی کراؤنہیں تھا'' البت مملکت کوخود ایک سیاسی تصور اور نظر ہیں کے طور پر ماننا انہیں تجول نہ تھا۔ مولا ناحسین احمد لی کے جواب میں علامہ مرحوم نے کھل کر بتایا''اپنی سرز مین سے محبت ایک فطری جذبہ ہے'' لا لیکن قوم یا وطن کو'انسانی سان کا ایک اصول'' کے قرار دیناان کے خیال میں اسلام کے تفتو ر مملکت سے مکرا تا ہے، کیونکہ:''اسلام کی دوسر نظر ہیا درقانون کو انسانی معاشر سے کے انضباط میں دفل دینے کاروادار نہیں ہے'۔ ۸

علامہ کے نزدیک توم رسولِ ہائمی اپنی ترکیب میں خاص اور منفرد ہے، جو اپنے طبعی مقام اور وطنیت سے ماور امور کی مقام اور وطنیت سے ماور امور کیا کہ مقتبہ سے اور جود کی مقتبہ سے دونت دین بھی ہے اور دور کیا ہے۔
پر بہ یک وقت دین بھی ہے اور دُنیاوی بھی۔

ا پی توم کی ای خصوصیت کی بناء پر و و آسے دوسروں سے میٹر کرتے ہیں کہ: ''مسلمانوں اور دوسری اقوام کے تصور سے دوسری اقوام کے تصور سے کیا سلام میں قومیت کا تصور دوسری اقوام کے تصور سے کیا سرختاف ہے ۔'' 9

وہ کہتے ہیں کہ' ہماری قومیت کا جو ہر حقیق نہ تو مشترک زبان ہے، نہ باہمی اقتصادی مفاوات ہیں ۔ فی الاصل ہم تو رسول اللہ ( صلی اللہ علیہ وسلم ) کی قائم کردہ برادری اور مواخاۃ میں شامل ہو چکے ہیں۔ اب کا نئات کے متعلق ہمارا ایک مشترک ذریعہ عقائد ہے۔ یہی حال ان تاریخی روایات کا ہے جو ہمیں ورثے میں لمی ہیں۔ '' ۱۰

اقبال کے زور یک اسلام کا پناخصوص تہذیبی میلان اور بہاؤے جواستِ مسلمہ کے اجھا کی وجود کے اندر تفکیل و تجسیم کا متلاثی ہے۔ ایک ایسی قوم جو بالیدگ کے لیے شدید اُمنگ رکھتی ہے تاکہ بالآخرید ایک آفاقی مملکت میں ڈھل جائے۔ علامہ کا خیال تھا کہ اسلام کو اپنی تہذیب کی تشکیل کے لئے جغرافیہ چاہیے۔ اسلام کی اس پیش رفت پرکسی زمانی و مکانی حوالے سے کس طرح کی قدغن ایک قابل ملامت حرکت ہے۔ اا

ا قبال آنحضور صلی الله علیه وسلم کی مثال پیش کرتے ہیں۔ دہ قریشی تھے اور دوسرے لوگوں کی طرح آیک عرب۔ پھروہ اپنے قریبی رشتہ دار وں مثلاً ابولہب سے کیوں جدائی اختیار کرگئے؟ دہ کہہ سکتے تھے کہ مان لیا میرا اپنا عقیدہ ہے، تم لوگ اپنے مشر کا نہ عقائد پر قائم رہواور ہم مل کر ایک متحدہ عرب قوم بن جاتے ہیں، کیکن

اگر قوم از وطن بو دے محمد ند دادے دعوت دیں بولہب را<sup>۱۲</sup> العنی اگر قوم وطن نے بنتی تو محمد ً، ابولہب کو اسلام کی دعوت نددیتے

پنیمبراسلام کی یہ دعوت ایک ایک اُمت وجود میں لانا جائی ہے جس کی بنیاد جغرافیہ نسل اور زبان نہ ہو، بلکہ موشین کی اخوت اور بھائی چارہ ہو، پوری تاریخ انسانی کی واحد حتی اور فیصل کن کوشش ہے۔ اسلام کے اس پہلو پراقبال کہتے ہیں:

> ''اسلام نے تیرہ صدیوں میں وہ کچھ کر دکھایا جو باقی ادیان و نداہب تین ہزار برسوں میں نہ کر سکے ۔'' ۱۳

علامه اقبال نے سیکوار حضرات کے اس دعوے کالعی واشگاف طور پر کھول دی تھی کہ پاکستان کا

مطالبہ جنوبی ایشیا کے مسلمانوں کی اقتصادی بدحالی کے جواب میں سامنے آیا تھا۔ انہوں نے مطالبہ جنوبی کھی کہ:

''اگر ہندوستان میں مسلمانوں کا مقصد اور ہدف بحض سیاست کے ذریعے آزادی کا حصول اور پچھ معاثی خوش عال ہے اور اسلام کا تحفظ اور وفاع ان کے پیش نظر نہیں جیسا کہ (ہندی) قوم پرستوں کے کردار سے عمیاں ہے، تو مسلمان اسے عزائم میں بھی کا میاب نہیں ہو یا نمیں گے۔''

## اسلام ایک تاتی ا کائی

برسوں کے مطالعہ نے اقبال کو قائل کردیا تھا کہ اسلام ایک عملی'' دنیاوی حقیقت ہے''۔یکس ایسے درویش یاصوفی کا ند بہبنیں جو خانقا ہی زندگی میں محصور ہو۔اینے تاریخی خطبہ الد آباد میں اُنھوں نے شرکا کے مجلس رید حقیقت داشگاف الفاظ میں پیش کردی تھی:

> ''میں نے زندگی کا بہت بڑا حصّہ اسلام کے بیخور مطالعہ میں گزاراہے اور اس کے قوانین، سیاست مدنی، ثقافت، تاریخ اور اس مملی ذخیرہ کو کھنگالا ہے ۔ میں جھتا ہول کہ اسلام کی روح سے اس مسلسل ربط وتعلق اور وقت کے ساتھ ساتھ اس کی نقاب کشائی نے جمجھے وہ بھیرت عطا کردی ہے جو جمجھے اس کی ایک دنیادی حقیقت ہونے کی اہمیت جنلا تی ہے۔'' ۱۵

واضح طور پرا قبال ،اسلام کوایک گُل کے طور پرد کیماور تمجھ رہے ہیں۔ دہ ایسے نابغہ روز گارتھے جن کی اسلامی نظام پردانش ورانہ گرفت تھی۔ وہ اسلام کودوسرے نظامات کے مقابل پر پر کھتے جیں اور پھراُن سب کوٹھکرا کر اسلام کواولیت دیتے ہیں۔ جب وقت آیا کہ وہ اپنے عقیدے کو الفاظ کا جامہ پہنا کیں تو اُنہوں نے ای شدت کا مظاہر ہ کیا جو اُن کی شعلہ نوا شاعری کا خاصہ ہے، حالانکہ اس اظہار کوانہوں نے دلیل وہر بان ہے مزین کرکے چیش کیا۔

فی الحقیقت اقبال کے نزدیک سیکولرزم ایک مغربی فکروٹل ہے، جو دین و مذہب کو ایک '' فئی معاملہ'' قرار دیتا ہے، جس کا'' دنیاوی زندگی ہے ... کوئی تعلق نہیں''اس کے برعکس ''اسلام انسانی زندگی کی وصدت کوروح اور مادّہ کی الی شویت (duality) میں تقلیم نہیں کرتا کہ دونوں اکا ئیوں کا آپس میں نباہ نہ ہوسکے۔اسلام کے نزدیک اللہ تعالی اور کا نئات، روح اور مادہ جرجے (مسجد) اور ریاست نامیاتی طور پر باہم جڑے ہوتے ہیں ۔'' 17

ا قبال کے زد یک اسلام کوئی معالیے کی سطح پر اتار لانامحض دو جہانوں کی حد بندی کا سادہ معالمہ نہیں تھا۔ بلکہ دہ اس تصور میں شیطانی فریب دیکھ رہے تھے جس کے اثر ات مسلم انوں کے لئے انتہائی تباہ کن تھے۔ قدرت نے اُنہیں ۱۹۳۰ء میں مسلم لیگ کے تاریخی اجلاس سے خطاب کا موقع عطاکیا، ہو اُنہوں نے کہا:

'' … اصل مسئلہ اور اس کے نتائج کیا ہیں؟ کیا دین ایک نمی معاملہ ہے؟
کیا آپ لوگ اسلام کوائی طرح کے اطاقی اور سیاسی تصور کی صورت ویکینا
چاہجے ہیں کہ وہ بالآخر دنیائے اسلام بھی اُئی انجام سے دو چار ہوجائے جو
عیسائیت یورپ میں دیکیے چک ہے؟'' کا

ا قبال کومعلوم تھا کہ اگر دین اپنے آپ کوایک چھتے کی صورت زندگی کی جاہمی میں پیوست نہیں رکھے گا تو پیزخود اس دل کے اندر بھی مرجما جائے گا جو اس کامسکن ہے۔ اس لئے وہ اسلام کی گلیت پرزورد یخ کاکوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتے تھے۔:

''دین شعبہ جاتی تقسیم کا معاملہ نہیں ہے، نہ بیضائی خو کی تصور اور نظریہ ہے، نہ بیضائی خو کی تصور اور نظریہ ہے، نہ محض احساس اور نہ نراعمل ہیں۔ یہ تو پورے اور کامل انسان کا مظہر ہے ۔'' ۱۸

ا قبال اسلام کو باتی ادیان سے جدا کرے ویکھتے ہیں، جو بالعموم صوفیانہ تیاگ بیں شاد کا ی کے متناثی ہیں۔ اس کے برعکس اسلام کی گروحانی معراج سیفیرانہ تجربہ ہے جو' اتصال ووحدت کے احساساتی عمل سے راحت وسکون حاصل کر کے'والیس پللتے ہیں تو مثالی نہج کی ایک نئ دنیا تخلیق فرماتے ہیں۔ اقبال کے نزد یک معراج سے پیفیر کی والیس ایک تخلیق عمل ہے کیونکہ وہ نیاتی قبل ہے کیونکہ وہ ''اسپنے آپ کوزمانہ کے بہاؤ میں واخل کر کے تاریخ کی تو تو ں گوگرفت میں لے لیتا ہے۔'' ۱۹ اقبال کے مطابق میں چیئیرانہ اسلام نہ تو ست گام، دیو اور بے عمل ہے، اور نہ ذاتی اور تحی سید دوسروں سے برسر پیکار ہو کر غلبہ اور بالا دی حاصل کرتا ہے۔

# تفيوكر ليي مااسلام

سیکولرحفزات اس بات کوبھی بہت اُچھالتے رہتے ہیں کہ اقبال تھیوکر لی کونا پہندکرتے تھے اور نتیجہ بین کال کر دکھاتے ہیں کہ و اسلامی طرز حکومت کے خالف تھے۔ سیکولر حفزات ، اقبال ک علما پر تقید کومبالغہ آرائی کی سان پر چڑھا کر بیہ بتانا چاہتے ہیں کہ اقبال کواس طبقے سے نفرت متی ایکن بیلوگ بھول جاتے ہیں کہ نہ تو اسلام اور تھیوکر لیک ( پادر یوں کی حکومت ) ایک چیز ہیں اور نہ علامہ کی تنقید لیک مخصوص گروہ ہیں اور نہ علامہ کی تنقید لیک مخصوص گروہ

ے متعلق تھی۔ میرے علم کی حد تک علامہ نے تھے وکر لیمی کے سوال پر تمین باراظہار خیال فرمایا ہے۔ سب سے پہلے اپنے ۱۹۳۰ء کے خطاب میں۔ دوسری باراپنے اس خط میں جوانہوں نے پروفیسر نکلسن کے نام لکھا۔ تیسری باراپنے پرمغز خطبہ الد آباد میں ہندی انگریزی خدشات کا ازالہ کرتے ہوئے انہوں نے فرمایا:

''میں آپ کو لفظ دین کا وہ مفہوم بتا چکا ہوں جو اسلام پر لاگو ہوتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اسلام 'چرچ' نہیں ہے (جہاں فہبی رہنماؤں کی بات چلتی ہے)۔ اسلام تو مملکت کا نام ہے جس کا تضور ایک معاہداتی نامیاتی وجود کے طور پر سامنے آیا جبکہ رُوسو (Rousseau) کوصدیوں بعد یہ خیال سوجھا تھا۔ یہ دین اخلاقی تضورات اور معیارات سے حرکت پذیر ہوتا ہے، جواس امرکی فئی کرتا ہے کہ انسان کی جڑیں اصلاً ارضی ہیں جسے زمین کے ایک یا دوسرے قطعہ کے حوالہ سے پہیانا جائے۔ بلکہ یہ تو ایک روحانی وجود ہے جسے ساجی حرکیات کے حوالوں سے سمجھا جائے گئے روحانی وجود ہے جسے ساجی حرکیات کے حوالوں سے سمجھا جائے گئے ، جس میں ایک زندہ عامل کے طور پر اُس کے پھی فر اُنفی اور پھی حقق ق

تھیوکر لیں کے نصور میں جاگڑیں مرکزی دعویٰ میہ کہ تھمران فرد ہویا طبقہ ،اللہ تعالیٰ کی طرف سے ماموریت کی بنا پر ہم خلطی سے پاک اور بے خطا ہوتا ہے۔اسلای مملکت میں حکمران کے لئے بیا متیاز قطعاً موجودیا قبول نہیں ۔علامہ کا کہنا ہے کہ: ''ہمارے ہاں مملکت وین اور لادین کا ملاپ یا گھ جوڑ نہیں بلکہ یہ ایک وصدت ہے جس میں نہ کورہ تفریق موجود بی نہیں ۔ خلیفہ کمسلمین لازماً وہی شخص نہیں ہوگا جودینی امور کا بھی امام ہو۔وہ (پاپائی انداز میں) زمین پر خدا کا نمائندہ نہیں ہوتا۔ دوسرے انسانوں کی طرح اس ہے بھی لغرش اور خطا کا صدور ممکن ہے اور باتی مسلمانوں کی طرح وہ بھی ایک ہی غیر شخصی تانون کے سامنے سرگوں اور تالع ہے ۔'' ۲۱

آخری اور حتی بات یہ ہے کہ مخصوص فکر کے حامل علما پراُن کی جزوی تنقید ہے بہتا تر لینا قطعاً سطی بات ہوگی کہ وہ اُن ہے نفرت کرتے تھے۔ جمال الدین افغانی اور شاہ ولی اللہ کی وہ جس طرح ول ہے قدر کرتے تھے اور انہیں اسلام کے ظیم ائمہ میں ہے بیجھتے تھے، پوری طرح شائع اور معلوم حقیقت ہے ۔ علامہ مرحوم کا سیدسلیمان ندوی ہے عقیدت واحترام کا جورشتہ استوار تھا وہ بھی کسی ہے پوشیدہ نہیں ۔ سیدم حوم سے تو علامہ دینی معاملات میں مشاورت اور رہنمائی کے طلب گار دیتے تھے۔

اب دیکھنے کی بات یہ ہے کہ علا کے معالمے میں علامہ اقبال کو کیا اڑچن در پیش تھی؟ اولا اقبال سیحتے تھے کہ یہ بزرگ قدامت پرست ہیں (اس کا یہ مطلب ہر گزنہیں کہ علامہ خود آزاد خیال سے )۔ ثانیاً، علامہ کا خیال تھا کہ یہ علام علوم کی نئی جہتوں اور وسعتوں سے نا آشنا ہیں۔ ثالثاً، ؤہ نہیں چاہتے تھے کہ اس نہیں چاہتے تھے کہ اس نہیں چاہتے تھے کہ اس کو اکسے معالم ایس تھے کہ اس کرانے کو اختیار کیا گیا تو معالمہ اُسی تھے وکر لی تک جا پہنچے گا جیسا کہ مغرب میں سمجھا جاتا ہے۔ علا پرا قبال کی تقید کا خلاصہ بھی کچھ ہے کیان صد درجہ سادگی ہوگی اگر یہ سمجھا جائے کہ وہ گویا ان سے تقراد در بے زاری میں مائنک رہے تھے۔ نفرت اور بے زاری تو دور کی بات ہے، وہ قانون تنفر اودر بے زاری ٹیں میں نازی کی ہوگی اگر یہ تھے۔

سازی میں علما کے کردار کے حامی اور طلب گار رہے۔ایران کی قانون سازمجلس میں علما کے کردار کاذکر کرنے کے بعدوہ لکھتے ہیں:

> ''ایران کی دستوری تھیوری کچھ بھی ہو، یہ انظام خطرات سے خالی نہیں۔اگر اسے آزمانا ہی ہے تو سُنّی ممالک میں اسے ایک عارضی (تجریاتی) طور یر آزمایا جائے'' ۲۲

ساتھ ساتھ وہ جدید مسلم اسمبلی کے قانون سازی ہے متعلق تگ و تاز کے بھی خلاف تھے، کیونکہ ان میں بیشتر وہ افراد ہوتے میں جوشر لیت محمدی کے رموز اور نزا کتوں سے نا آشنا ہوتے میں علامہ کے خیال میں:''الیمی آسمبلی قانون کی تشریح میں تنگین غلطیوں کی مرتکب ہو سکتی ہے''۔۔۔''

آخرعلامہ نے مسئلہ کاحل کیا بٹایا؟ اِن کی تجویز تھی کہ: ''علاء قانون ساز آسمبلی کا ایک اہم حصّہ بن کرر میں اور قانون سے متعلق سوالات پر آزادانہ بحث مباحثہ کی رہنمائی کریں۔' ''' مید بھی اُن کے نزدیک ایک عارضی مرحلہ تھا۔ اُن کی خواہش تھی کہ سلمانوں کا نظام تعلیم از سرنوشکیل دیا جائے تا کہ ان میں ایک مربوط نصاب کے ضلا پیدا ہوں، جو بہ یک وقت کلا سیکی علوم اور جدید علی افکار ونظریات کے اُم ہوں۔ ''

علامہ نہیں چاہتے تھے کہ اسلام کی تشریح جدید تعلیم یافتہ اشرافیہ کو سونپ دی جائے ، کیونکہ ان لوگوں کی کچھ اپنی اڑ چئیں تھیں اور وہ مطلوب اہلیت کے حال ند تھے، 'غلط تشریحات کے امکانات کا موڑ از الدصرف ایسے ہی ہوسکتا ہے کہ مسلمان مما لک میں موجود تعلیمی نظام میں اصلاحات کی جائیں، اس نظام کے دائرے میں وسعت لائی جائے۔ اور جدید تفقہ اور قانون

سازی کے عمیق دانش ورانہ مطالع کے ساتھ اس تعلیمی نظام کو مربوط اور جاری رکھا جائے '' ۲۲

### سيكولرزا ورخطيداليآباد

- علامه اقبال نے اگر 'علاقائی انتخابی' طلقوں اور 'صوبوں کی حد بندی' کی بات کی تو اس سے ثابت ہوتا تھا کہ وہ اسلامی مملکت کے حامی نہیں تھے۔
- علامہ نے جب بیر کہا کہ صوبوں کی حد بندی اور تشکیل نو میں ' ' نسبتاً ہم رنگ آبادیوں ،
   زبان ' بسل ، ثقافت اور فد ہمی ایگا گلت ' ' کالحاظ رکھا جائے تو گویا وہ مان رہے تھے کہ ان
   کے چیش نظر ریاست میں دین چار بنیادی اجزاء میں سے ایک تھا (گویا سب پر حاوی نہیں تھا)۔
- علامہ نے ہندوانڈیا کو یقین دلایاتھا کہ سلمان ریاست (یاریاستوں) کا قیام دین و مذہب کی بنیاد پرنہیں ہوگا۔

بلاشبہ، اقبال نے یہی الفاظ استعمال کئے تھے لیکن پیالفاط اُن کی تیس صفحات پر محیط تقریر کا حصہ ہیں، جن کا ایک خاص پس منظر تھا۔ جسے نظر انداز نہیں کرنا چاہیے۔ سیکولر حضرات ان الفاظ سے اپنی لا دین ریاست کے حق میں جونتائج اخذ کرتے ہیں وہ کھلی علمی خیانت ہے۔ اقبال کے تاریخی خطاب سے سیکوار گروہ نے جو کھے نجوڑا ہے اس کا با قاعدہ تجزیہ کرنے سے پہلے بید کیفنا لازی ہے کہ ۱۹۲۰ء کے عشرے میں جو تین گروہ لیعنی ہندو اٹھ یا، برطانیہ اور مسلمان با ہمی تکائی میں بہتلا تھے، ان کا اپنا اپنا موقف کیا تھا۔ یہ مطالعہ کی دوسرے ذرائع سے بھی ممکن ہے لیکن کیوں نہ بہتلا تھے، ان کا اپنا اپنا موقف کیا تھا۔ یہ مطالعہ کی دوسرے ذرائع سے بھی ممکن ہے لیکن کیوں نہ کردی ہے۔ البتہ یہ بات بیش نظر رہ کہ یہ دوسری جنگ عظیم سے پہلے کی نوآباد یاتی دنیا تھی۔ برطانیہ نے ابھی اپنے مقبوصات سے وست برداری کا عند بینبیں دیا تھا۔ خلافت عثانیہ کے انہدام کے نیج بیس برطانیہ کو اسلام سے جوخطرہ محسوس ہور باتھا اور سلمانوں کی بیزنپ اورخواہش کہ انہدام کے نیج بین اور تو تیر کی بازیافت ہو، دوا سے عوامل تھے، جن کے اثر اُٹ اور عواقب سے انگر برچیٹم بوثی نہیں کر سے تھے۔ نیز، تب تک مسلمانوں کو یقین نہیں تھا کہ دہ برطانوی ہند کے انتظامی یونٹ سے چھٹکا را پاسکتے ہیں۔ اس حقیقت کو اس بات سے بھی تقویت ملتی ہے کہ ہندو اور اگر برز دونوں ہی جدا گانہ حالت بیں۔ اس حقیقت کو اس بات سے بھی تقویت ملتی ہے کہ ہندو کے مسلمت کے دونوں ہی جدا گانہ حالت خاب کے خلاف تھے۔ یہز مینی حقیقت اقبال کے سامنے مدا گانہ حالتے بیل حالتوں کو زیر اعظم کا بیتوالہ دیا گئر اس کی حکومت کے لئے پار لیمنٹ کے سامنے جدا گانہ اسخانی حلقوں کی تجویز لانا نا ایک مشکل مسلم ہوگا ، کیونکہ مخلوط طریق اسخاب برطانوی جہوری احساسات وروایات کے زیادہ مطابق ہے۔ سے ا

دوسری بات بید کہ ہندووں کا بینوف کدان کی شال مغربی سرحدوں پرایک آزاداسلامی ریاست ہو، اتنا بلا جواز بھی نہ تھا۔ کیونکہ وہ مجھ رہے تھے کہ اس ہے مسلم شناخت کو ایک نئی حرکی تو انائی ملے گی اور مسلمانوں کی بیخواہش بیدار ہو سکتی ہے کہ وہ اس پورے نطعۂ ہندکود وبارہ حاصل کریں جس برکم دبیش ہزارسال تک ان کی حکمرانی رہی۔

ا قبال نے مختلف مواقع پر نہ کور ہ اندیشوں کوسا منے رکھ کر بھی ترخیمی (elliptically) انداز میں

اور بھی بدانداز دگر بات کی ، تا کہ کوئی را ہزن مسلمانوں کی منزل کھوٹی کرنے کے لئے گھات نہ لگا سکے ۔جدا گاندا 'تخابات کے حق میں علامہ نے تین سطحوں پر دلاک دیئے:

میل سطح پران کی دلیل بیتنی که برطانوی ہندگی ثقافی تکثیرت کے حامل معاشرہ بیس مخلوط انتخاب حقیقی جمہوریت کی غمآزی نہیں کرتے ، کیونکہ اس سے مجلس قانون ساز میں مسلمانوں کی اصل نمائندگی ظاہر نہ ہوسکے گی۔ اس سطح پراقبال جمہوری استدلال برتنے ہیں۔

دوسری سطح پروہ بیہ تجویز سامنے لاتے ہیں کہ علاقائی حد بندی کردی جائے تو مسلمان جداگانہ استخاب کے مطالبہ سے دست بردار ہوجا کیں گے۔ یہاں علامہ اظہار کا وہ طریقہ اختیار فرماتے ہیں جس سے انگریز بینو بی واقف تھے، ایک بیکولراظہار کیکن باوجوداس ظاہر دست برداری کے، وہ علاقائی حد بندیوں میں ندہب اور ثقافت کو کمال خوبی سے لے آئے۔

جس کا مطلب بیه بنمآ تھا کہ علاقائی حد ہندی ہوتا کہ'' بیسلی ہو کہ نسبتاً ہم جنس آبادیاں انتھی ہیں جن میں زبان نسل، ثقافت اور فدہب کی ہم آ جنگی ہو'' ۴۸

ند کورہ تین باتیں جس تر تیب سے بیان ہو کیں انہیں چوتھی بات یعنی ندہبی ہم آ ہنگی سے جدا کر کے نہیں اس کی اور ثقافتی کے نہیں اور ثقافتی کے نہیں اس کی اور ثقافتی النوع اسانی اسلی اور ثقافتی اکا کیاں کھل کر کیجان ہو جاتی ہیں۔ اقبال کے نزد کیک تو ثقافت یا کلچروین و ندہب ہی کا ہم معنی ہے۔ زیر بحث خطبہ میں ہمیں کم از کم چھ باراس کا اظہار ملتا ہے۔ ذیل میں ہم صرف چار کا ذکر کریں گے:

- "باقی دنیا کی طرح، ہندوستان میں بھی اسلام کی سابق تشکیل، کلیت اسلام کے ایک تفاوت کے طور برکام کرنے ہی ہے ہوئی جسے تح یک ایک مخصوص اخلاقی

- تصّور ہے ملی ۔'' ۲۹
- ۔ ددمسلم سوسائٹی اپنی بے مثال یکسانیت اور اندرونی وحدت کی بدولت، پھل پھول کر وہ کچھ بنی جوآج ہے، اور بیسب کچھان شرعی قوانین اورا داروں کے دباؤے ہواجن کے ساتھ اسلامی ثقافت کا الحاف تھا۔'' ۳۰
- ۔ ''اسلام کا ویلی معیار اور تصور بنیادی طور پر اُس معاشرتی نظم ہے متعلق ہے جوخود اسلام کا پیدا کردہ ہے '' ۳۱
- ۔ '' چنانچ بغیر کامل ثقافتی آزادی اور مختلف تو موں پر مشتمل دفاقی سیاسی نظام کے، جواب بہتر اور قابل قبول پہلو سے ثقافت اور کلچر ہی ہے، ایک ہم آ ہنگ قوم کی تشکیل مشکل مسئلہ ہوگ ۔''۲۲

تیسری سطح پر علامه اقبال امن وامان کا قابل قبول نسخه آزماتے ئیں ، کیونکہ نو آبادیاتی نظام کے مسلسل کے لئے اس کی اہمیت داضح ہے۔ ہندوؤں اور مسلمانوں کی مسلسل کھکش برطانوی ہند کے لیے سلامتی کے مسائل پیدا کر سکتے تھے۔ یہ دلیل علاقائی حد بندی کے حصول کے لیے بڑی موڑھی۔ لاریب، علامہ ایک فربین فطین انسان تھے۔

علامه اقبال کومعلوم تفاکه انگریزی مفادات کے لئے اس طعمہ (bait) میں کافی کشش ہے۔علامہ کے لئے یہ بات بھی کم اہم نتھی کہ آزاد اسلامی مملکت کے ضمن میں انگریز اور ہندو کاخوف کم کردیں۔ یہاں بدیجی طوروہ دین کے دوتصورات میں فرق کرتے ہیں، یعنی: ایک وہ جو غیرمسلم سیجھتے ہیں اور دوسراوہ جوخود مسلمانوں کا نقط نظر ہے۔ اقبال نے اپنے مخصوص لہجہ میں کہا کہ:

اسلام چرچ نہیں ہے۔ بیتو مملکت ہے جس کا تصور ایک معاہداتی نامیہ کے طور پر ہوا، اسلم کے نزدیک انسان ایک روحانی وجود ہے جس کو ساجی میکنزم کی اصطلاحات میں سمجھاجا سکتا ہے ندکہ جغرافید کے والے سے سے سے

لیکن سیکولرطا کفد، اقبال کے فرمودات کوبل دیتے اور محض دوسطری بیان ساتھ لگا کر اُن کی اگلی بات سے جوڑ دیتے ہیں، جیسے: ''نہ بی ہندوؤل کو پیضد شد ہونا چاہیے کہ آزاد مسلم ریاستوں کے قیام کا مطلب کسی طرح کی نہ ہمی حکمرانی ہوگئے۔'' ۳۳

آپ بورا بیرا ملا کر بہ یک نظر پڑھیں توصاف مطلب بیسائے آتاہے کہ''ا سلام چرج گ نہیں۔'' بعن شیوکر لی نہیں، بلکہ ایک ریاست ہے۔

مغرب والوں سے ایک مختلف انداز خطاب کی ضرورت تھی۔ اقبال جانے تھے کہ مغرب چاہے تو عدم سے بڑی بڑی بلائمیں وجود میں لے آئے اور پھران پر تیراندازی شروع کردے۔ گول میز کا نفرنس میں شرکت کے لیے جانے سے پہلے ، علامہ نے Bombay Chronical میز کا نفرنس میں شرکت کے لیے جانے سے پہلے ، علامہ نے اندیشوں کو رفع کرنے کی کوشش کی۔ کو انٹرویو دیتے ہوئے پان اسلامزم کے دور پار کے اندیشوں کو رفع کرنے کی کوشش کی۔ انہوں نے اسے مغربی تخیل کی ایجاد قرار دیا ادراسے" زرد خطرب" ( yellow peril ) سے تغیید دی تاکر" مسلمان ملکوں میں یور پی جارحا نہ یلغار" میں کا جواز پیدانہ کیا جا سے۔ اس انٹرویو میں انہوں نے اس تاثر کو بھی کم کرنے کی کوشش کی کہ وہ دنیا بھرکے" مسلمان ممالک کی کوئش کی کہ وہ دنیا بھرکے" مسلمان ممالک کی کوئش کی کہ وہ دنیا بھرکے" مسلمان ممالک کی کوئش کی کہ وہ دنیا بھرکے" مسلمان ممالک کی کوئش کی کہ وہ دنیا بھرکے" در سلمان ممالک کی کوئش کی کہ وہ دنیا بھرکے" در سلمان ممالک کی کوئش کی کہ وہ دنیا بھرکے" در سلمان ممالک کی کوئش کی کہ وہ دنیا بھرکے" در سلمان ممالک کی کوئش کی کہ کوئی الی یونین قائم کرنا چاہتے ہیں جو یورپ کے مقابل کھڑی ہو بے " سیا

اس سلسله میں اُنہوں نے بڑی ہنر مندی اور مشاقی سے پر دفیسر براؤن کا نام لے دیا (جنہوں نے کہاتھا)''یان اسلام ان معنوں میں بھی قسطنطنیہ یا کہیں اور دجود پذیر نہیں رہا''۔ ۲۵

علامہ نے ڈاکٹر ایڈورڈ طامن (Edward Thompson) کے ساتھ' ٹائمن' کندن میں بھی اس مشاقی کے ساتھ اپنے سوچے سمجھے استدلال کو دہرایا تا کہ اگریزی اندیشوں کا آزالہ ہو۔ انہوں نے لکھا کہ میں نے'' برطانوی ایم پائرے باہرایک مسلمان ریاست کا مطالبہ نہیں کیا، بلکہ موہوم مستقبل کے مکنہ نتائج کی بات کی ہے، جس کی صورت گری برصغیر ہند میں آمادہ پیکا عظیم قویس کررہی تیں ۔'' ۲۸

انہوں نے ایک ہار پھرانگریز وں کے ذاتی مفادات کوائیل کرتے ہوئے کہا کہ وہ برطانوی ہند ک''مطمئن اور پوری طرح منظم صوبوں کی شکل میں' 'تقتیم جدید چاہئے ہیں، جو''ایشیائی سطح مرتضع کی بھوکی نسلوں کے خلاف برطانوی سلطنت اور (خود) ہندستان کے لئے حفاظتی پشتے کا کام دس گے ۔'' ۳۹

اشارہ واضح طور پرسوویٹ روس کی طرف تھا، جس کے سائے شائی مغربی ایشیا میں برطانیہ کے زیراٹر علاقوں پر پڑنے نے لگے تھے۔ اُس وقت اقبال شاید پنہیں جانے تھے کدان کے الفاظ محض نصدی کے اندر (۱۹۸۰ کے عشرے میں) حقیقت کا روپ دھار لیس گے، جب پاکستان نے افغانوں کے ہاتھ میں ہاتھ دیا اور سوویٹ روس کو نیصرف اپٹی سرحدات کی طرف برجے سے روک دیا، بلکہ پورے مغرب کواس اشتمالی روی خطرے سے محفوظ کرویا، جس نے دوک دیا، بلکہ پورے مغرب کواس اشتمالی روی خطرے سے محفوظ کرویا، جس نے دوک دیا۔ ویک تف کو کا صرے میں لے رکھا تھا۔

کیاعلامہ اقبال تضاد بیانی ہے کام لےرہے تھ؟ مناسب ترین تشری کہی ہو علی ہے کدہ اُن نوآبادیاتی آقاؤں کے سامنے امن اور سلامتی کے لیجے میں بات کر رہے تھے جولندن میں چوکس اور چو کے بیٹے ہوئے تھے۔وہ ان کے ساسے خطرے کی گھنٹی نہیں بجانا چاہیے تھے۔اس

سے پہلے ضروری تھا کہ مسلمان عوام کو ایک ولولہ تازہ دیاجائے، تا کہ انہیں انگریزوں اور

ہندوؤں کی انجمن باہمی کے خلاف کھڑا کیا جاسے۔ایک خود مختار اور ہمہ مقتدر پاکستان کے

حصول سے پہلے صوبوں کی تقییم نوایک دانش مندانہ حکست مملی تھی، جب کتر کہ یک باکستان کے

مرگرم ہونے میں انہمی بچھ وقت باتی تھا۔ چنا نچہ قابل نے سب سے پہلے ہندوستانی قومیت

کے فرضی تصور کے نظیئے اُدھیزے اور مختلف النوع گروہوں میں ہندی تو می بیگا گئت کی عقید سے

معموراً میدوں کورسوا کیا۔اس کے ساتھ ہی انہوں نے کل جماعتی مسلم کانفرنس دبلی کی

قراردار کی تو ثیت کی لیکن جیسے کہ انہوں نے اس موقع پر کہا: '' ذاتی طور پر میں اس قرارداد کے

اندر کئے گئے مطالبات سے آگے جاؤں گا۔ میں چاہوں گا کہ پنجاب ،شال مغربی سرحدی صوبہ

اندر کو گئے مطالبات سے آگے جاؤں گا۔ میں جا ہوں گا کہ پنجاب ،شال مغربی سرحدی صوبہ

مسلہ ہواور بلوچتان ایک مملکت میں مذم کر دیئے جائیں۔خواہ یہ خود مختاری برطانوی رائ کے

اندر ہویا اس کے بغیر''۔ علامہ نے چیش گوئی فرمائی کہ'' یہ (اس علاقے کے) مسلمانوں کی

آخری مزل ہوگی۔'' میں

الا آباد کا خطبہ اُن کے خیالات کی ایک منظم تصویر ہے۔ اس میں ؤ ہ اُس وفاتی خاکہ کی تفصیلات بتاتے ہیں جو گول میز کا نفرنس میں سامنے آئی تھی - ہندی راجوڑوں کی وفاقی سکیم کی حمایت اور ہندولیڈروں کے ہاتھوں اس کی توثیق - حالانکہ ماضی میں وہ وحد انی طرز حکومت پر مسلسل زور دیتے رہے تھے بگر یہاں پر اقبال کو اچھا خاصا جھڑکا لگا۔ انہوں نے محسوں کیا کہ اس میں جنوبی ایشیا کے مسلمانوں کے خلاف انگریز ہندواور ریائی راجوڑوں اور شنجراووں کا گھرجوڑ ہے۔ جنوبی ایشیا کے خروار کیا کہ ''اگر مسلمان خاموثی ہاس سکیم پر رضا مند ہوگئے تو یہ ہندستان چینا نچوانہ کی رفتا مند ہوگئے تو یہ ہندستان میں ان کے میائی شخص کے فنا کی رفتار تیز کردیگی ۔'' ایم

علامه نهیں چاهتے تھے که اسلام کی تشریح جدید تعلیم یافته اشرافیه کو سونپ دی جائے،کیونکه ان لوگوں کی کچھ اپنی اڑچنیں تھیں اوروہ مطلوب اهلیت کے حامل نه تھے سے

علامه کا ذبن اس بارے میں اتناصاف تھا کہ انہوں نے وفاقی سیم میں برطانوی استعار اور ''ہندوا تھ یا'' کے درمیان اُ بھرتی مصالحت کو بھانپ لیا۔ اقبال کے الفاظ میں: ''تم ججھ ( یعنی برطانیہ کو ) ہند میں موجود رہنے میں مدودو، اور میں تنہیں جواباً وہ ہندو اشرافیہ ویتا ہوں جو ہندتان کی باقی اقلیتی آبادیوں کو مستقل طور پر زیرنگیس رکھے گی۔'' ۲۳

طرف خالف توموں کے منفی عزائم کو بے انر بھی کرنا تھا۔ بیا یک مشکل کام تھا، کیکن علامہ زمین دوز بارودی سرگوں پر سے کمال حکمت اور دانش کے ساتھ آگے بوصتے رہے، تا کہ مسلمان ذہن کو پراگندگی اور انتشارے نکال کرائنہیں مستقبل کے لئے تیار کیا جاسکے۔

بے شک علامہ عام مسلمانوں کی سوچ ہے بہت مستقبل مین انسان تھے۔انہوں نے ۱۹۳۰ء کے خطاب میں میار باتیں نمایاں کیں:

- اسلام نہ تو چرج ہے نہ تھیوکر کی ۔ اسلام ایک مملکت ہے، ایک ہمہ گیر نظام حیات اور ایک طرز حکومت جو ہر لحاظ سے ایک ارضی حقیقت اور ہر دوسرے نظام سے بہتر ہے۔ خطبہ کے اس پہلونے سیکولر نظریہ حیات کوکلینۂ منبدم کردیا ہے۔
- ہندستانی تومیت مسلمانوں کا مسکد نہیں، بیرایک نامکن خواب ہے۔مسلمان اس سحرنے نکلیں۔خطبہ کے اس پہلونے دوسرے سیکولر تقور کا خاتمہ کردیا۔
- ۔ جدا گاندا متحابی حلقہ اورمسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان علاتوں کی تقسیم ایک عملی منصوبہ کے طور پر لینے چاہئیں تا کہ مختلف النوع ہندوستان میں امن اور ہم آ جنگی کو فروغ ملے ۔ بیعلامہ کی مد بُراند حکمتِ عملی تھی ، تا کہ اُس وقت کے برطانوی ہند میں وہ مازگار ماحول پیدا کیا جا سکے ، جونخلیق یا کستان کا باعث بنے ۔
- مسلمانوں کے لئے مناسب یہی ہوگا کی مشتقبل میں اپنے لئے ایک مشحکم اور متحد مملکت قائم کرنے کاراستدا پنا ئیں ۔

اگراس سب کے باوجود سیکولر مرد وزن اقبال کولا دین چېره دینا حیاہتے ہیں تو پھرا ہے کیا کہا جائے ،مکرفریب یاخو دفر ہیں؟ با ب المالية المالية

قائداعظم محدعلی جناح کی سیکولرصورت گری

# قائداعظم محمعلى جناح كى سيكوار صورت كرى

سال ۲۰۰۱ کے موسم گرمانے کئی شعلے جمڑ کتے دیکھے۔ پہلی آگ نیویارک کی قسست ہیں آئی جب اس کے افق سوختہ سامان نظر آئے۔ پھر افغانستان کی باری آئی اور اسے پھر کے دور میں واپس دھیلئے کی خواہش میں امریکہ اور اس کے حلیفول نے انسانی تاریخ کی بدترین بم باری گ ۔ اس آگ کی چش پاکستان تک بھی پیٹی ۔ جونبی امریکہ کا چند حرفی پیغام آیا: ''تم یا تو ہمارے ساتھ ہو، ورنہ دہشت گردوں کے ساتھی'' تو پاکستان کا اسلای احمیان ہمکانے لگا، گویا اسلامی احساس فکر، اس کی روح میں اُتری ہوئی حقیقت نہ ہو بلکھ مض انقاتی رویہ ہو۔

مئیت مقتدرہ کی غیروں کی نگاہ میں ہا مقتبار رہنے کی تڑپ یا بالفاظ وگر ''تشخیص کی زیردی'' ہردوسری چیز مایٹے کا پیانہ بن گئی۔اس سے پہلے ایسا بھی نہیں ہوا تھا کہ سیکولرزم کو اقتدار کے ایوانوں میں اتن گستاخ اور توانا گونج اُٹھانے کا موقع طاہو کسی چینی یا جاپانی خاتون کی طرح جو سرجری تبول کرتی ہے کہ اس کا روپ آریائی ہوجائے،ہم نے تالیوں کی گونج میں نیا بہروپ بدلنے کا فیصلہ کیا کسی نے اسے''نیا ترتی پہند پاکستان'' کہااور کسی نے اسے''معتدل پاکستان'' اس عمل کے دوران صاحبان اقتد اراوران کے سیکورہم نواؤں کو یہ یاد ندر ہاکہ ایک آئی قومی نفسیات سے کھیانا جس کی جڑیں ایک تو اناروایت عیں پیوست ہوں اوراس کی جگہ ایک نئی وہنی کیفیت پیدا کرنا ،جس کا قومی تاریخ سے کوئی واسطہ نہ ہو، نری بربادی کا راستہ ہے۔ آخر یہ کیے ممکن ہے کہ لوگ اپنے وجود کے اجزائے ترکیجی کو کھول جا کیں۔ ان کی تاریخ ، ان کے اطوارو روایات اورسب سے زیادہ محتر مان کی روح کی وہ سرگوثی کہ وہ دو سروں سے مختلف ایک منظر و تہذیق مقام کی حالم ہے۔ اس ترکیب کوئی شخص مقام کی حالم ہے۔ اس ترکیب کوئی شخص دین کا مطلب عوام الناس کی فطریت سے جنگ ہے۔ مسلمانوں کی اپنے عقیدہ حیات شرف انسانی کو صند جواز بخش اس جبانِ جست و بود میں عزت اور سر بلندی دی اوران کے شرف انسانی کو صند جواز بخشا۔ اس بات کو بچھنے کے لیے کسی بھڑ اطمی عقل کی ضرورت نہیں کہ مسلمانوں کی اس وہنی اور نفسیاتی ترکیب کوئی شکل دینے کا مطلب عوام الناس کی فطریت سے مسلمانوں کی اس وہنی اورنفیاتی ترکیب کوئی شکل دینے کا مطلب عوام الناس کی فطریت سے مسلمانوں کی اس وہنی اورنفیاتی ترکیب کوئی شکل دینے کا مطلب عوام الناس کی فطریت سے کہا سلامیت کو خش مشت خاک بنادے گی ۔ لیکن افسوں دوسروں کو خوش کرنے کی بیشق ہماری قوم کوشش مشت خاک بنادے گی ۔ لیکن افسوں دوسروں کو خوش کرر کے کی بیشق ہماری قوم کوشش مشت خاک بنادے گی ۔ لیکن افسوں دوسروں کو خوش کرر کے کی بیشت نے ہر قدر برخی کا مطلب کوئی شکر تگ نے ہونے رخیز کر کھون کے کرر تھی نے ہر قدر برخیر کا گلا گھونٹ کرر کھی۔

ان صورت گرول کوالبتہ دو ہاتوں نے خوف زدہ کررکھا ہے: قوی بیئت کذائی میں اس نو پلی تبد یلی کوکیے برق ثابت کریں؟ بعض نے کہا کہ ٹیم سیکولنظم اپنالواوراس بات کی پروامت کرو کہا کہ ٹیم سیکولنظم اپنالواوراس بات کی پروامت کرو کہاں تھکیل نوکے لیے بیش کی جانے والی منطق کتنی بودی اور بے معنی ہے ۔ دوسروں نے رائے دی کہا آزادلبرل ازم کو گلے لگاؤ (گویا بیزیادہ قابل تبول شکل تھی) کیکن اس کے خدوخال بیان کرنے کا تکلف مت کرو۔ ایک تیسرا حلقہ بھی ہے جس نے بید دنوں اصطلاحات مترادف استعمال کیں۔ آخر میں ایسے بھی ہیں جو آئیس یو آئیس کی کرہے ہیں جیسے لبرل ازم اور سیکولرزم استعمال کیں۔ آخر میں ایسے بھی ہیں جو آئیس کی کرہے ہیں جیسے لبرل ازم اور سیکولرزم

ا پنی اصل میں مختلف ہوں۔ پاکستان کی اس بُرولا نداور بدیانت فضائے دائش میں، جہاں بیسکولر ہم سفر ابہا م کوتر جج دیتے ہیں، کوئی وضاحتی تعریف سامنے نہیں آتی کیونکد بیلوگ جانتے ہیں کہ ایک بارانہوں نے اپنے حرف مجبوب کی تشریح کر دی تو آنہیں لینے کے دینے پڑجا کمیں گے۔

چنا نچانہوں نے قائد اعظم کی اااگست ۱۹۴۷ء کی تقریر کاسہارالیا، جے بیا کثر پارہ پارہ کر کے سناتے رہتے ہیں، تا کہ لوگوں کو بقین آجائے کہ قائد اعظم نے اپنی زندگی میں بس بہی پچھ فرمایا خالہ انہوں نے بعض منتخب جھے ایک طرف اٹھا کرر کھ دیے اور چندول پند پہلو دُس کی طمع کاری شروع کردی ۔ حالانکہ قائد کے تصور اور شخصیت کو بچھنے کے لیے جموعی مثن اور جدو جہد کے پورے منظر نامے کو بنیادی اہمیت حاصل ہے ۔ مثلاً سیکولر طرز فکر کے لوگ ای امر واقعی سے صرف نظر کرتے ہیں کہ قائد اعظم کی میاسی زندگی کم و بیش پچاس سال پر محیط ہے ۔ لاکھوں کروڑ وں لوگوں نے انہیں سنا اور تفکیل پاکستان کے کاز میں ان کے ہم آ واز اور ہم رکا بر رہے۔ اور تاریخ کی روثنی میں ہوا ۔ صرف اااگست کی تقریر نہ تو کہتا تھی کہ قائد انظم میں اور موضوع پر نہ ہولے ہوں اور نہ بیان کا آخری فطاب تھا۔ ایک مختاط انداز سے کے مطابق قائد اعظم نے ۱۹۸۰ء سے ۱۹۸۷ء تک کے عرصے میں الی ۱۹۹۰ء تقاریریس ، جن میں انہوں نے مسلم عوام کو بقین دلایا کہ جو پاکستان وجود میں آ رہا ہے وہ اسلامی تقاریریس ، جن میں انہوں نے مسلم عوام کو بقین دلایا کہ جو پاکستان وجود میں آ رہا ہے وہ اسلامی تقاریریس ، جن میں انہوں نے مسلم عوام کو بقین دلایا کہ جو پاکستان وجود میں آ رہا ہے وہ اسلامی ہوگا۔ ان کاؤ مل میں قول د کھے :

'' پاکتان کا مطلب محض آزادی اوراستقلال نہیں۔اس کا مطلب مسلم نظریہ ہے جے ہم نے بچانا ہے، جو ہم تک ایک بیش قیت ہدیے اور خزانے کے طور پر شقل ہوا، اور جس کے متعلق ہمیں اُمید ہے کہ دوسرے بھی ہمارے ساتھواس ہے متنفید ہول گے۔'' ا قائد اعظم ؒ نے بیجی فرمایا کہ سلم لیگ پاکستان کا مطالبداس لیے کررہی ہے، تا کہ سلم عوام '' وہاں اسلامی قوانین کے تحت حکمرانی کریں''۔ دستور ساز اسمبلی کی نوعیت واضح کرتے ہوئے قائد نے فرمایا:

' مجلس دستوریہ ... مسلمانوں کے لیے الی قانون سازی کر سکے گی جو شرقی قوانین سے متصادم نہیں ہوگی۔مسلمان اب مزید مجبور نہیں ہول گے کہ غیراسلامی قوانین کا اتباع کریں۔''۲

اب اگرسیکولرحاقہ بیکوشش کرتا ہے کہ قائد اعظم گوایک متلون مزاج شخصیت کے طور پر پیش کیا جائے، جس نے اسلامی پاکستان کے شمن میں عوام سے کیا ہوا وعدہ گیارہ اگست 1962ء کواشا کرطاق نسیاں پر رکھ دیا تھا تو وہ اصلاً اخلاقی حوالے سے قائد کی کردارکشی پر ثلا ہوا ہے اور پوری دھنائی سے ایسا کر را ہے۔ دھنائی سے ایسا کر رہا ہے۔

بیوئی ایک موقع نیس جب سیکوار حضرات نے قائد اعظم کی تو بین کی ہو۔ ندانہوں نے اپنی ان کوششوں میں کمی آنے وی ہے کہ تحریک پاکستان میں رجا بسا اسلامی رنگ کھر جی کر رکھ دیں۔ علامدا قبال کی زندگی کا ایک واقعداس صورت حال کی وضاحت کر دیتا ہے۔ میاں افتخار اللہ بن اور جواہر لال نہر وجیسے لاد بن ان کے پاس آئے اور انہیں قائل کرنا چاہا کہ وہ مسلمانوں کی قیادت اپنے ہاتھ میں لے لیں، کیونکہ مسلمان جناح سے زیادہ اُن کی عزت کرتے ہیں۔ علامہ مرحوم نے اس تجویز میں چھیا فتنہ بھانپ لیا کہ وہ قائد کے زیر کمان قائم مسلم اشحاد کو ختم کرنا چاہتے ہیں۔ غصے میں بھرے ہوئے علامہ نے جواب دیا: ''مسئر جناح ہی مسلمانوں کے اصل لیڈر بئیں اور میں تو ان کا ایک معمولی سیابی ہوں' ہے اقبال جواسلام کے شیدائی تھے

جانتے تھے کہان کے اسلامی پاکستان کے خواب کی تعبیر قائد اعظمُ ہی کے ہاتھوں ممکن تھی۔ارسطو کوسکندراعظم کی بیشت برکھڑ اہوناہی تھا۔

قائداعظم کے الیہ بیٹرطرکھی تھی کہ وہ ہرکا اندازہ اس بات ہے بھی ہوتا ہے کہ انہوں نے رتی بائی ہے شادی

کے لیے بیٹرطرکھی تھی کہ وہ پہلے اسلام قبول کر ہے۔ پھرسول میرج کے بجائے اپنا نکاح ایک

''مولوی'' ہے پڑھوایا۔ قائد اعظم نے اپنی اکلوتی بٹی ہے صرف اس لیے قطع تعلق کر لیا کہ اس
نے ایک غیر مسلم ہے شادی کر کے اسلام ہے ناشائنگی کا مظاہرہ کیا تھا۔ قائد کے سوائح نگار

شینلے ولیرٹ (Stanley Wolpert) انہیں ایک قدامت پندانسان کے طور پر پیش کرتا
ہے۔ رتی بٹیم ہے ان کی تفریق کی وجہ قائد کاروز بروز اسلام کی طرف رجیان تھا۔" اس ہے بھی
زیادہ اہم بات سے ہے کہ قائد اعظم نے نہ بھی بنیادوں پراپنی قو میت کے اظہار پر نیصرف اصرار
فربایا اور سیکولر ہند ہے اس وقت اپنی راہ جدا کر لی، جب انہوں نے جنوبی ایشیا کے مسلمانوں کی
مسلمانوں کی نشاۃ قانید کیور ہے تھے۔ اس لیے جب انہوں نے یہ کہا کہ پاکستان اسلامی طرز
حسان کی تیج ہے گاہ ہوگا تو مسلمان دیوانہ واران کی آواز پر لیک بزے۔

سیکور طلق نے مسلمانوں کے اس تاریخی رویے کو یو نظر انداز کیا جیسے بیکوئی امر واقعہ نہ تھا بلکہ کوئی اضافہ تھا۔ وہ بیسب پچھونگل گئے۔ اُن کی بیہ تشددانہ خواہش کہ کسی طرح مملکت پاکستان کو اس کے اسلامی تشخیص سے محروم کر دیا جائے ، اُنھیں ہرفتم کے جھوٹ اور مگر پرمسلسل مجبور کر رہا ہے۔ وَ وَقَر آن ، حدیث نبوی اور پاکستان کی دستوری تاریخ کو اپنے ندموم مقاصد کے لیے استعمال کرنے سے تو عاجز ہیں، کیونکہ ان ماخذوں میں انہیں کوئی مفید مطلب مکتہ ہاتھ نہیں

مجلس دستوریه ---مسلمانوں کے لیے ایسی قانون سازی کرسکے گی جو شرعی قوانین سے متصادم نہیں ہوگی۔مسلمان اب مزید مجبورنہیں ہوں گے کہ غیر اسلامی قوانین کا اتباع کریں ۲۔

آرہا۔ آخری حربے کے طور پر صرف مجمع علی جناح ہی کوسیکو ارمیک اپ دے کر پیجے سند جواز حاصل کرنے کی کوشش کی جاسکتی تھی ۔ لیکن یہاں بھی سوائے گیارہ اگست کا 197ء کی اکلوتی تقریر کے ، جسے ان لوگوں نے پوری بے دردی ہے سیکو لر پس منظر میں رکھ کر دکھانے کی کوشش کی ، باقی کی جے بھی عام لوگوں کے سامنے لانے سے قاصر رہے ۔ معمار پاکستان نے انہیں بہت ہُری طرح مایوں کیا۔

مثلًا، وہ قائد اعظم کو ایک ایسا آزاد خیال باور کراتے ہیں جس سے پیش نظر ایک لاوین سیکولر ریاست تھی۔ اس کے برعکس وہ لوگ جو دستور کا حوالہ دیتے ہیں اور مملکت پاکستان کے اسلامی جو ہر پر زور دیتے ہیں، وہ سب ان کی نگاہ میں ''عقل و کر بان کے دشمن' ہیں۔ ہر طرح کی حسیات کو پائے استحقار سے تھکراتے ہوئے ان لادینوں نے دستور اور اسلام کی بات کرنے والوں پر بہتان ودشنام کی بوچھاڑ کردی کہ یہ'' جونی'' سرپھرے ہیں،'' رجعت پیند' ہیں اور ''سرپھرے ہیں،'' رجعت پیند' ہیں اور ''سرپھرے ہیں،'' رجعت پیند' ہیں اور ''ہر خرم میں۔

کیکن خود بید لبرل ازم (آزاور قدی ،روژن خیالی دغیره) کیا بلا ہے؟ جب بیلوگ جناح صاحب پرلبرل ہونے کا ٹھیدلگاتے ہیں ،تو وہ کہنا کیا جا جین؟ وہ اس کی کوئی وضاحت نہیں کرتے لیکن جب تک لبرل ازم کی با قاعدہ تعریف متعین نہ کی جائے تولفظ''لبرل'' جیسا کہ بیہ لبرل حضرات استعال کرتے ہیں مجھن ایک ڈھیلا ڈھالا اظہار رہے گا۔

یہ بات ایک رمزیہ نداق ہے کم نہیں گئی، لیکن دافعہ یہی ہے کہ جب گل ہندسلم لیگ نے مسلمانوں کے لیے پاکستان کامطالبہ کیا تو ہندوؤں کواس کی جبومیں رجعت پسندی کی پھیتی ہی سوجھی تھی۔ جواہر لال نہرو نے انڈین کا تگریس کے روبروا پی تقریر میں بیکہاتھا کہ عام مسلمان آبادی رجعت پسندسٹ کے بندو کے بیتول رجعت پسندسب کے مساتھ تھے۔ ۵

۳۰ مار چا۱۹۳۱ء کی اشاعت میں کا گرلیں پارٹی کے اخبار میں ہندوؤں کی وہنی ترجمانی کرتے ہوئے الکے مصلون چھپا، جس میں انہوں نے داشگاف کہا:''دوباتوں پر کوئی مصالحت ممکن نہیں ملک کی الی تقتیم ناقبول ہوگی جس سے جنو نیوں (fanatics) کے ارادوں کی پھیل اور ان کے ذوق کی تحفیٰ کا ساماں ہو''۔

قائداً عظم یا نیسلم لیگ کے مدراس سیشن کے خطبہ صدارت میں مذکورہ بیان کا تعاقب کیااور ہندوسیکولر چیخ و پکار کی حقیقت اپنے مشہورز مانداسلوب بیان سے کھول کرر کھودی، جو پوری تحریک کے دوران ان کا اتماز رہا۔ قائد کے الفاظ تھے:

> ''جب بیلوگ تقتیم کا ذکر کرتے ہیں تو مسلمان کو جنونی بتاتے ہیں، کیکن جب بیخود ہندوازم کی بات کرتے ہیں تو اپنے آپ کو لبرل اور قوم پرست کانام دیتے ہیں۔'' ۲

فی الحقیقت برطانوی ہند میں بیسلم قومیت کا اسلامی چیرہ اور کردار ہی تھا، جس نے ہندوادر

مسلمان میں مستقل جدائی والی۔ قائد اعظم ، لالدلاجیت رائے کے می آرداس کے نام خط ( دیکھیے اندرایرا کاش کی کتاب ) کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

رائے کہتا ہے: '' میں نے گزشتہ چھ ماہ اپنا بہت ساوقت مسلم تاریخ اور مسلم قانون کے مطالع میں صرف کیا، اور میں سو چنے پر مجبور ہوا کہ ہندو مسلم اتحاد نہ تو ممکن ہے اور نہ قابل مُل .... میرا خیال ہے ان کا نہ ہب ایک کوشش پر موثر روک لگا تا ہے ... تہمیں میری عیم اجمل خان اور ڈاکٹر کپلو کے گفتگو یا دہے ، جو میں نے تہمیں کلکتہ میں سائی تھی ۔ ہندستان میں عیم اجمل خان سے زیادہ نفیس مسلمان کوئی نہیں ، لیکن کیا کوئی ایک بھی ایسا مسلمان لیڈرموجود ہے جوقر آن کو پس پشت رکھ کر فیصلہ کر سکے؟ کاش میر ااسلامی قانون کا مطالعہ جو سائے دے رہا ہے وہ سے نہوں' ۔ یہاں بھتی کر قائد کھ کر فیصلہ کر سکے؟ کاش میر ااسلامی قانون کا مطالعہ جو سائے دے وہ ایک روشن جیب ڈھب کہتے ہیں : عیساتھا پی بی سنوری مسکرا ہے لیوں پرلاتے ہیں اور ایک ڈرامائی تو قف کے بعد کہتے ہیں :

"مبراخيال ب رائكا مطالعه بالكل صحح ب (محفل مين زوردار فبقبه) يك

یہ بات بڑی معنی فیز ہے کداً س تاریخی مکالمہ میں ہندوحضرات، قائداعظم کوالزام دیتے ہیں کہ وہ'' رجعت پیند'' تھے، کیونکہ وہ علاقے اورنسل کی بنیاد پر قائم قومیت کے لاوین تصور کوشلیم نہیں کرتے تھے۔

پريلرل ازم بكياجس كى تعريف سيكور كهل كرنيين كرتے؟

''انسا ئىكلوپىدْ يا آف سوشل سائنسز'' میں گیدودی روگیرو (Guido De Ruggiero) لبرل ازم كاتعارف يوں كراتا ہے: ''و ہ گہرا پختہ ردیہ جو پہلے سے طے کردہ مزعومات کی روشی میں انسانی معاملات کا تجزید کرتے ہوئے انسانی معاشرہ کے مختلف النوع عقلی، اخلاقی، و بنی، ساجی، اقتصادی اور سیاسی تعلقات کومر بوط دکھانے کی کوشش کرتا ہے''۔

چنانچ لبرل ازم کے سامنے اپنائی ایک ساج ہے، جس میں انسان خود ہی خیروشر کے درمیان ٹالث ادرخگم بنا بیٹھا ہوتا ہے جبکہ فدہب اور اخلاقیات کو کنارے لگا کر غیر منفعل بنا دیا جاتا ہے۔ دی روگیر دبات جاری رکھتے ہوئے کہتا ہے:

> ''الیی کسی مداخلت خواہ ؤ واخلا قیات کی طرف ہے ہویا ند جب کی طرف سے یا پھرعقل ساجی ،اقتصادی ادر سیاسی دائروں میں ہورہی ہو، کبرل ازم نے ہمیشدا نی فوجیس صف آرار کھیں''۔ ^

چنانچه به برل اصطلاح کی تعریف نهیں بلکتر یف ہوگی کہ اسے ایک روثن خیال ذہن ، ایک گھلے دل اور آزادی پندروح ثابت کیا جائے۔ افظ لبرل کے استعال میں تنظیملی انداز پچھود کھانے ہے: یادہ چھیانے کی کوشش ہوگی۔ ڈیوؤسم تھو تو یہاں تک کہتا ہے:

'' آزادروا کثر ندہب ( کے معالمے ) میں غیر مقلد، بلکہ لادین اور متشکک (skeptics)، یہال تک کہ فدہب کے دشمن واقع ہوئے ہیں''؟ <sup>9</sup>

کیا سیکولر زم اور لبرل ازم ایک ہی چیز میں؟ بید دونوں باہم مختلف بھی ہوسکتے ہیں اور کیسال بھی ، حالانکہ اختلاف محض گردان میں ہوگا۔ دونوں ہی ند بب کو ٹانوی حیثیت دیتے ہیں اور انسانی زندگی میں خدا کے مرکزی کردار کے منکر ہیں۔ دونوں کو اصرار ہے کہ وہی ایسے طریق ہائے حیات ہیں جن پرکوئی حرف گیری نہیں ہوسکتی۔ مزید برآں سے ہمیشہ سیکولر دوائ اور مزاج رہا ہے کہ نہ جب کو برداشت نہیں کرنا ، بالخصوص جہاں نہ جب پبلک معاملات میں کردارادا کرنے اورخود ترجیحات متعین کرنے پرزور دیتا ہے۔ مغرب ہویا مشرق ، سیکولر ہر جگداس بات پراصرار کرتے ہیں کہ مکالمہ کے دروبست وہ خود طے کریں گے۔اس سے بھی بدتر بات سے ہے کہ وہ اپنے مخالفین کا زاویۂ نظر بھی خود ہی تخلیق کرتے اور بتاتے رہتے ہیں، بلکہ ان کے عقیدہ ونظر سے کے ابزائے ترکیمی بھی طے کرد ہے ہیں۔ امر کی سکالرا ٹی ورڈ سعید جوخود بھی لبرل ہے، اس طرح کے رویوں کو زبردتی کی مشق کا نام دیتا ہے۔

رُوح قائدکوبے چین کرنے کے لیے بیالزام عائد کردینا کافی ہے کہ وہ سیکولر پاکستان چاہتے ۔ تھے۔اگروہ آج زندہ ہوتے تو اپنی ۲۵ جنوری ۱۹۳۸ء کی وہ تقریر ضرور دہراتے جوانہوں نے کراچی بارایسوی ایشن کے سامنے کھی۔قائد نے کہا تھا:

> '' وہ ایسے لوگوں (سیکولر پڑھئے ) کو سمجھ نہیں پائے، جو جان ہو جھ کر فتنے کھڑے کرتے ہیں اور پروپیگنذا کرتے ہیں کہ پاکستان کا دستور شرعی بنیادوں پڑھکیل نہیں دیا جائے گا''۔

یہ کہنے کے بعداس خیال سے کہ کوئی ذرہ بحر شک باتی ندرہ، قائد نے ایک حتمی بات کہی:
"دوسلامی اصول حیات آج بھی ویسے ہی قابل عمل میں جیسے ۱۳۰۰ برس سیلے

شهر ،، ۱۰

قائد کا بیخطاب گیارہ اگست کی تقریر کے بعد کا ہے۔

اس لیے سیکولرحضرات کے پاس اب دوہی رائے ہیں:

- ۔ یا تواعلان کردیں کہ جناح نے اااگست ۱۹۴۷ء سے پہلے یا بعد میں اسلامی پاکستان حجت میں کوئی تقریز ہیں کی تھی۔
- ۔ یا بیمان لیس کہ قائد نے اسلامی پاکستان کا دعدہ تو کیا تھا کیکن چونکہ گیارہ اگست والی تقریران کا آخری خطاب تھا،لہذااس نے پہلی والی تقاریر پر خط تمنیخ پھیردیا ہے۔

پہلا رویہ تاریخ کے منہ پر کھلا جھوٹ ہوگا۔دوسرا رویہ بداصول طے کرتا ہے کہ آخری بیان گزشتہ بیان کومنسوخ کردیتا ہے۔ چنانچہ کیا سیکولر حضرات اپنے قائم کردہ معیار کی روشی میں بد ماننے پر تیار ہیں کہ جناح کی ۲۵ جنوری ۱۹۳۸ء کی تقریر نے گیارہ اگست ۱۹۴۷ء کے بیان کو بیار بنا کرر کھ دیا ہے؟ بہتر ہوگا اگر بیلوگ فیصلہ خود کرلیں۔

ر. دریده دهن آزاد خیالیان

## دريده دېن آزادخياليال

اگرتسلیمہ نسرین کی اسلام کے خلاف دشنام طرازی سوچی تھی تقی ہو بنگلہ دیشی عوام کاغم وضعہ ایک زخم خوردہ قوم کا فطری جواب تھا۔ اس برابر کے نخالفا نہ روٹمل پر جہاں غیر ملکی میڈیا نے اپنی فطرت کے عین مطابق تسلیمہ کی دربیرہ وَئی کو''جرائت وحوصلہ'' سے موسوم کیا ، اور قرآن کے خلاف اس کی تہذیب سوزیاوہ گوئی کو تعیین کی نگاہ سے دیکھا ، وہاں اس کے پاکستانی آزاد خیال جم نوا آگر اُگلتی زبانوں اور ہذیان زدہ قلم کاریوں کے ساتھ اس کے دفاع میں گو د پڑے۔ ہم نوا آگر اُگلتی نوائی ویوائی ویوائی دیا گھا۔ کتاب الہی کی تو بین کے خلاف بنگلہ دیشی روٹمل کو ان حضرات نے''عوامی دیوائی د

معدود ، چندا ظہارنو یبول کے، جنہوں نے معاشرے میں برداشت اور تہذیب کی تلقین کی ، باقی سب گلے پھاڑ کر چیخے ۔ اُنہوں نے عوام کے غیر منظم ردعمل کو اسلامیانے کی اشرف و نجیب دعوت

ے جاجوڑ ااور معافی تلافی کی دہائی دی۔ پھر ساتھ ہی اسلام کوفر سودہ نظام بتاکر بدنام کرنے کی کوشش میں اس کے نفاذ کور جعت قبق کی قرار دیا، اور ساتھ ہی بیرونا بھی رویا کہ اگر ردعی میں آ کر مسلمانوں کی اسلام سے وابستگی کا بیانداز روکانہ گیا تو اس مشق کا نتیجہ لا قانونیت اور ناتہذیبی کی شکل میں سامنے آئے گا۔ پچھ اور لوگوں کو ان واقعات میں ''کسی بڑے مقصد کے لیے رواں کارمیکنزم'' نظر آیا۔ ان کی چیخو لیکار کی اصل وجہ شاید یہی خوف ہے۔

الی اکثر تحریروں میں تجزیاتی آلات وطرق''نو مارکسی'' ہیں۔ اقبال احمد جیسے حضرات نے تو مسلمان دُنیا کے لیے مخصوص مارکسی فقرے تک کو استعال کیا،''مشوت جو یورپ کے سرپر منڈلار ہا ہے''۔ بیتحریریں جہاں دخانی لفاظی سے عبارت ہیں، وہیں پاکستان کے خلاف مخربی ایجنبیوں اور حکومتوں کو فتد انگیز مواد فراہم کرتے ہوئے حملہ آور ہونے کے لیے راستے بھی بھاتی ہیں، جو بیقا قابل اعتراض اور افسوں ناک ہے۔

آزاد خیالوں کو بھی کسی ویگر جارح تو توں کی طرح ہوگری آزادی حاصل ہے کہ جب بی چاہے ایک خیالی دخمن تصنیف کر کے اس پر چڑھ دوڑیں لیکن برداشت، تہذیب اور شائنگی کا درس دینے کے بعد جب یہ لوگ تسلیمہ نسرین کا محالمہ اٹھاتے ہیں اور اس کا موازنہ سلمان رشدی کے کیس سے کرتے ہیں تو پھر یہ اپنے آپ کو اس گرد و غبار سے اٹی نضا میں لے آتے ہیں، جہاں حقائق اور تعصب کی بحثی اور ضد میں فرق کر نامشکل ہوجاتا ہے۔ اِس لئے بید کیھ کرقطعاً تجب نہیں ہوتا کہ تسلیمہ کا دفاع کرتے ہوئے ہے بیمرد دزن ہرقدم پرخودا پی تردید کر تا جاتے ہیں۔

مثلاً لبرل حضرات تو بین رسالت قوانمین کےخلاف بیں اور انہیں کلیڈ نوآ بادیاتی آ قاؤں کا تحذہ

قرار دیے ہیں۔ الیکن جہاں میں سلمان عوام کے روعمل پر تنقید کرتے ہیں، وہیں میں مطالبہ بھی کرتے ہیں کہ ' معاملہ صفر نے مزاج کے قابل اعتباد جوں کے سامنے جیش ہونا چاہیے''۔ بطاہر میں مسلسب تو قعات ہیں، لیکن مشکل یوں پیدا ہوتی ہے کدا گر تو ہین رسالت کے حوالے ہے نہ کوئی قانون ہو، اور نہ بجاز عدالت تو ان کی مطلوبہ ' منصفا نہ ساعت' کیسے ممکن ہوگی؟ معلوم ہوتا ہے بیاوگ حواس باختہ ہوگئے ہیں اور انہیں ڈھنگ کی بات نہیں 'وجور ہی۔ اقبال احمد جیسے پخشہ کار مارکسی دانش ور ، تو ہین رسالت کے قانون کونو آبادیاتی دور کے دیے ہوئے تو ہین رسالت کے توانین کو میں بیانا بھول جاتے ہیں کہ اگر نوآبادیاتی دور کے دیے ہوئے تو ہین رسالت کے توانین کو کال دیں تو باتی '' مقدس' ور شرجو انہیں سابق آتا وک سے ملا ہے اُس کا کیا کریں گے۔ یعنی باتی ہوئے ہوئے تو ہین رسالت کے توانین کو کال دیں تو باتی '' مقدس' ور شرجو انہیں سابق آتا وک سے ملا ہے اُس کا کیا کریں گے۔ یعنی باتی ہے سب نوآبادیاتی تو انہیں بہ خوثی تبول اور منظور؟

کیکن زیر بحث موضوع پرانہوں نے صرف اتناہی نہیں لکھا۔ چلتے چلاتے انہوں نے پچھاور ذیلی موضوعات بھی اُمچھالے ہیں:

اول، آزادی اظہار کاحق جہال یہ ایک قابل قدر موضوع ہے، وہیں اس کی حمایت میں ایک رمزِ گراں بار بھی موجود ہے۔ ہمارے لہر ل حضرات، ذمہ دارا نہ آزادی صرف مسلمانوں کے لیے جوسلمان لیے مضوص کرتے ہیں۔ لیکن تسلیمہ اوراس کے ہم نواؤں یا اُن غیر مسلموں کے لیے جوسلمان معاشرے میں رہتے ہوئے ہزل گوئی کرتے ہیں، بے قید آزادیاں ما تکتے ہیں تا کہ جس کا بی حیاے مسلمانوں کے جذبات کو بحروح کرتا کچرے۔

ٹانیا، اسلامیانے کا مطالبہ، جس پر اقبال احد'' نواسلامی'' کاٹھیڈ لگاتے ہیں ، ایک دلچسپ ترکیب ہے، جو اُنہوں نے پہُست کی ہے۔لیکن ایسی اصطلاحات وضع کرنے کی اُن کی پینداور مشغلدا بی جگہ، اِس کا جو ظاہر مطلب بنتا ہے ؤہ یہ ہے جیسے اسلامیانے کی تحریک بیسویں صدی کی بیدویں صدی کی بیدویں صدی کی بیداوار ہو، جس کی ماضی میں کوئی مثال موجود نہ ہو، اور جیسے بیشن ایک وقتی ابھارہو، جو اس قابل ہے کہ اس پر گرفت کی جائے اور یا اسے زبردی دیا دیا جائے ۔مغرب زدہ طبقے کی بیہ جارحانہ موج واقعی تشویش ناک امر ہے، کیونکہ اس سے پید چلتا ہے کہ یا تو بیلوگ اس حوالے ہے جہالت کا شکار ہیں یا جان ہو جھکر اسلامی تاریخ اور مسلم شعور کی تکند یہ کررہے ہیں۔

تاریخی طور پراس مختفر دور کے علاوہ جونوآبادیاتی طاقتوں نے پوری درندگی ہے مسلمانوں پر مسلمانان عالم بالعوم اسلامی تظم حیات کے تحت زندگی گزارتے رہے ہیں۔ جب صورت معالمہ بیہ ہوتو بھر مسلمانوں کی باضی ہے بجونے کی کوشش کو''نواسلامیت'' کا نام دینا کہاں تک معقول بات ہو عکی ہے؟ کوئی اتنا بے انصاف کیے ہوجاتا ہے کہ نوآبادیاتی دور سے کہاں تک معقول بات ہو عکی مسلمانوں کی تمناکو''نواسلامی'' کیم نہیں جناب، بی خالصتا پہلے کے شرعی نظام کی بازیافت کی مسلمانوں کی تمناکو' نواسلامی'' کیم نہیں جناب، بی خالصتا اسلامی ہے!

تالاً، شریعت اور دوحانیت اپ دوسر نصورات کی طرح آزاد خیالوں نے شریعت اور طریقت کا متنازع فیمناظرہ بھی لا دین مغربی روایات سے اخذ کیا ہے۔ وہ اس بات کو بھول جاتے ہیں کہ بیمنا قشیم بوط اسلامی سوسائی کے تصور کے لیے قطعی اجنبی ہے۔ اقبال احمد، جو لبرل حلقے کے نبیتا زیادہ پڑھے لکھے فرد کی شہرت رکھتے ہیں، اسلامی نظام کے مطالبہ کے خلاف اپنے قارمی کے ذہن میں دور پار کے اندیشوں کو اُبھارتے ہیں۔ ان کے خیال میں سے مطالبہ ''دین اور سیاست کو جوڑنا چاہتا ہے تا کہ پھی رسومات 'کو قانون کی شکل میں ہزور تو ت نافذ کیا جا سکے'' یہ وصوف کو مزید خدشہ یہ ہے کہ: ''وہ اسلام سے طریقت کو تکال کراً ہے ایک سخت گیرضا بطرفو جداری بناد س گے' سادہ الفاظ میں اقبال احمد دین اور سیاست کی جدائی کے خیال کرا

نوآ بادیاتی تصور پریفتین رکھتے ہیں، مزے کی بات سے سے کہ ساتھ ہی وہ نوآ بادیاتی نظام کی مخالفت کے بھی دعوے دار ہیں۔

لادین حضرات کوتل ہے کہ ؤ ہ اسنے افکار کی تشہیر کے لیے جو چاہیں اسلوب اختیار کریں۔ لیکن جب اسلام جیسے شہیرہ موضوع پر کلام فرہا کمیں تو انہیں زیادہ ؤ مدداری کا مظاہرہ کرنا چاہیے۔ اٹھیں بیتن ہے کہ ؤ ہ حدود قوانین کو اسلام کے ابتدائی دور سے متعلق قرار دیں، انہیں بے شک جدید ؤ نیامیں متر وک تصور کریں۔ لیکن اس میں شرط صرف بیہ ہے کہ دین کے معالمے میں اُسے اپناوضع کروہ تناظر ندیں بلکہ اُسے تاریخ کے خاظر میں دیکھیں۔ مثالاً گر قوانمین کا ذکر قرآن پاک میں موجود ہے اورا گران پر نبی اکرم اوران کے تبعین کی نسل بعد نسل نے بیسویں صدی تک ممل کیا ہے، تو اقبال احمد کا سارا مقدمہ کا یہ ہے کا رضم رتا ہے۔ اگر اسلامی ماخذوں میں چھونییں، نہ ماضی میں ان قوانیں کی بیروی کی کوئی مثال موجود ہے تو ان کی بات خود بخو دورست ثابت ہوجائے گی میں ان قوانیں کی بیروی کی کوئی مثال موجود ہے تو ان کی بات خود بخو دورست ثابت ہوجائے گی اور اسلامیا نے کا مطالبہ خود بخو دم تو ثر دے گا۔ بہی ایک طریقہ ہے کہ جس سے وُ ہ اپنی بات کو ثابت کر کے اسلامیا نے کے مطالبے کا ابطال کر سے تیں۔ اس سے ہے کہ جس سے وُ ہ اپنی بات کو تابت کر کے اسلامیا نے کے مطالبے کا ابطال کر سے تیں۔ اس سے ہے کہ اسلام پر جملہ بیت کے درائی ورائی ورائی

برقتمتی کی بات ہے کہ بیلیز ل حضرات اپنے پڑھنے والوں کے سامنے قر آن اور سُنت میں سے صرف من پیند با تیں پیش کرتے ہیں۔ مثلاً شریعت اور طریقت میں فرق کرتے وقت وہ بھول جاتے ہیں کہ اسلای قوانین خالی خولی ممانعیش نہیں، نہوہ اپنی اصطلاح میں ''وحشیانہ' سزائیس ہیں، بلکہ وہ کچھ اخلاقی اقد ارکے پاسپان ہیں۔ اور اس طرح پورے نظام میں اپنی صحیح جگہ پر ہیں، بلکہ وہ کے بوئے یہ قوانمین اسلای قدروں کی تقویت کا باعث ہیں۔ علاوہ بریں، جب کسی سیولر معاشرے میں قانون فکنی ہوتی ہے تو یہ ایک ساتی جرم ہوتا ہے۔ لیکن ایک صحیح اسلامی سوسائی

میں شرعی قانون سے انحراف گناہ ہے، یعنی اللہ رب العزت کے خلاف باغیانہ جرم، جبکہ ساتھ ہی اس کے ساجی اور روحانی پہلوبھی ہوتے ہیں۔

صوفیائے کرام کی آ ڑیے کر ہاتیں بنانا،ان آ زادر و حضرات کا پہندیدہ مشغلہ ہے۔ بیصوفیائے عظام کوعلائے کرام کے خلاف کھڑا کر کے دکھاتے ہیں، جیسے صوفیا کا تعلق محض روحانیت ہے ہو اور انہیں اسلامی قوانین سے کوئی غرض نہ ہواور علما قانون کے پاس داراور طریقت کے خلاف ہول۔

تکنیکی طور پراس طرح کی تقسیم کا و ورپارتک ندتو کوئی امکان ہے، ندتاریخ سے اس کی تا ئید ہوتی ہے۔ کوئی صوفی اپنے لئے روحانی مقام حاصل بی نہیں کرسکتا اگر وہ صلّت و حرمت کے اسلای قوانین کے خلاف گستا خاندرو بیا نہائے۔ اگر وہ ایبا کرے گا تو یہ اس کے ایمان کی نفی ہوگی۔ فی الاصل ایک حقیقی صوفی شریعت کا باعمل عالم ہوتا ہے۔ اسلای تاریخ ایسی ہمہ پہلو شخصیات کے تذکروں سے بھری پڑی ہے۔ حفرت مجد والف ٹافی اور حضرت علی ججو یری وغیرہ اس روش سلسلے کی چندمثالیس ہیں۔

تسلیمہ اورا سقیل کے دوسرے لوگوں کو اگریہ آزادر قد حفرات مسلمانوں کے جذبات کے خلاف ہرزہ سرائی ہیں کئی حد تک رہنے کی تلقین فرما کمیں تو بہتر ہوگا۔ جمہوریت کا مطلب اکثریت کے خلاف بدتہذیبی تو نہیں ہوتا۔ تسلیمہ میں صرف حسِ لطیف ہی کی کئی نہیں ،اس نے اپنے ملک کے شہر یوں کی بھی تحقیر کی ۔اگراسے ہندستانی اور مغربی میڈیا نے راج وَلاری قرار دیا اور گلے لگایا ہے تو یہ اس بات کا واضح شبوت ہے کہ اس نے اپنے ہم وطنوں کے خلاف کس سفا کا نہ خبا شب کا مظاہرہ کیا ہے۔ اب یہ کہنا ، جیسے کہ اقبال احمد کا دعویٰ ہے، کہا س فی کی کا تصور سفا کا نہ خبا شب کا مظاہرہ کیا ہے۔ اب یہ کہنا ، جیسے کہ اقبال احمد کا دعویٰ ہے، کہ اس فی کی کا تصور

''غیرواضی'' ہے اور یہ کہ غیر مسلم نامہ نگار نے شریعت اور قر آن کوخلط ملط کر دیا، اور یہ کہ'' نی الواقع تسلیمہ نے ( تو ) شریعت میں ترمیم کا مطالبہ کیا تھا'' ۔ یہ سب با تیں ایک سانس میں کہنا، محض تضاو بیانی ہے۔ یا تو یہ حضرات جانے ہی نہیں کہ شریعت اور قر آن باہم مترادف ہیں، یا پھرا ہے پڑھنے والوں کو جائل مجھ کران کے ساتھ عیاری پڑنی کھیل کھیل رہے ہیں۔

آگر میں اس کی وضاحت کروں تو کہرسکتا ہوں کہ شریعت طرز زندگی یا ضابطۂ حیات کو کہتے تیک جبکہ قرآن کر بیم ان سب اُمور کی تشریح کرتا ہے۔ یہ جاننے کے لیے دیکھیں سورۃ الشورٹی کی آیت ۴۸، مورۃ الجاشید کی آیت ۴۸۔ نبی اکرم کے پیچاز او بھائی حضرت عبداللہ این عباس فرماتے ہیں کہ شریعت ان احکامات کا نام ہے جوقر آن میں نازل ہوئے۔

بظاہریہ بات بری عجیب اور متناقص گئی ہے کہ تسلیمہ خود ڈاکٹر ہے جبکداس کے حمایی ''ترقی پیند''
جس میں اور ' وانش ور'' بھی ہیکن اسلام کے متعلق ان کا مبلغ علم سُنی سُنائی باتوں پر موقو ف
ہے۔ مثال کے طور پر دیکھیے کہ اسل جنوری 1996ء کے '' ٹائمئز' میں ایک بنگلہ دیش رپورٹر کے
حوالے سے تسلیمہ کا یہ بیان آیا کہ:'' قرآنی تعلیمات کو اب بھی اصرار ہے کہ سوری زمین کے
گرو گھومتا ہے''۔ اس بیہودہ گوئی پر دہ تر کا لگائی ہے کہ:'' ایک تعلیمات کے ساتھ ہم کیسے ترقی
کریں گے؟'' ترقی پیند کہلانے کے جوش میں موصوفہ نے بونانی فلکیات کا ایک فرسودہ نظریہ
قرآن کے سرمونڈ ھ دیا ہے، جس کا قرآن میں کوئی ذکر ہی نہیں۔ تاہم اس موضوع پر جو پچھ
قرآن نے کہا ہے دہ دم بخودکر دیے کی حد تک متاز ہے، جونز دل قرآن کے وقت کے سائنسی
تصورات کے بالکل خلاف بھانے تھا قرآن کی جو تک

''سورج اپنے مشقر کی طرف رواں دواں ہے۔ یہ ایک غالب قوتوں والے علیم خدا کا طے کردہ ضابط ہے … سورج کے لیے ممکن نہیں کہ وہ چاند کو جا پکڑے۔ندرات دن پر سبقت لے جاسکتی ہے۔اور ہر شئے اپنے مدار میں گھوم رہی ہے''۔ (لیلین ۲۳۱ ۱۳۳ ور ۴۷)

سیکولرمرووزن بد بات بیجھنے سے غالبًا قاصر بیں کدتر آن کا محاکمہ سائنس سے نہیں کیا جاسکتا،

کونکہ سائنس ان قوانین الٰہی کو بیجھنے کی انسانی کاوش کا نام ہے، جو مادی دنیا سے متعلق ہیں۔
جب کہ قرآن انسانی معاملات کی تنظیم کے لیے رہیا کا نئات کی حکمت و دانش کا ایک عملہ مستعجل ہے۔ چنانچے سائنس باندی بن کرقر آن کے چیچے چلنے پرمجبور ہے۔ وہ قرآن سے بھی آئے نہیں بڑھ پائے گی۔ اس بیب و جلال ہی کا نام قرآن ہے۔ تسلیمہ نے قرآن کی تو بین کر کے اس بیب و جلال ہی کا نام قرآن ہے۔ تسلیمہ نے قرآن کی تو بین کر کے ایس بیب و الل ہی کا نام قرآن ہے۔ تسلیمہ نے قرآن کی تو بین کر کے ایس بیب و الل ہی کا نام قرآن ہے۔ تسلیمہ نے قرآن کی تو بین

تسلیمة قرآن کی چارشاد یول کی اجازت میں بھی ترمیم کی خواہاں ہ ( ہفت روزہ ٹائمنرا ۲ جنوری، ۱۹۹۴ء)۔ اس مختصر مضمون میں تعدداز دواج کی دضاحت ہمارے موضوع سے خارج ہے۔ زیادہ شادیاں مسلم معاشرے کا کوئی عام دستور بھی نہیں۔ آج بھی جبہ مسلمان پست ترین اخلاقی سطح تک گر گئے ہیں، ان میں تعدد از دواج کی وہ کیفیت نہیں ہے جیسا کا روبار مغربی مرد اوران کے مشرب گرل فرینڈز کی شکل اور طوائف نوازی کے میدان میں کر رہے ہیں۔ تسلیمہ کو دائرہ لکا ج سے باہر عورت کی تذلیل پر جنی اس غیر ذمہ دارانہ طرز عمل پر تشویش مونی چا ہے تھی، نہ کدوہ ایک ایسی اخلاقی صورت حال کونشائی تنقید بنائے جب ایک سے زیادہ خواقین سے نا عدہ قانونی شادی کی حاتی ہے۔

قر آن میں تیر ملی کامطالبہ اس کی تحریف ہے،جس کی اجازت نتسلیمہ کو ہے نہ کسی مملکت اور

لیکن اسی روانی میں یہ بتانا بھول جاتے ھیں کہ اگر نوآبادیاتی دور کے دیے ھوٹے توھین رسالت کے قوانین کو نکال دیں تو باقی "مقدس" ورثہ جو انھیں سابق آقائوں سے ملا ھے اُس کا کیا کریں گے۔ یعنی باقی سب نوآبادیاتی قوانین به خوشی قبول اور منظور؟

اس کی بیت حاکمہ کو، بلکہ کی' جاہل' ملا کوبھی بداختیار نہیں۔ وجسیدھی سادی ہے۔قرآن اپنی اصل میں اللہ کا نازل کردہ ہے اوراس کی تعلیمات اور فرامین ماورائے زمانہ ہیں، جیسا کہ خود اس کا ایک لفظ، حرف اور شوشہ بھی انسانی خود اس کا ایک لفظ، حرف اور شوشہ بھی انسانی خواہشات کا تختہ مشق نہیں بن سکتا۔

تسلیمہ کے سرکی قیمت مقررہوئی تو اقبال احمد نے جانا کہ 'اسلام کوکرائے کا قاتل' بنایا جارہا ہے۔ کسی خاص عمل یا تصور کوکوئی شخص جس رنگ میں جا ہے دیکھے، لیکن ہوا ہد کہ جب تسلیمہ کے سرکی قیمت مقررہوئی تو بنگلہ دیشی حکومت کو ہوش آ یا۔ عدالتی کا رروائی نئے سرے سے شروع کر دی گئی، تا کہ اس شاتمہ کا معاملہ حق وانصاف کے مطابق طے ہو۔ اب مناسب بھی ہے کے تسلیمہ مغالطوں کا سہارا نہ لے ، نہ بات بدلے بلکہ یؤری جرائت کے ساتھ عدالت میں اپنے خلاف الزام کا سامنا کرے۔ عام لوگ بھی بھی جا ہے۔ تبیں۔ اقبال احمد کوعدالتی کا رروائی کی تا کیوکر نی الزام کا سامنا کرے۔ عام لوگ بھی بھی جا ہے۔ ایس الزام کا سامنا کرے۔ عام لوگ بھی بھی جا ہے۔ اقبال احمد کوعدالتی کا رروائی کی تا کیوکر نی

#### لادين اورتاريخ

یہ بات معروف ہے کہ لادینوں کو اسلامی تاریخ سے نفرت ہے۔ لیکن بھی ضرورت پڑنے تو مقصد براری کے لیے اس تاریخ سے نتخب حوالے بھی و سے ہیں۔ اپنی دلیل کو وزنی بنانے کے لیے اقبال احمد نے اسلام کی عظمت رفتہ اور مسلم تہذیب کے ظہور کواپنی خوش لسانی سے نواز ا ہے۔ موصوف کو یہاں پر اسلام کا جذبہ ترحم اور خل و بر داشت کی تعلیم اچھی گئی ہے۔ کاش وہ اس تاریخ کے مطالعہ میں ذرااور آ گے بڑھ کر اور خود ہی اس ساجی ماحول کا کھوج لگاتے ، جس نے تاریخ کے مطالعہ میں ذرااور آ گے بڑھ کر اور خود ہی اس ساجی ماحول کا کھوج لگاتے ، جس نے میں اقبال احمد رطب اللمان ہے۔ اس ڈھنگ کی معروضی مثب لا دینوں کو اسلام کی حقیقی عظمت کا بہتہ و سے میں ہوں کہ اسلامی تہذیب سے روشناس کر سے ہوا ہی ماحول میں انہی اسلامی تو انہیں اس اسلامی تہذیب سے روشناس کر سے تی ہوا ہی ماحول میں انہی اسلامی تو انہیں کے صد فے ظہور میں آئی ، جن سے روشناس کر سے تاریخ کے زنا دقہ کوخوف زدہ کردیتا ہے۔

مسلمانوں کی آج کی حالت کا مواز نہ کرتے ہوئے اقبال احمد نے جیرت ہے ہے جھا ہے کہ اگر 
''امام ابو حنیفیہ ''کام ابو حنیفیہ ''کا ورقہ چھوڑا'' آج کے مسلمان 
معاشروں بیں آ جائے تو اسے کیا محسوں ہوگا؟ مجھے یقین ہے اُن کے لئے یہ بڑا ہولئا ک تجربہ ہو 
گا۔ اُن کی نسل فریاد کرے گی کہ ہم مسلمان ہو کر نو آبادیا تی نظم وضبط کے تحت زندہ ہیں۔ وہ لوگ 
اسلامی تو اخین اور اخلا قیات سے عاری ہمارے محاشرے دیکھ کر چیرت زوہ رہ جا میں گے۔ وہ 
خون کے آنسورو کیں گے کہ ہم مغربی تو توں اور ان کی تہذیب کے سامنے کھنے مرگوں 
ہیں۔ انہیں یدد کھ کر بے حدصد مدہ وگا کہ بچھ نام نہاد''مسلمان'' اپنے رائخ العقیدہ مسلمانوں 
کے خاکے اڑار ہے ہیں، اور ان کی مخالفت پر کمر بستہ ہیں جو چند گمراہ افراد کو آخصور صلی اللہ علیہ 
وسلم اور مسلمانوں کے دین وائیمان کی تو ہیں سے روکنے کی کوشش کر رہے ہیں۔

اوراً سنسل کے لوگ اس بات پر بھی تخت پریشان ہوں گے کہ مسلمان انحراف وار تداداورعام زندگی میں نفوذ کر جانے والی منافقت کے مفعرات سیجھنے ہے بھی عاری ہو گئے ہیں کہ اب اختلاف رائے کی کوئی حد ہی نہیں منہ بھر بھر کر اسلام کے خلاف ہزلیات بکنااور آزادی اظہار میں اب کوئی فرق نہیں رہا، گویا اسلام کسی غارت گرجا بر حکمران کی بدا عمالیوں اور غلط کاریوں کی یقی ہو۔

مسلمانوں کے جگرسوز اور ہے اصل اسلامی تشخص کا رونا رونے کے بعد امام ابو حذیفہ اور امام شافعی یقینا تسلیمہ جیسے لوگوں کی تعزیر کافر مان جاری کرتے۔ بی! تعزیراورکڑی سزا۔ ثایدا قبال احمد کو پیت نہ تھا (ور ندان دوفقہا کے اسلام کا ذکر اپنی تاکید ہیں نہ کرتے ) کہ امام ابو حذیفہ کے نزدیم مرقد کو لؤ بہی مہلت دی جائے گی کہ وہ اپنے بیان سے رجوع کرلے ور نداسے تو بہ کرنے تک قید کر دیا جائے گا۔ بیزی بھی صنف لطیف (خوا تمین) سے برتی گئی ہے، کیونکھ آخصور سلمی اللہ علیہ وسلم نے ایسے معاملات میں خاتون کے قبل کی اجازت نہیں دی۔ البتہ مرقد مردا گر عدالت میں تائیب نہیں ہوتا اور اپنے بیان سے نہیں پھر تا تو اس کی گردن ماردی جائے گی۔ اسی طرح اگر کی مرتد عورت اتفاقی طور پر کسی کے ہاتھوں قتل ہوگئی تو قاتل سے کوئی مواخذ و نہیں ہوگا۔ یہ کے احتاف کی قانونی بوگا۔ یہ

شافعیہ کتے ہیں کہ مرتد مرد ہو یاعورت،اگر دہ مقررہ مدت کے اندرتو بدنہ کرے توقل کردیے جائمیں ۔ ۲

اسلام ارتد اداور منافقت کے بارے میں اتنا تخت گیر کیوں ہے؟ بیا یک ایساموضوع ہے کہ چکے کے متلاشی کواس کی پوری چھان پیٹک کرنی چاہیے۔لیکن جنہیں بے علمی اور جہالت سے رغبت ہے وہ قرآن کے الفاظ میں ان لوگوں جیسے نہیں جو سچائی کے طلب گار ہیں۔

لا دین آزادروّی سے قومی آزادی کو خطرہ

# لادین آزادر وی ہے قومی آزادی کوخطرہ

الله كيا بقيد آزادرة ي توى آزادى كوخطره لاحق بوسكتا بع؟

آئی اے رحمٰن کا مضمون Not a Matter of Concessions (بیرعایتوں کا سوال نہیں) پڑھیے، شاید آپ کوجواب ل جائے۔ ا

اُن کی تحریر میں سب گچھ ہے جونرا تی ذہن کا خاصہ ہے، لینی تصادم اور ہرایک کے لئے پنجہ

آزمائی کی دعوت بھی۔ اگر نہیں توؤہ ہے امن اور سلامتی کی خواہش۔ وُہ ہے قید آزاد کی

اظہار چاہتے ہیں۔ میں اے زیادہ ے زیادہ نراجی اظہار کا کیس جھتا ہوں، کیونکہ نرا جی ذہن صرف اُسی چیز کوآزاد کی تصور کرتا ہے، جواے نراجیت پھیلانے میں مدود ہے۔ جب بیا پیل کی

جاتی ہے کہ شوق ہے ہر چیز پر تنقید کرلو، کیکن پاکستان کومعاف رکھو، تو اِسے یکو لیا جاتا ہے

چیے آزاد کی رائے پر فقر غن لگ رہی ہوکہ وہ'' فننے نداٹھا سکے''۔ اُن کے خیال میں برعنوانی ہے

پردے اُٹھانا تولڑکوں بالوں کا کام ہے۔ وہ خود چونکہ ماشاء اللہ بالنے ہیں، اس لیے وہ بینہیں

کریں گے۔ اُنہیں توا پی من پہندرا گئی الا پی ہے کہ پاکستان کو کیسے تاراح کرنا ہے۔

### زماً دقد کی آ زادی جاری غلامی

سوال بیہ کہ پھراُن کے ہال جیتی آزادی کا نصور کیا ہے؟ مضمون نگار موصوف کے الفاظ میں 
"اُن روائی نصورات کو چینی کرنے کی الجیت جن کا اطلاق عوامی معاملات پر ہوتا ہے۔ لینی دین 
کا سیاست میں کردار، ملکی سامتی کی حکمت عملی ، اور تخفیف اسلحہ اور فوجی قوت ختم کرنے کے 
اُمور۔'' طاہر ہے دہ آزادگ اظہار کوایئے گروہی موقف کے پھیلا وُاوروسعت کے لیم خصوص 
کرنا چاہج ہیں، تا کہ لیک مسلمان معاشرے کے ''روائی نصورات'' کو ہدف بنایا جا سکے۔ ان 
روائی نصورات میں موصوف اسلام کو''روائی'' کہتے ہوئے کوئی وہنی اُبجس محسوں نہیں 
کرتے۔ای طرح آجیں آزادی رائے کے لیے کسی عوامی طلب اورافادیت کی بھی ضرورت 
نہیں۔ یوں اہم بنیادی مسائل ، جیسے:

- ہمیں بیطانت والتحکام کیسے حاصل ہو کہ ہم قوموں کی برادری میں سر بلندر ہیں، بیان کامسکانہیں۔
- اُنہیں کوئی تشویش نہیں کہ ہمارے ساجی، معاشی اور سلامتی کے معیارات میں مثبت تبدیلی کیے آئے۔
- اُن کی قلم کاری کواس سے بھی کوئی واسط نہیں کہ جمارا دستور کیسے قابل عمل بن سکتا ہے؟ (جبکہ جمارے یاس بھی ایک متفق علیہ چیز ہے )۔
  - مرکز اورصوبائی اکائیول کے دستور کے انجراف پرہم کیسے روک لگا سکتے ہیں؟
- دواس بات پرجمی سوچنا گوارانہیں کرتے کہ ہم اپنے لوگوں کو کیسے متحدر کھیں اور انہیں بیرونی آدم خوروں سے کیسے بیا کیں؟

جب صورت معاملہ یہ ہے تو تو چھے کہ بیصاحب چاہیے کیا ہیں؟ اُن کے مضمون کا مرکزی خیال یہ ہے کہ وہ اظہار کی آزادی ما تکتے ہیں تا کہ اسلام کو' روائی'' قرار و ہے ہوئے اس کے خلاف مور چہزن ہو تکیں ۔ پہلے قدم کے طور پر وہ اسے ریاتی اُمور سے خارج کرنا چاہتے ہیں۔ اُن کی شد یدخواہش ہے کہ وہ درین اور سیاست میں تفریق پیدا کریں، باوجوداس امر کے کہ ریاسیت یا کتان اس دستوری عہدو میٹاتی کی پابند ہے کہ وہ اسلامی تصورات کے مطابق عادلا نہ نظام قائم کرے، اور معاشرے اور افراد کی کردار سازی اسلامی قدروں کے مطابق کرے، تاکہ ایک مسلمان معاشرے کی اخلاقی جہت و نیا کے سامنے لائی جاسکے۔

ای طرح جناب آئی اے رحمٰن اس بات کے بھی طالب ہیں کہ اُنہیں کھلا چھوڑ دیا جائے کہ وہ غیروں کی رضا جو ئی کے لیے اپنی قوم کو اپنے دفاع سے فارغ کردیں، اور بیسب پچھوہ ہ ایک ایسی بے رحم اور سنگ دل دنیا ہیں رہتے ہوئے کرنا چاہتے ہیں، جس پر ہوں اور طاقت حکر الن ہیں۔ اس پہلو ہے '' آزاد کی اظہار'' کا مخصوص تصور ہمارے شمنوں کے لیے خوشی کی نوید ہے، کیونکہ اس کا متیجہ وطن کے امن وسکون کی بربادی ہے۔ ظاہر ہے دین وسیاست کی تفریق کا مطلب اس قومی اتفاق رائے کی دھجیاں اُڑانا ہے، جو ایک مسلمان ملت کے طور پر اس کے وجود کا فیصلہ کرتی ہے۔ دہ خود بین کرنا ہے۔ لیکن موصوف کا فیصلہ کرتی ہے۔ وہ خود بی کہ اس کا مطلب روایت کو تبدیل کرنا ہے۔ لیکن موصوف اپنے قاری کو بنیس بتاتے کہ روایت سے ان کا مفہوم کیا ہے؟ اس طرح اپنے وہ قاری کو ابہا م

سوال یہ ہے کہ آزادی کا پیقسورانہوں نے کہاں سے اخذ کیا؟ عالبًا بیمغرب کی خوشہ چینی ہے، جس کے ساتھ ہمارے بیسکولریا تاریخ کے مستر دشدہ کمیونٹ حضرات رومان میں مبتلارہے

ہیں۔ لیکن باجوداس امرے وہ مغربی فکر کے خوشہ چین ہیں، خود دہاں بھی بددیا نتی کرتے ہوئے صرف اپنے مطلب کی چیز اخذ کرتے ہیں اور جہاں کی ایک اجازت پر قدغن لگتی ہوا سے نظر پُر اکر نکل جاتے ہیں۔ مغربی ابرل فلفہ کی رُوے آزادی ہر خض کے لیے ہوئی چاہیے، تا کہ متصادم نظریات کے بچ سے پائی اُ مجر کرسا منے آئے، جس کا مفہوم ہیہ ہے کہ بالآخر طاقت ور اور جان دار نظریہ حادی ہوگا۔ اس پس منظر میں صداقت کا مطلب لاز ما بین الموضو تی اور جان دار نظریہ حادی ہوگا۔ اس پس منظر میں صداقت کا مطلب لاز ما بین الموضو تی ( inter subjectivity ) خبیں ہے جو عدم سے وجود میں آئے۔ بلکہ اس سے کس پیش آئدہ مسئلے کے ضمن میں ایک روثن خیال اور سوچا سمجھا تکتونظر سامنے آٹا جا ہیے، جس سے محاشرے کو تقویت کے ، نہ کہ اس کی کر دری کا باعث ہے۔

## آ زادی رائے قتل کا اجازت نامہ نہیں

یدد کی کر مرگز جرت نہیں ہوتی کہ مغرب میں بہترین قانونی آرا آزادی اظہار کے حق میں ہیں،
لیکن چند تحفظات کے ساتھ ۔ یعنی کوئی چا ہے تو بے مہار آزادی کے تصورات کے ساتھ بطور
تفریح کھیتار ہے، لیکن عملی زندگی میں قانونی حدود پارنہیں کی جاسکتیں، نہ ساجی رد یوں سے ب
نیازی برتی جا سکتی ہے۔ یہ بات قریب تربیب سبجی تسلیم کرتے ہیں۔ امریکی جج بریز
نیازی برتی جا سکتی ہے۔ یہ بات قریب تجی تسلیم کرتے ہیں۔ امریکی جج بریز
بھی بلند بانگ ہو، گرعملاً ہرمعاشرہ کھے اظہار کو محدود کرتا ہے'۔ "

قانونی زبان اورمباحث میں مفادعامہ بہ مقابل حق آ زادی اظہار پرسش و تحقیق کا ایک درست اور باضابطہ گوشت کی سے ، اور اس حوالے سے با قاعدہ قانون سازی ہوئی ہے۔ ان میں اور باضابطہ یہ پیش نظر ہوتا ہے کہ بے قبود اظہار رائے سے عوامی مفاد کونقصان پینجنے کا اور کسا ماد کونقصان پینجنے کا

#### احمّال نه ہو۔ برینز کہتا ہے:

'' کچھ کوا رَف کی اشاعت رو کئے کے لیے حکومت کوری جانے والی اجازت سے اگر کوئی مقصد حاصل ہوتا ہے تو اس کی بنیاد ید دلیل ہوگ کہ باہمی موازنہ میں مفاد عامہ کو جہنچنے والا نقصان زیادہ بھاری اور قابل کھا ظے، بہ نبیت [امریکی دستور کی آ'' رمیم اول'' کی خلاف ورزی کے، جو تقیم و اشاعت سے پہلے تحریر و تقریر پر پابندی کے خلاف صانت مہیا کرتی ہے۔ (بالخصوص) جنگ کے دوران جب حیاس معلومات عام کرنے کا بتیجہ امریکی فوجیوں کی ہلاکت یا ہماری فوج کی فکست کی صورت سامنے بتیجہ امریکی فوجیوں کی ہلاکت یا ہماری فوج کی فکست کی صورت سامنے آنے کا خدشہ ہوتو احتیاطی قدغوں کا نظرید (doctrine) زیادہ معقول ہو جاتا ہے۔ ایسے حالات میں بینظرید معاشرے کے خودھانطتی نظام کا حصہ بین جاتا ہے۔ ایسے حالات میں بینظرید معاشرے کے خودھانطتی نظام کا حصہ بین جاتا ہے۔ ایسے حالات میں بینظرید معاشرے کے خودھانطتی نظام کا حصہ کیا ہوتا ہے۔'' ۲

اسلامی جمہورید پاکستان کے دستور میں آزادی اظہار کا سیاق وسباق آرٹکی ۲-اے اور پاکستان کے ضابطہ قانون فوجداری (PPC) کی دفعہ ۱۳۳-اے کے دائرے میں واضح طور پر هبت ہے، جس میں من جملہ میکہا گیاہے:

''ہرگاہ کہ بنیادی حقوق کی ضانت دی جائے گی، بیشمول .....فکر، اظہار، عقیدہ، ایمان،عبادت اور تلازم ورفاقت (association) کی آزادی 'بیکن قانون اور اخلاق عامہ کا پورالحاظ کرتے ہوئے۔

# اس میں وفاق کی علاقائی سلامتی ،اس کا ستقلال اوراس کے حقوق بیشمول زمین ،سمندراورفضایراس کے اقتداراعلی محفوظ و ماسون ہوں گے۔''

دستوری نہ کورہ آرٹیکل میں دوطرح کے تناؤ (tensions) موجود ہیں۔ایک قتم کا تناؤ اظہار کی آزادی اور مملکت کی سلامتی کے درمیان ہے۔ دوسری قتم کا تناؤ اگر ایک طرف آزادی اظہار رائے اور ملک قانون کے درمیان ہے تو دوسری طرف عوام الناس کے اخلاق و کروار سے ہے۔ اس کا کیا مطلب ثابت ہوا؟ یہی کہ جب دونوں میں تصادم ہوتو مملکت، قانون اور عوام الناس کے اخلا کہا ترجع ہوگی۔

ای طرح پاکتان پینل کوؤکی وفعہ ۱۲۳-اے پوری باریک بنی سے بیطے کرتی ہے۔

'' کوئی بھی فرد،خواہ ملک کے اندر ہو یا پاہر، کسی کو متاثر کرنے کے اراد ہے ۔ یا بیہ جانتے ہوئے کہ وہ کسی شخص ،ساری قوم یا عامة الناس کے ایک حصے، مکد طور پر متاثر کرلے گا۔ ایک ایسے انداز میں جو پاکستان کی سلامتی کے خلاف تعصب یا پاکستان کے اقتد ار اعلیٰ کو خطرے میں ڈالنے کے مترادف ہو۔ ۔۔۔ وہ بول چال یا تحریری الفاظ یا شارے کنا ہے، یا کسی واضح نمائندگی ہے پاکستان کی تخلیق کو جو ہندستان کی تقسیم کا نتیجہ ہے، گر ابھلا کہا گا، یا پاکستان کے اقتد اراعلیٰ کی تخفیف یا تنہی کی دکالت کرے گا۔ ۔۔۔ خواہ یہ مسایہ ریاستوں کے علاقوں میں ادغام کی بات ہو۔ ۔۔۔ ایسے شخص کو دک برس قید ہا مشقت دی جائے گا، جرمانداس کے علاوہ ہوگا۔''

واضح ہوا کہ اظہار کی آزادی سی ایٹے حض کونہیں دی جاسکتی جورستوری پابند یوں سے پہلو تی

کرے۔ یہ ہرمعاشرے کامشتر کہ خاصہ ہے۔ پاکستان میں میڈیا کواس عمومی ضابطے ہے مشتنا قرار نہیں دیا جاسکتا۔

اس کے برعکس صاحب ضمون، آزادی اظہار کا نقشہ ایک ایسے خیالی معاشرہ میں کھینچتے ہیں، جس کے برعکس صاحب ضموں، آزادی اظہار کا نقشہ ایک ایسے خیالی معاشرہ میں کھینچتے ہیں، جس بیا ایک ایسی تو م ہوجس کے سامنے زندگی کا کوئی مطبع نظر نہ ہواور جو بھٹی ہوئی سرگرداں اور خوداعتمادی سے عاری توم کی طرح اپنے وجود اور سلامتی سے بے پروا ہر زخم کھانے کے لیے تاریخ ہی ہو۔ البقین موصوف کچی ضرورت سے زیادہ تصور کے میٹھے ہیں۔

آ زادی کا مطلب یہ ہرگز نہیں ہوتا کہ کسی کا بید تن تشکیم کیا جائے کہ وہ جے چاہیے چینی کرتا پھرے اس کا مطلب یہ بھی نہیں کہ کوئی مخص ازخود افلاطون بن کر مقام وانش و آ گبی پر براجمان ہو جائے کہ اس سے کسی غلطی کا صدور ممکن نہیں ۔ اور وہ یے فرض کرلے کہ اس کی پوری سوسائٹی جابل اور کودن ہے ۔ وہ اس قومی انفاق (اجماع) کی بھی پر دانہ کرے کہ مملکت اپنے معاملات کس ڈھنگ ہے چلائے۔

موصوف کے نزد کیا ظہاری مادر پدر آزادروش کواختیار کرنالازم ہے، جواپین مزاج میں زاجی کیفیت ہواورکسی ایسے معاشرے میں ہی ممکن ہو عتی ہے جس کے مند میں ندوانت ہوں اور نہ اُسے اپنی سلامتی کے ماحول کی کوئی فکر ہو۔ تکلف برطرف، اس رنگ کے جاہلانہ کھو کھلا پن کا حصول اس گرہ ارض پر تو ممکن نہیں۔ وجہ اس کی بہت سادہ سی ہے کہ معاشرے کھلا کھیل کا میدان نہیں ہوتے اور نشخصی آزادیاں محض برائے مادر پدر آزادی کے مصداق ہوتی ہیں۔ ہرمعاشرہ اس کی اجازت اس پابندی کے ساتھ دیتا ہے کہ اس کا اظہار خصوص ساجی رویوں اور حدد کے اندر ہوگا۔ یہ معاشرہ اسے اخلاقیات کے بے حدمتاط اور بندھے اتباع کا مطالبہ کرتا

ہے، تا کہ بیخودتشکیک اور قنوطیت کا شکار ہوکر کمزور نہ پڑے۔ای بات کو یُو ل بھی کہہ سکتے ہیں کہ معاشرہ انفرادی آزاد یوں پر بیذ مدواری عائد کرتی ہے کہ بیشوق اظہار نہ تو سوسائٹ کے اہم حیاتی اعضا نظے گا اور نہ اسے ان بنیادی اصولوں کی پٹوئی سے اتارنے کی کوشش کرے گا، جن کے صدقے میں انفرادی آزادیوں کو جواز اوروزن ملتاہے۔

اس کے برعکس موصوف ساجی قدروں اور سلامتی کے ماحول کو بلزبازی کر کے تفخیک کا نشانہ بناتے ہیں۔ اُن کو اصل دلیجی صرف ایک بات سے ہے، اور وہ یہ کہ اپنے اور اپنے ہم مشربوں کے لیے دستور سے بالاتر آزادیوں سے گھتے بھر لے، تاکہ پاکستانی قوم کو بجباں مشربوں کے لیے دستور سے بالاتر آزادیوں سے گھتے بھر لے، تاکہ پاکستانی قوم کو بجباں کے لیے میڈیا کا غلطاستعال کررہے ہیں۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات پر بچرا اچھا لئے ہیں۔ یہ میڈیا کا غلطاستعال کررہے ہیں۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات پر بچرا اچھا لئے ہیں۔ یہ بیس سے بہاں تک کہ اللہ رب العزت کو بھی نہیں بخشے۔ ایسے لوگوں کے زد دیک اسلای قوانمین "نیوانے زمانے سے متعلق"، "سفاکانہ" اور "رواجوں کا مجموعہ" ہے، اسلای مملکت ایک "نیزانے زمانے سے متعلق اللہ علیہ وہلم محض ایک مصلح ہے۔ اس طرح ان کے بقول قرآن کا بیش کردہ خدامعاذ اللہ "پرانے نہیں سایہ مہیا کر رکھا ہے اس کے وجود سے کیا بغض ہے؟ بوری بین کہ وہ غذہب بے زار اور اباحیت بیند بین بین کہ وہ غذہب بے زار اور اباحیت بیند بین بین کہ وہ غذہ بین کہ وہ غذہ بین کہ وہ غذہ بین کہ بین کہ وہ غذہ بین کہ بین کہ وہ غذہ بین کہ بین کہ وہ خود سے کیا بغض ہے؟ بوری فرطانی اور بیشوں پاکستان کے انہیں پاکستان کو جود سے کیا بغض ہے؟ بوری فرطانی اور بیشری سالیہ مہیا کر رکھا ہے اس کے وجود سے کیا بغض ہے؟ بوری فرطانی اور بیشری ہے اعلان کرتے ہیں کہ بیا ہین کہ مینائی مملکت" ہے۔ انہیں پاکستان کی ساتھ کفقیڈریشن" ان کا مطمع فرطانی اور مدف ہے۔

جان ایڈمز (John Adams) جب میںاچوسٹس کے دستور کے لیے'' آزاد پریس کی شق'' تیار کرر ہاتھا، تو اس نے لکھا:''پریس کی آزادی مملکت کی سلامتی کے لیے لازمی ہے''۔ اس حتاس توقع کے برنکس ہمارے ہاں کے''آزادی کے جنگ بازطلب گار''اظہار کی گھلی آزادی چاہتے ہیں، تاکہ نہ صرف مملکت پاکستان کو ہتھیاروں سے محروم کر دیں، بلکہ اس ''روایت کو بھی بدل کررکھ دیں''جو پاکستان کے لیے تخلیق کا سبب تھی اور جس کے طفیل ہم آئ اس مقام پر ہیں۔

یدامر بے حد افسوں ناک ہے کہ پاکستان کی تاریخ میں اس سے پہلے اظہار آزادی کا اتنا خطرناک اور بے دریغ فلط استعال نہیں ہوا۔ مملکت کے اساسی کردار کو بدل کر رکھ دینے کی مجنونانہ کوشش میں سیکولر حلقہ آزادی اورانتشار کے باریک فرق کو بھی پُری طرح بھل بیٹا ہے۔

بِعهار آزادیاں چاہنے والوں کو، بین ایڈورڈ ڈی بون (Edward de Bone) کا قول یاد ولاتا ہوں:" تہذیب بحض آزادی ہے متعین نہیں ہوتی، بلکہ سطرح آزادی کوذ مدار یول، فرائض اور دردمندی سے محدود کیا جائے ادراگر بیکا فی نہ ہوں، تو پھر قانون کا سہارالیا جائے۔ جنگل آزاد ہوتا ہے، تہذیب نہیں"۔

قانون تومین رسالت: آزادی اور انارکی میں خطِ امتیاز

# قانون تو بین رسالت: آ زادی اورانار کی میں خطِ امتیاز

مارے زمانے کے زنادقہ (سیکولر) تو ہین رسالت قوانین سے بڑے دل برداشتہ ہیں۔ وہ چاہتے ہیں کہ رسالت مآب کی تو ہین نعوذ باللہ بنیا دی حقوق کے زمرے میں لائی جائے اوراس طرح وہ باز پرس سے آزاد ہوں۔ لیکن بُرا ہو وطن عزیز کے'' دقیا توی عوام'' کا کہ وہ اس خمن میں کسی ایسے حق سے محروم رہنے کو ترجیح دیتے ہیں جس سے تو ہین رسالت کا پیلو نکتا ہو۔ سیکولر حضرات کی اب تک کی کوششوں کے تین پیلونمایاں ہیں:

اول يدكرايماكوكي قانون بنخ نددياجائـ

دوم کسی نہسی طرح اے کالعدم قرار دیا جائے۔

سوم ۔ اگر ایساممکن نہ ہوتو کچرالیی ترامیم قانون میں لائی جا کیں جس سے اس کا اطلاق سرے سے غیرموثر ہوجائے۔

سیکولرلالی اپنی تمام تر کوششوں کے باوجود مندرجہ بالا اول الذکر ددنوں صورتوں میں ناکام ہوگئی تو پھروہ قانون تو ہین رسالت کوغیر موژ کرنے کے لیے کمر بستہ ہوگئی کیکن ٹراہوان'' جذباتی'' مسلمانوں کا کہ اُنھوں نے اُن کی ایک نہ چلنے دی۔ انتظامیہ نے ہا وجودا بنی آزادر و کی کے اچھا کیا کہ تو ہیں رسالت آرڈینس میں مجوزہ ترمیم واپس لے لی۔ بظاہر تو مید معمولی یا بات تھی لیکن اپنی علامتی قندرو قیمت میں کافی وزنی ہے۔ اس نے پاکستان کے اٹھارہ کروڑ عوام کو بہتلی آمیز پیغام دیا کہ اسلام اس مملکت کی نفسیات میں دُورتک پیوست ہے، اور اے ترک کرنا ملت اسلامیہ پاکستان کوشتم کرنے کے متر اوف ہوگا، جس کی اجازت کہی نہیں دی جانی چاہیے۔

ترمیم کی واپس سے ہارے اُن' دانش ورول' کو ماہوی ہوئی، جوایک مورچہ بندا تظامیہ کی آس لگائے بیٹھے تھے کہ وہ ان' تاریک قو توں' کے منہ پر'' نال' کے گی، جو وظن عزیز میں اسلامی تصورات و روایات کی نمائندگی کرتی ہیں۔ پچھ اور حضرات جنہوں نے اپنے ذہن میں مُوجودہ حکمرانوں کوخت گیرآ زاد خیال سمجھا ہوا تھا اور جوان کے خیال میں اسلامی قدروں کے خالف سے اوروا قتا ہیں،ان کے مندلک گے، کیونکہ جو وہ چا ہتے تھے ؤہ نہ ہوا۔ اُن کے سوچ تھے وہ نہ ہوا۔ اُن کے سوچ تھے دہ دہ دہ بوا ہے تھے دہ دہ ہوا۔ اُن کے سوچ تھے دہ دہ ہوا۔ اُن کے سوچ تھے دہ دہ دہ بوا

فلسفیانه سطح پربھی سیکولر نظریے کو دوحوالوں سے جھٹکا لگا:

اول، سیکولروں کی اولیس خواہش ہیہ ہے کہ ریاست کا دین سے کوئی واسطنہیں ہونا چاہیے۔ ساتھ ہی وہ یہ بھی چاہتے ہیں کہ سوسائی اپنااستناد دینی جو ہر سے نہ پائے، نہ اس کی تعریف دینی نظریے کے تحت متعین ہو۔ اس لحاظ سے کوئی بھی اسلامی حوالدان کے نزدیک خطرناک ہے، کیونکہ اس کا مطلب تو تی تنظیل میں دین کا کر دار شاہم کرنا ہے۔ اس انداز سے دیکھیں تو مملکت اور دین کی جدائی آزاد خیالوں کے لیے بنیادی تزویراتی اہمیت رکھتی ہے، کیونکہ ایک دفعہ یہ تفریق بروے کارآ جائے تو پھر سلم عوام اس سیکولرا قلیت کے سامنے برس کھڑے ہوں گے، جوانیں اپنی دشنام طرازی کا نشانہ بنائے گی، اور اس طرح ان کی اخلاتی اور روحانی قدروں کی جوانیں اپنی دشنام طرازی کا نشانہ بنائے گی، اور اس طرح ان کی اخلاتی اور روحانی قدروں کی

پاہائی کا سلسلہ تیز تر ہوجائے گا۔ تو ہین رسالت کے سابقہ قانون کا باتی رکھنا لاوینوں کے لیے تشویش ناک یاود ہائی ہے کہ جب سیکولرخواص سب حوالوں سے برتر حوالے محمد رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ذات بابر کات کے ساتھ الجھنے کی کوشش کریں گے تو سوسائٹی کی طرف سے جوانی اقدام بھی ہوگا۔

انتظامیہ کو ہین رسالت قانون میں مجوزہ قواعد وضوابط کی ترمیم واپس لینے کے فیصلہ نے اس بات پر مہر تصدیق ہیت کردی کہ اسلام ایک اجتماعی ضرورت ہے جوریاست اور نظریئے کی مصنوعی تفریق کو تشکیم نہیں کرتا۔ نیز مید کہ جب معاملہ پیغیر ضدا کے مقام احترام کا ہوتو طاقتور اور کمزور، امیر اور غریب غرض ملک کی اکثریت کے جذبات ایک سے ہوتے ہیں۔ اس صورت حال نے ہیں اس حورت حال نے ہوا ہے جارے لادینوں کو ہیں واپس و تھیل و باجہاں سے وہ چلے تھے۔

یه صحیح هے که توهین رسالت کے معنی و مفهوم دینی قدروں سے هی ماخوذ هیں، لیکن سماجی حوالے سے یه ایك دنیاوی مسئله بهی هے، کیونکه اس کے قانونی اور امن و امان سے متعلق مضمرات هیں۔

ک تاریخ میں اس سے پہلے آزادی اظہار کا اتنا بے قیداور بے در لیغ استعمال نہیں ہوا تھا۔ ہماری قومی خصوصیت کو پچھے اورشکل دینے کی مجنونا نہ کوشش میں لا دین حضرات آزادی اور انار کی کے مزد کیٹے فرق کو بالکل بھول جاتے ہیں۔

بہرکیف، آرا ونظریات کی اس محکش میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی ذات اور مرتبے کی حفاظت بنیادی اجمیت کی حال ہے۔ اسلامی نظریہ کے علم بردار کہتے ہیں کہ اسلام جو کچھ بھی کہتا یا جا بتا ہے، اس میں آنحضور کا مقام مرکزی ہے۔ تحقیر اور طنز کے ذریعہ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی گرفت مسلمانوں پر سے کمزور پڑجائے تو خود اسلام کے جھے بخرے ہوجا کیں گے۔ اس کے جواب میں لبرل روایت کا خیال ہے کہ افراد اور سوسائٹیوں کو فذہبی قیود اور اثر ات سے آزاد کردیا جائے کہ انسانی تاریخی فکر، ادارات اور افراد پر کسی طرح کی پابندی خواہ کتی ہی ضروری کو ورا بعدی ہو، رجعت پہندی ہے۔ اس طرح ان کے نز دیک اسلام کے اجتماعی اظہار میں، انہیں ایک بور ریاسا کہ اور اور اور ایک نافرار ہوں، انہیں ایک غیر سلم آفلیتوں کے خلاف قرار دیتے ہیں، تو یہ دراصل ان کی سیکولر وایت کا اظہار ہوتا ہے۔ غیر سلم آفلیتوں کے خلاف قرار دیتے ہیں، تو یہ دراصل ان کی سیکولر وایت کا اظہار ہوتا ہے۔

لین ایک آوارہ لاکارے بوھ کرحیثیت نہیں رکھتی۔ پاکستان کاسوادِ اعظم یہ پختہ عقیدہ رکھتا ہے کہ آنحضور کے لیے ان کی محبت اور عقیدت ان کی زندگی میں الی بنیادی حیثیت رکھتی ہے، جیسی محبت آیا بنی حیات مبارکہ میں اس است کے لئے رکھتے تھے۔

رسول الدّسلی الله علیه وسلم نے بهیشه اس است کی سلامتی ،ان کے عزی و قار اور ان کی ترقی اور مرفر ازی کے لیے دعا فر مائی کہ بیا است عالم انسانیت کے لیے عدل وانصاف کی علم بروار بور چنانچ منطق بڑی سادہ اور قابل فہم ہے۔ بہیں جو کچھ بھی بلا ، خواہ یہ بحیثیت مسلمان اور انسان اور انسان ایپ شرف کا اصاب ہویااللہ کی ذات بایر کات کا اور اک ، بیسب مجھے انہی کی عطا ہے۔ بہم جب زمین کے بے مابیض و فاشاک ہے زیادہ بچھ نہ تھے آو انہوں نے ۱۹۰۰ ابری بہلے بہیں دنیا کی سب ہے بڑی مہذب طاقت بنادیا تھا۔ نوع انسانی کی تاریخ میں یہ کوئی معمولی بات نہ تھی۔ آخص و شرف نازی میں بیری مبین یا در کھا اور اسے سب موشین آخص و سب ہے بڑی مبین یا در کھا اور اسے سب موشین کے والے در وو وسلام میں بھی بہیں یا در کھا اور اسے سب موشین کے وسعت دے دی۔ نتیجہ ہے کہ کروڑ وں مسلمان روز اندا کیک دوسرے کے تی میں دعائے خیر کرتے ہیں۔ بیاجماعیت اور ایک ملت ہونے کا اصاب مسلمانوں کا انتیازی وصف ہے۔ خیر کرتے ہیں۔ بیاجماعیت اور ایک ملت ہونے کا اصاب مسلمانوں کا انتیازی وصف ہے۔ خیر کرتے ہیں۔ بیاجماعیت اور ایک ملت ہونے کا اصاب مسلمانوں کا انتیازی وصف ہے۔ خیر کرتے ہیں۔ بیاجماعیت اور ایک ملت ہونے کا اصاب مسلمانوں کا انتیازی وصف ہے۔ خیر کرتے ہیں۔ بیاجماعیت اور ایک ملت ہونے کا اصاب مسلمانوں کا انتیازی وصف ہے۔ خیر کرتے ہیں۔ بیاجماعیت اور ایک میں کو بین کا ارتکاب کرتا ہے، وہ دراصل پوری اُمت کی تو ہین

کیکن سیکولر حضرات کو آنحضور اور ان کی اُمت کا اُن سے گہرا قلبی تعلق محسوس بی نہیں ہوتا، حالانکہ بیررشتہ بہت مقدس، گہرااور بے صد جذباتی نوعیت کا ہے۔

اسلامی نقط نظر کے حاملین بجاطور پر یہ کہتے ہیں کہ اقلیتوں کا معاملہ ضرورت سے زیادہ اُچھالا جارہا ہے، اور اسے سیکولر حلقہ اغیار کے روبرو بڑی جالا کی اور جا بک دئتی سے استعال کررہا فیصلے میں کھا گیا کہ اگر کسی کے جذبات مجروح کرنے کا ارادہ نه بھی هو، لیکن اس اشاعت سے لوگ مشتعل هو گئے هوں تو اس کا مطلب یه هو گا که جرم کا ارتکاب کیا گیا هے۔

ہے۔ عیسائی اقلیت کے دوست خوب جانتے ہیں کہ مسلمانوں کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور مریم سے کتنی محبت ہے۔ بلکہ کوئی شخص مسلمان رہ ہی نہیں سکتا اگر وہ انہیائے بنی اسرائیل میں سے کسی کا بھی افکار کر دے۔ اندریں حالات مسلمان بھی دوسروں سے جوالی احترام کی تو تع کرتے ہیں۔ تو ہین رسالت کے برقسمت معاطع میں بھی ان کامطالبہ صرف اس فقدر ہے کہ شکایت کا فیصلہ قانون کی عدالت کرے۔ اگر معالم ضلع سطح کے کسی افسر کے ہیروہوگا تو بیدی تو ہین بھی ہوگی اوراس کی دیانت پر شبہ کا اظہار بھی۔

ایسے معاشرے میں کیا تہذیب اور انسانہت نوازی ہوگی کہ جس میں دوسروں کی تو بین برداشت کی جاتی رہے، خواہ وہ کسی عام شہری ہی کی تو بین کیوں نہ ہو؟ آخر مملکت اور معاشرے کو کیجا رکھنے کی صورت کیا ہوگی؟ کیا عدم اطبینان پھیلا کر، لوگوں کے جذبات واحساسات مجروح کر کے اور ایک دوسرے کے خلاف صف آرا کر کے بجہتی کی توقع رکھی جاستی ہے؟ سے جے کہ تو بین رسالت کے معنی و مفہوم ویٹی قدروں سے ہی ماخوذ ہیں، لیکن سابی حوالے سے بدایک دیاوی مسئلہ بھی ہے، کیونکداس کے قانونی اورامن وامان سے متعلق مفہرات ہیں۔

#### مغرب كايندنامه

یہاں تو ہین رسالت کے حوالے مے مغرب کے طرز عمل پرنگاہ ڈالنا ہمارے موضوع سے متجاوز ند ہوگا۔ اس سلسلے میں انگلوسکسن روایت کود کھنا بھی اہم ہے، کیونکہ پاکستانی لادینیوں کی مہر بانی سے مغرب کو بھی اس معالمے میں تقسیت لیا گیاہے۔

میں اس سلسلے میں برطانیہ کے ''میری وہائٹ ہاؤس بنام گئے نیوز'' کیس پیش نظر رکھوں گا۔
1924ء میں '' گئے نیوز'' (Gay News) نے ایک مصورتشر یخی نظم شائع کی ،جس میں (معاذ اللہ) حضرت عیسی علیہ السلام کو ہم جنس زوہ دکھایا گیا تھا۔ مقدمے میں پیلشر کو دو کے مقابلیے میں دی جھوں نے مجرم قرار دیا۔ اپیل میں بھی تمین اور دو کی اکثریتی رائے نے فیصلہ برقر اردکھا۔
اس کیس میں ارادے اور جذبات کو مجروح کرنے کے دونوں پہلوز ریجت رہے کہ یہی دوسوال

۔ جارے ہاں کے لادین بھی اٹھاتے رہے ہیں۔ قانونی کیس کا حوالہ دے کرکو کمین یو بنورشی بلغاست کے شعبہ فقتی امور کے پروفیسر سائن کی (Simon Lee) کا کہنا تھا:

'' بچے صاحبان کے سامنے سوال بیرتھا کہ آیا ہتک وتو بین کا جرم اس بات کو مستلزم ہے کہ اس کی پشت پرایک ارادہ ہو جوصد مے کی کیفیت کوجنم دے اور عیسائی عوام میں غصاور آزردگی کا باعث ہنے ۔ یا جرم یہ بھی ہوگا کہ محض ایک نظم کی اشاعت کا ارادہ تھا جس کے مذکورہ اثر ات تو ہوئے جبکہ پبلشر کا مقصد دوسروں کو مشتعل کرنانے تھا''۔ ا

فیصلے میں کہا گیا کہ اگر کسی کے جذبات مجروح کرنے کا ارادہ ندیھی ہو، کیکن اس کی اشاعت سے لوگ مفتحل ہوگئے ہوں تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ جرم کا ارتکاب کیا گیا ہے۔ سائمن لی کے بہ قول لارڈ سکار مین (Lord Scarman) کا اس قانونی نکتہ پراظہار رائے ''منصفانہ حد تک کافی مشہور ومعلوم'' ہے، کیونکہ موصوف برطانوی جموں کے جلتے میں بہت زیادہ آزاد خیال مانے جاتے ہیں اور بائمیں بازو کے بہت پشدیدہ ہیں۔وہ کہتے ہیں:

اس نہ کورہ متن میں ایک بہت ہی آزاد خیال جج تو بین رسالت کے قوانین کی پاسداری پرزور وے رہاہے، کیونکہ بہ قول اس کے: اس سے اس کی قوم کے امن وسکون کی حفاظت ہوگی۔ کیا مسلم ملت کے لیے اس سے بڑھ کر بھی عدم اسٹحکام کا باعث کوئی عامل ہوسکتا ہے کہ پیغ برخداصلی اللہ علیہ وسلم کی عزت واحترام کی حفاظت کا انتظام نہ ہو؟

مدود قوانین کے خلاف لا دینوں کی صف آرائی

# حدود قوانین کےخلاف لا دینوں کی صف آ رائی

سیکولرحلقہ، حدود قوانین کی مخالفت کیوں کررہا ہے؟ کیااس کا کوئی تعلق خواتین ہے ہونے والی بےانصافی سے ہے؟ یااس ساری مہم کی پشت پر کوئی معاند نظریہ کارفرما ہے جولا دینوں کو مخالفت برا کسا تااوران کے جارحانہ برائم کوم بمیزگا تار بتا ہے؟

ان دوسوالوں کے ساتھ ایک تیسرا سوال بھی منسلک ہے۔ آخر مغرب ان قوا نمین کی منسوفی میں اتنی دلچپی کیوں لے رہا ہے؟ پچ میں عائلی قوانمین کا مسئلہ ادرلوگوں کا یہ مطالبہ بھی آ کھڑا ہوا ہے کہ ان میں تبدیلی کی جائے۔ البتہ یہ مطالبہ اتنا پرزوز نہیں جینے شوروشر سے لادین حضرات حدود قوانمین کی مخالفت کررہے ہیں۔

ا پنی اصل میں دونوں توانین کا تعلق اخلاق عامہ ہے ہے اور کسی بھی ساجی بندوبست میں ان کا سنجیدگی سے جائزہ لیا جانا چاہیے تھا کہ ان میں پائے جانے والے جزوی نقائص وُور کرویے جاتے ، اور ان کی تحفیذ کے عمل میں اصلاح کر لی جاتی تا کہ ایک بااخلاق معاشرہ وجود میں آ جاتا۔

بہ ظاہر زنا آ رؤیننس اور عاکمی قوانین میں خاتص اور تناؤ ہے۔ اول الذکر کسی شادی شدہ یاغیر شادی شدہ یاغیر شادی شدہ فرد کے لیے زنا کا ارتکاب مشکل بنادیتا ہے۔ جبکہ موخرالذکر قانون میں اندراج کے حوالے سے عدم بکسانیت نے شادی کرنے والے افراد کے لیے مشکل پیدا کردی ہے۔ چند تحفظات کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ عاکمی قوانین کی بعض شقیں جنسی بے راہ روی کا میلان پیدا کرنے کا سبب بن سکتی ہیں۔

خود زنا آرڈینس بھی نفاذ کے مرحلے میں مسائل کھڑے کر دیتا ہے، کیونکہ اس کا اطلاق ویسے نہیں ہوتا جیسے اسلام کا منشا ہے۔ ماضی میں ایک ' منتخب جمہوری حکومت' نے تو قانون نافذ کرنے والے ادارول کو تھم دیا تھا کہ اس قانون کے تحت اسلام آباد کی حدود کے اندرکوئی مقدمہ درج بھی نہ کریں۔

نتیجہ بیہ ہے کہ ہرڈھنگ کی زنا کاری بدستور عام ہے، قانون تماشہ بنا ہوا ہے اور زنا کاری کی حوصلہ افزائی ہورہی ہے۔ ذکورہ دونوں قوانین میں چند اور مشا بہتیں بھی ہیں۔ دونوں ہی قوانین فوجی حکومتوں نے انہیں قانون کی شکل میں منظور کریا۔۔
کرایا۔۔

صدرابوب خان مرحوم عاکمی توانین کا تحدال ہے، کیونکداُن پر بااثر خواتین لا بی کا دباؤتھا۔ ایک وجہ بیہ بھی تھی کہ فوجی حکمران خواتین کے مسائل میں ذرا دلیرانہ طرزعمل کا مظاہرہ کرتے رہے میں ۔ صدر جنزل محمد ضیاءالحق کو حدووقوانین کے نفاذ پر پاکستان قومی اشحاد نے مجبور کیا، جس نے ذوالفقار علی بھٹو کے خلاف نظام مصطفا کی تحریک چلائی تھی۔ چونکہ ضیاءالحق کی حکومت معاشر سے کو اسلامی بنانے کے مطالبے کے ماحول میں دجود میں آئی تھی، اس لیے وہ محسوس کررہے متھے کو اسلامی بنانے کے مطالبے کے ماحول میں دجود میں آئی تھی، اس لیے وہ محسوس کررہے متھے کہ ایسا کرناون کے فرائف میں داخل ہے۔

بعد کے برسوں میں دونوں تو انین میں عدالتی فیصلوں کے نتیجہ میں وسعت آتی گئی۔مثلاً قریب کے زمانے میں فیڈرل شریعت کورٹ نے سفارش کی تھی کہ'' مسلم ٹیملی لاز ۱۹۲۱ء کی شق ۵ کے تحت نکاح کا درج نہ کرنا ... نکاح کو فنخ کردیئے کا سبب نہیں بنتا'' ۔ اس فیصلے سے اس ایک اہم سبب کی شدت میں کی آتی چاہیے جس کے تحت جوڑوں پرزنا کا الزام لگنار ہاہے۔

اسلام کے تصوراخلاق کے مطابق تفکیل پانے والی سوسائی خاندان کی بقا اور تحفظ پر توجہ مرکوز رکھتی ہے، کیونکہ خاندان ہی تہذیبوں کی بنیادی اکائی ہے۔اسلام کے اصلاحی انقلا لی پروگرام میں خاندان کی کم از کم سات خصوصیات ہیں،جنہیں مرکزی مقام حاصل ہے:

- اسلامی معاشرہ: شوہر، بیوی اور بچوں تک محدود بنیادی یا نیوکلیائی (necular)
  خاندان نہیں ہوتا، بلکہ ایک مربوط اور وسیع بینٹ ہوتا ہے، جس کے ذریعے خاندان
  کے افراد باہمی تعامل کافن پروان پڑھاتے، مشاورت کرتے اور ایک دوسرے کو
  برداشت کرتے ہیں۔علاوہ ہریں بیوسیع تریونٹ اپنے افراد میں یک جہتی کا تصور
  پیدا کرتا ہے، تا کہل جل کرزندگی کے نشیب وفراز کا سامنا کیا جا سکے۔
- ۔ بیاخلاقی اور روحانی قدروں کا حامل اور امین ہے۔اس حوالے سے خاندان کا ادارہ ماضی اور حال کے درمیان اہم رابطہ اور ہندھن ہے۔
  - ۔ پنو جوان سل کی تربیت اور تنظیم کا اولیں کمتب ہے۔
- ۔ خاندان کے اندر نہ صرف قدروں کی تعلیم دی جاتی ہے، بلکہ سبیں سے آگلی سل کو میر قدر سنتقل ہوتی ہیں۔
- باہمی احترام ومحبت بھیم و تعاون جھم اور تابعداری جیسے اعمال واوصاف پرزوروے
   کرید متوازن مزاج افراد تیار کرتا ہے۔ انہی ہے معاشرے کوانٹنکا مہلتا ہے۔

- خاندان غریب متعلقین کی کفالت اور تحفظ کا ذر لعیہ ہے کہ وہ مالی طور پراپنے پاؤل پر کھڑے ہوئییں۔
- خاندان ایک بچیول کو جومطلقه ہوکر دالیس آنے پر بجیور ہول یا بیوہ ہوکر مدداور دیکھیری کافخاج ہوجا کیں، انھیں مد بھی دیتا ہے ادریناہ بھی مہیا کرتا ہے۔

جدید مطالعہ بتاتا ہے کہ خاندان کی ٹوٹ پھوٹ کی دواہم وجوہ ہیں: ایک توصنعتی سوسائی کی افغان ہے اوردوسری وجہ آزاد خفی طرز عمل ہے۔اول الذکر عامل نے خاندان کی صورت بدل کر رکھ دی اور اسے وسیع گھر انے سے نیوکلیائی خاندان بناویا۔ ٹائی الذکر عامل یعن صنفی آزادروی نے نوکلیائی خاندان بناویا۔ ٹائی الذکر عامل یعن صنفی آزادروی نے نوکلیائی خاندان کو بوائی ،وعوکا وہی اور بالآخر تفریق کو راہ دی۔اسلام نے زنا کی ممانعت کر کے خاندان کو بچانے کا انتظام کیا۔ حدود قوانین کا ساراتصور ہی ہے ہے کہ مرد ہویا عورت کی کی عفت وعصمت کی بنیادی قدر پایال نہ ہونے پائے اور اس طرح غیر ذمہ وارانہ صنفی تعلق کا ہرامکان ختم کرویا جائے۔

### حدود قوانین کی مخالفت کی نوعیت

949ء میں زنا آرڈ پننس کے نفاذ کے ساتھ ہی دو مخالف نقطہ ہائے نظر سامنے آئے۔ ایک چھوٹے سے گروہ نے اس کی مخالفت کی۔ اس گروہ کو'' چھوٹا'' کہا جا سکتا ہے، کیونکہ بے نظیر بھٹو صلابہ کی پارٹی، جواصلا اس گروپ کی نمائندہ ہے، جب اقتدار میں آئی تو اسے ہمت نہ پڑی کہ حدود قانون کوضا بطر فوجداری سے حذف کراسکے۔ پھر پیھی معلوم رہے کہ مارسی اور آزاد خیال حدادت یا کستان کے سواد اعظم کی نمائندگی نہیں کرتے، جن کا ایمان اسلام کی اہدی صداقت میں ہے۔ شاید بھی جہ کہ چیز پارٹی کی قیادت اپنی مغربی اٹھان اور اسلام کی اہدی حداش بھی ہے۔ شاید بھی وجہ ہے کہ چیپلز پارٹی کی قیادت اپنی مغربی اٹھان اور اسلام کے معاشر تی

لادینیت پوری طرح معقول یا عقلی نظریه نهیں هے، بلکه ایك درجه بندسط حی مشق هے، جس کے ذریعے معاشروں کو ان کے ادیان، رواجات، تاریخ اور طور طریقوں سے محروم کرنا هے۔

کر دار کی مخالفت کے باوجود سر پراوڑھنی لینے، ہاتھوں میں شبیح پھرانے اور نبی اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کی نواہی بی بی نیہ نب ی کے نام پرووٹ مانگنے پرمجبور ہوئی۔

مزید بران حدود توانین کے خلاف اس گروہ کی مخالفت بھی توانین کے طریق اطلاق اورا پہنے ہی ووسرے ٹانوی مسائل مے متعلق ہے۔ مثلاً یہ کراس قانون کا غلط استعمال ہوتا ہے لہذا اسے فتح کردیا جائے۔ شایداس گروہ میں ہے کسی سرکردہ شخصیت نے بھی کھل کرینییں کہا کہ اس کا اصل مقصد مرد وزن کے درمیان آزادانہ صنفی اختلاط ہے۔ البتہ دوسری سطح پر کشور ناہید اور نہمیدہ ریاض جیسی بے باک اور آزاد خیال خواتین، عورت کی عفت اوراز دواجی رشتے پر اپنی نظموں اور تحریروں میں طفز کے تیر برساتی رہی ہیں۔ جانے والے جانے بیں کہ ان کا تحریک نے اسوال کے نام برصنی اختلاف اور خواتین کی خوداختیاری کے حوالے ہے مغربی انداز گفتگو اصلاً ایک بے باک اور غیر مراحم سومائی کے حصول کے لیے آئے۔

یاوگ جب حدود توانین کےخلاف اپنامقد مه تیار کرتے ہیں تو مچھ اعداد وشار کا سہارا لیتے ہیں کہ اتی خواتین بندی خانوں میں محبوس ہیں۔اس مشق وتمرین میں اعداد کا کھیل کھیلا جاتا ہے۔ زناہی کے مقد مات میں کتنے ایسے (شادی شدہ یا غیر شادی شدہ) مرو میں جو جیلوں میں بند ہیں۔۔اس سے سیکور گروہ کو کوئی غرض نہیں۔ وہ اس کی بھی پر وانہیں کرتے کہ آخر کسی مرداور عورت دونوں نے وہ فعل کیا جس کے نتیجے ہیں ایک مردجہ قانون کا غلط استعال ہوا۔ بیر تھا کُت جان ہو جھ کر چھپائے جات ہیں تا کہ یک طرفہ اور بد نیتی پر پینی متعصبا نہ صورت گری کی جاسکے۔ مشلاً '' کمیشن فارا کو اگری فار وومن کی رپورٹ' جون ہوا ، ہیں لا ہور جیل میں زنا کے الزام میں بندخوا تین کی تعداد ۲۹ دکھائی گئی ہے۔ '' جس کا مطلب ہے کہ ۴۸ خوا تین کچھ اور الزامات کے تحت کی تعداد ۷۷ دکھائی گئی ہے۔ '' جس کا مطلب ہے کہ ۴۸ خوا تین کچھ اور الزامات کے تحت جیلوں میں پڑی سرارہی ہیں۔ اُن کا کہا ہے گا ؟ کہا وہ خوا تین نہیں ہیں؟

آ خرز نا کے مقدمات پر بی ساری توجہ کیوں مرکوز ہے؟ اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ مسکلہ نہ خواتین کا ہے نہ ان کے مقدمات پر بی ساری توجہ کیوں مرکوز ہے؟ اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ اسل خواہش عصمت و عفت کی قدر کا جھٹکا کرنا ہے۔ اسی طرح ''غیرت کے نام پرقتل' کے جینے کیس اچھالے گئے، ان میں یہ حقیقت قصداً چھپاوی گئی ہے کہ بیشتر صورتوں میں ایسی متاثرہ خواتین کے اپنے دوست ماروں کے ساتھ قبل نکاح ناحائز اور غیر قانونی تعلقات تھے۔

مزید برال بیہ کہنا بھی کہ بیائی اصل میں بی بُری قانون سازی ہاس لیے اسے ختم کر دیا جائے، قطعاً بودی رائے ہے۔ بیکورا پیغتی میں صرف اتنی دلیل دے پاتے ہیں کہ قانون کے غلط استعال کے امکانات زیادہ ہیں۔ جواب میں بیکہا جاسکتا ہے کہ کوئی بھی ایسا قانون دکھا دو جس کا غلط استعال نہیں ہور بالہ ہر روز کہیں نہ کہیں، پورے پاکستان میں کسی نہ کسی پر چوری، قتل مفتیات اور غیر قانونی اسلحر رکھنے کا جمونا الزام گلتا ہے۔ جب صورت حال بیہ جو کیوں نہ بیر مطالبہ اٹھایا جائے کہ پورے قانونی نظام کی بساط لیسٹ دی جائے۔ بہر کیف ہر مہذب سوسائی میں اس امر کا جائزہ صرف قانون کی عدالت لیتی ہے کہ کی کھنے میں رلگایا گیا؟ الزام منی

## برحقیقت ہے یانہیں؟

حدود قوانین کے حق میں بات کرنے والا پیمی کہ سکتا ہے کہ قانون سازی کی بھی مقصد ہے ہو،
اس کی بنیاد دو اصولوں پر قائم ہے: کیا کوئی اخلاقی قاعدہ، جسے معاشرہ حد درجہ احترام دینا
ضروری ہمجھتا ہو، پامال تو نہیں ہور ہا؟ کیا جن اخلاقی قدروں کی خلاف ورزی ہوئی، ؤہ اتنی تو تیر
رکھتی ہیں کہ ان کی حفاظت ضروری ہو؟ اگر جواب دونوں صورتوں میں بال میں ہے تو عدائتی
منظم کو بالکل بے کچک ہوکراییا قانون افتی اور عمودی ہرسطے پر نافذ کرنا چاہیے۔ قانون کو لاز ماوہ
طریقہ اختیار کرنا ہوتا ہے تا کہ جس قاعد اور ضا بطے کو تو زاگیا تصااس کا نقذیں بحال ہو۔

ظاہر ہے آئی می بات پر بید مکالمہ ختم نہیں ہو جائے گا، کیونکہ جب معاملہ نظریات کا ہوتو لوگ معقولیت کی راہ چیوڑ میٹھتے ہیں۔ حدود قوانین کے خالفین اسے متنازع بنانے کی کوشش کرتے رہیں گے۔اب سوچنا بیہے کہ بیسب کیول ہور ہاہے؟

اس کا جواب دومختلف النوع فلسفول اوران کے بہ ظاہر متخاصم روایات کے زیرا ثر تشکیل پانے والے رویوں میں ملے گا-

پاکستان کے مسلم عوام سیجھے ہیں کہ اسلام ہی برحق ، اور اللہ کا نازل کردہ قابل عمل دین ہے۔
ان کا کہنا یہ بھی ہے کہ اسلام کے عطا کردہ بنیا دی اصول ابدی ہیں اور ہرز مانے کے لیے ہیں۔
پھر یہ کہ ان اصولوں کی بیر دی کر کے بھی انہیں اس کرؤ زمین پر شکھ چین نصیب ہوگا اور آخرت
میں فلاح کے گی۔ دوسری بات ہے ہے کہ قوانین کسی بھی تہذیبی وروبست کے لیے بہت اہم
ہوتے ہیں۔ اسی لئے آگر اسلام اپنی جدا گانہ تہذیب وجود میں لانے سے قاصر رہے قاس کا بھ

تیسری حقیقت بیہ ہے کہ سلمان اسلام کو اپنی دانش کا امتحان اور چیلتی سجھتے ہیں۔ اس سلسلے میں ان
کی کا میابی کا انحصار اس پر ہے کہ برنسل اپنے زمانے میں اسلامی مملکت کے قیام کے لیے
ولیرانہ اقدام کرتی رہے ۔ حدود قوانمین، جو اس ہم گیر اسلامی سکیم میں ایک اہم
حیثیت رکھتے ہیں، مسلمانوں کو ان کے ماضی ہے جوڑتے ہیں۔ اس بندھن کو برشمتی ہے
اگریزی استعاری قوانمین نے تو ڑپھوڑ دیا ہے۔ نیز، کی قوت کو بھی بیافقیار حاصل نہیں کہ وہ
مسلمان عوام کے اس حق کا انکار کرے کہ وہ اپنے ذہنوں پر لدا ہوا سامراجی تصور جھنک
مسلمان عوام کے اس حق کا انکار کرے کہ وہ اپنے ذہنوں پر لدا ہوا سامراجی تصور جھنک
فکر ویں۔ مسلمانوں میں بیشد بداحیاس ہے جیسا کہ ریڈ کارپوریشن کا سینئر ساسی تجزیہ نگارگراہم
میں میں میں میں میں میں میں میں کی ہوئی ہیں۔ ہم مغربی زمانوں میں غریب الوطن پھر
مکان میں جن کی صدود مغرب نے متعین کی ہوئی ہیں۔ ہم مغربی زمانوں میں غریب الوطن پھر
رہے ہیں۔ (اس لحاظ ہے) صدورہ ہولناک استعار وہ ہے جوآپ کے ''وقت'' میں براجمان
ہوجائے کیونکداس صورت میں زخم آپ کی عزت وتو قیر پرگلاہے''۔ "

# حدود قوانین کی مخالفت کی نوعیت: سیاس پہلو

حدود قوانین کی مخالفت تین بنیادول پر ہورہی ہے۔ پہلی یہ کداسلام'' از کاررفت' نظام ہے، اس لیے قد است پسند ہے۔ دوم یہ کہ مسلمانول کے دین ایمان کا لوگوں کے ساجی اور سیاسی امور سے میکوئی تعلق نہیں ہونا چا ہیے، کیونکہ انسان ارتقا کی اس منزل میں اتناذ بین اور ہوش مند ہو چکا ہے کدولیل و کہ بان کی بنیاد پر اپنے فیصلے خود کر سکے سوم یہ کہ مردوزن اپنی زندگیوں میں پوری طرح آزاد ہیں، ان پر کسی طرح آزاد ہیں، ان پر کسی طرح کا آبائی یا ساجی دباؤنہیں ہونا چا ہیے۔ مختصراً، لبرل ایجندے کا جو ہرفیق کی ہے۔

پیلبرل ایجنڈ انکم وہیش اس چیز کا چربہ ہے جس کی وضاحت امریکی دانش ورفرانسیس فو کو پاما (Francis Fukuyama) ''مغربی لبرل ازم بالمقابل دوسرے متبادلات کی کامل حسکتی اور زبوں حالی'' کے الفاظ میں کرتا ہے۔اس کا دعویٰ ہے کہ یہی آزادر ڈی''انسانی تہذیبی ارتقا کا نقطہ اختیام ہے، جبکہ مغربی لبرل جمہوریت ایک عالمگیرشکل میں انسانوں کے لیے حتی طریق حکومت ہے'' ہے''

ایک دوسرامر کی دانش ورسمویکل مستنگ نن (Samuel Huntington) کے تصور میں، جے بدظاہر مغرب قبول کیے بیٹا ہے، اسلامی نظام زندگی کو اپنا تہذیبی رقیب جھتا ہے۔ برقول اس کے بدراصل انسان دوست ، معقولیت پندہ آزادر قاورانفرادیت پیندی کا علم بردار مغرب ہے، جے نا معقول مسلم دنیا کا سماسانہ، جس کواصرار ہے کہ وہ تہذیبی طور پخود مختارا درختلف ہے۔ جبکہ بہی چیز مغرب کے لیے بہت و نراس کا باعث ہے۔ ہنگگ ٹن گلی لیٹی رکھے بغیر کہتا ہے: '' یہ تہذیبوں کے کھراؤ سے کم کا معالمہ نہیں ۔ شاید ایک نامعقول کیکن یقینا تاریخی رویمل، جوایک قدیمی حریف سے ہمارے یہودی کا معالمہ نہیں ۔ شاید ایک نامعقول کیکن یقینا تاریخی رویمل، جوایک قدیمی حریف سے ہمارے یہودی و نسرانی ور ثے اور لا دین حال کو لاحق ہے۔ ادراس کا عالمی اظہار دونوں کی طرف سے ہور ہاہے۔ می مقتلیت پنداور لا دین خال کو لاحق ہے۔ ادراس کا عالمی اظہار دونوں کی طرف سے ہور ہاہے۔ گا متعقد دے ، اور مدافحت کرنے والوں کو نامعقول قرار دیتے ہوئے ''عدم احتیکام کے ایجنٹ' گردانیا ہے۔ جن سے جنگ ہونی چا ہیے اور ممکن ہوتو انہیں زیر دست رکھا جائے یا مجبور کیا جائے کہ مغرب کے زیرا بیدندگی گزاریں۔

گراہم فکر مغربی لادین فکر کے سامنے مرظوں دنیا میں اسلام کے ایک قوت کے طور پر باقی رہنے پر گہری نظر رکھتا ہے۔ وہ کہتا ہے:''کسی اور متقابل دین کے مقابلے میں شاید اسلام زیادہ مربوط ادارہ ہے، جو گہرائی تک ریاست اور معاشرہ میں نفوذ رکھتا ہے۔ یہی بات اسے ایک ثقافتی قوت کے طور پر باقی رہنے والا بڑاعامل بناتی ہے، جومخرب نے قطعی جدااور متاز ہے۔ یہی خصوصیت اے مغربی یلغاراور پیش قدمیوں کے مقابلے میں زیادہ تحکم پہنداور جبار بناتی ہے''۔ آ

گراہم فلریہ بیتجہ اخذ کرتا ہے کہ مملکت اور سوسائٹ کے رنگ میں اسلام کا بیا داراتی ارتباط اس کے پورے قانونی سلسلے اور ہدایات کا مرہون منت ہے۔ جب یا کستان میں لا دین حلقہ حدود قوا نمین کی تنتیخ کا مطالبہ کرتا ہے بیاعام آبادی کے اسلامی جذبوں کی مخالفت کرتا ہے تو وہ اصلاً مخرب کی جنگ ٹر رہا ہوتا ہے۔ بدشتی سے تاثر یہی بنتا ہے کہ اس جنگ میں فائدہ انجام کار مخرب کا اور نقصان سب کا سب مسلم عوام کا ہوتا ہے۔

#### حدود قوانین کی فلسفیانه مخالفت

لادینوں کی جانب سے صدود قوانین کی مخالفت نری کھوکھلی لفاظی نہیں بلکہ اس کا''جدید بیت' سے با قاعدہ اشتراک ہے، جے ژان فراصنواہ لیو تار ( Jean Francois Lyotard ) کھیش کا تام دیتا ہے۔ جوزندگی کے معاملات پرایک وانش مندانہ گیائی طریق اور سلیقہ مند جوڑ توڑ کے ذریعہ دنیا کو گرفت میں لینے اور ڈھنگ پر لانے کے لیے ہے تا کہ انسانی امکانات بروے کار لائے جاسیس۔ ایک شفاف دنیا پر حاوی ہونے کی اس کوشش کا نتیجہ ڈیوڈ کولب روے کار لائے جاسیس۔ ایک شفاف دنیا پر حاوی مونے کی اس کوشش کا نتیجہ ڈیوڈ کولب ( David Kolb ) کے نزدیک نہ صرف آزادی کی شکل میں سامنے آیا ہے بلکہ اس نے درست اور جری انفاق رائے کو تھی جنم دیا ہے' ۔ "

چانچہ، جیسے میں پہلے بتا چکا ہوں، لا دینیت پوری طرح معقول یاعقی نظرینہیں ہے، بلکہ ایک درجہ بند طلح مشق ہے، جس کے ذریعے معاشروں کو ان کے ادیان، رواجات، تاریخ اور طور طریقوں سے محروم کرنا ہے۔ پیٹر برجر (Peter Berger) ای چیز کو 'مُریاں رُوپ' کا

#### نام دیتاہے۔وہ کہتاہے:

''عزت وناموں کانفور میضمرات رکھتا ہے کہ (انسانی) تشخص لاز ما، یا کم انہم طور پر،اداراتی کردار سے وابستہ ہے۔ جبکہ احترام ِ ذات کا جدید تصور اداراتی کردار سے قطعی آزاد ہے ... و نیائے ناموں میں افراد ساجی علامات ہیں، جن کا (جذبہ ) ناموں اُن کی یادگاری ختی پرآب و تاب سے حکمتے ہیں۔ ایک بہادر دھبہ سوار کی حقیقی ذات اس وقت طاہر ہوتی ہے، جب وہ اپنے کردار کی پور کی شان کے ساتھ میدان جگ میں نکلتا ہے۔ اس کے مقابلے میں کسی عورت کے ساتھ ہم بستر نگا مرداس کے نفس کا کم تر اظہار ہے۔ یدراصل نگامرد ہی ہے، بلکہ زیادہ واضح طور پر نظم مرد کا جنسی اظہار ہے۔ یدراس کے وجود کا حقیق تر جمان ہے'۔ ^

برجر کے بقول ندہب انسان کو'' جھوٹا شعور'' دیتا ہے۔ اس کے خیال میں فرد'' اپنے اوپر طاوی سابی کر داروں سے آزادی پاکرا پی اصل جھسیت کا کھوٹے لگا سکتا ہے'' ۹۔ اُس کے نزدیک بیکر داراُس کے اصل کو چھپاتے ہیں۔ (اس طرح کے نقاب) اُس میں احترازِ ذات پیدا کرتے ہیں۔ انسان کو'' سراب میں مبتلا کرتے اور بے گا گی اور کرے عقیدے میں الجھاتے ہیں''۔

#### حرف إ خر

اس نقط نظر ہے دیکھیں تو حدود قوانین لا دینیت اور اس ڈھنگ کی سوسائٹ کی قبولیت عام کی راہ میں سنگ گراں ہیں۔''اگست ۱۹۹۷ء کی کمیشن آف انگوائری فار ووٹن کی رپورٹ'' پُر ری ب باک سے سلیم کرتی ہے کہ حدود قوانین، بجبگ کانفرنس کے علامیہ کے مخالف اور اس لیے نامرغوب ہیں یا لادینوں کواس امر کی کوئی بروانہیں کہ سورۃ النور کے احکامات برعمل ہوتا ہے یا ان کی خلاف ورزی ہوتی ہے۔

ایک طرف سیکورا بجنڈ اہے، دوسری طرف حدود تو انین التوامیں پڑے ہوئے ہیں جس کی وجہ ہے زانیوں کو کوڑوں کی سزانہیں ٹل رہی ۔ چنانچہ جنسی تشدد بلکہ گینگ ریپ کے واقعات بھی روز افزوں ہیں۔1999ء میں صرف ایک صوبہ میں ۱۷۹۸ مقدمات جبری زنااور ۱۳۳ مقدمات وجناعی زناکاری کے درج ہوئے ۔اا

یہ اعداد زنا کے عام واقعات کے علاوہ ہیں، جہاں باہمی رضامندی ہے اس جرم کا ارتکاب ہوتا ہے اور معاملہ بھی سرعام نہیں آتا ہی کورمیڈیا کی مہر بانی ہے خواتین صنفی تھلونے بن چکی ہیں۔
لوگوں کی کھلے عام حوصلہ افزائی کی جاتی ہے کہ اخلاقیات کی بات بھول جا کمیں اور اپنے جنسی غدود وں کے تفاضے پورے کریں۔ قریب ہے کہ جارا خاندانی نظم بھر کررہ جائے اور جنسی نیاریوں کا سیلاب اللہ بڑے۔ ملک کے دستور نے اس طرح کامعاشرہ پیش نظر نہیں رکھا تھا۔ شلا ، بے نظیر بھو بنام فیڈریشن آف پاکستان کے مشہور مقدمہ میں ''اخلاقیات' پر بات کرتے ہوئے چیف جسٹس مجمولیم نے اسٹے فیصلہ میں کھھا:

انفرادی اور اجماعی طور پر ایک کلیة اخلاقی دائرہ کار کے اندر زندگی بسر
کرنے کے پابند میں کہ بہی قرآن اور شدت سے ثابت ہے۔کوئی مہذب
معاشرہ اس معیار اخلاق کا انکار نہیں کر سکتا۔ اس لیے ہمارے دستور میں
مہیا کردہ جمہوریت کے تصور کوانفرادی اور اجماعی اخلاقی رویے سے فیض
یاب ہونا جیا ہے اور بیاسلام (قرآن اور سنت) کے مطابق ہوں۔

چیف جسٹس محر حلیم نے تو رید تک کہا کہ پاکستانی جمہوریت کو ہمارے معاشرے کی اخلاقی اور روحانی قدروں کے دائرے کے اندرو دیے کارآ ناچاہیے،اس سے باہز ہیں۔

چنانچا ظلاتی قدروں کے تحفظ کے لیے اس بات پرزوروینے کی ضرورت ہے کہ صنفی سیاست یا صدود قوانین کی تنتیخ کی بات کرنے کے بحرائے ہم نظام انصاف میں عمل درآ مد کے کمزور پہلوؤں پر توجہ دیں اور ان کی اصلاح کریں۔اسلامی قوانین اور نوآ بادیاتی قانونی ورثے کا بے جوڑ ملاپ نہ صرف تعنادات سامنے لایا ہے، بلکہ اس نے ہماری اخلاقی قدروں کی نشو فما پر روک نگادی ہے۔ا۔

جارے قانونی نظام کوروای اسلامی عدالتوں قضا کی سادگی اپنانی چاہیے، جس میں بندی خانوں (prisons) کی ضرورت معدوم یا بہت کم ہے اور انصاف جلد اور سستا ملتا ہے۔ بیاس لیے ضروری ہے کہ نظام عدل ہو یا سابھ و سیاسی بندو بست، اسے لوگوں کی بہود کے لیے ہونا جاہے، انہیں اذیتیں دینے کے لیے نہیں۔

موجودہ عدالتی نظام میں موجود تضادات کا علاج زیادہ سے زیادہ اسلام پرعمل اور کم ہے کم نوآ بادیاتی قوانین سے رجوع میں ہے۔الی پیش رفت ہوجائے تو منزل کی طرف سفرردال ہو جائے گا۔

باسب حبال

قراردادِ مقاصداور هاري صحافت

## قرار دا دمقاصداور بهاری صحافت

آج کل آزادی رائے کے نام پرایک مخصوص گروہ قرارداد مقاصد کے خلاف جس طرح بنہ یان اُگل رہا ہے، اُس سے جی متلانے لگتا ہے۔ اس مہم میں ٹیلی ویژن ٹاک شوز سے لے کر کالم نویسی اور خبروں سے لے کرعوامی رائے عامہ کواس طرح سے استعال کیا جارہا ہے، جیسے قرار داد مقاصد یا تو متر دک ہوگئ ہے، یا پھر بین ظاہر کیا جاتا ہے کہ جیسے قائد اعظم کے فرمودات کے خلاف قرار داد مقاصد کی شکل میں کوئی سازش کی گئی ہو، جس سے وطن عزیز میں '' شک نظری'' اور'' انتہا پہندی'' میسل گئی ہے۔

میڈیا کی آزادی کا ایک بڑا مخصہ یہ بھی ہے کہ پراپیگنڈے اور خبر میں امتیاز نبیس رہااور نہ جھوٹ اور چی میں کوئی فرق۔میڈیا اب عوام کی عقل کا امتحان بن کر رہ گیا ہے۔ یعنی اُس نے توالا ماشااللہ گمراہ کرنا ہے، قار کین میں عقل اور تجزیہ کی رمق موجود ہے، تو خود چھان پھٹک کرتے چیریں۔میڈیا کی ایسی کاوشوں کے چیچے جو فکر کار فر ماہے اُس کے مطابق عوام پیوقوف ہیں، ورنہ شایداُس کی بیہ مت نہ ہوتی کہ وہ جھوٹ کو چی اور پی کوچھوٹ بنا کر بیش کرتا۔

مثلًا آج کل سیکولرعناصر حدود قوانین کوغیر موثر کرنے کے بعد قرار داد مقاصد کے چیچے پڑگئے بیں۔اُن کی تحریروں سےاُن کی جو حکمت عملی سامنے آرہی ہے وہ کچھ یوں ہے:

- قائد اعظم کوسیکولر ثابت کرو۔ اس کے لئے دلیل اور ثبوت کی ضرورت نہیں بس بار باراس ایک بات کوشلسل کے ساتھ اور ہرسطح پر دہراتے رہوکہ وہ سیکولر تھے۔
- ۔ اُن کی گیارہ اگست والی تقریر کو تاریخی سیاق وسباق سے تلیحدہ کر کے اُسے ایک سیکولر متن دواور پھر کہودہ تو سیکولر یا کستان حیاہتے تھے۔
  - قراردادمقاصد کوقائداعظم کی گیارہ اگست والی تقریر کے خلاف ثابت کرو۔
- اخباری ندا کروں اور ٹی وی ٹاک شوز کے ذریعے جن میں زیادہ ترسیکولر لوگ ہوں، اُن سے قرار داومقاصد کے خلاف کہلوایا جائے، تا کہ ظاہر کیا جاسکے کہلوگ متذکرہ قرار داد کے خلاف ہیں۔
- رائے عامہ کے خود ساختہ جائزوں (سروے) کے ذریعے سے ثابت کیا جائے کہ عوام تو قرارداد مقاصد لینی پاکستان کے اسلائی شخص کے خلاف ہیں۔

کھ عرصہ پیشتر روز نامہ جنگ نے ایک ایسا ہی رائے عامہ کا جائزہ بیش کیا۔ یہ جنگ کا سااگت ۲۰۱۰ء کا شارہ ہے، جس کے صفحہ اوّل پرتین کا لمی سرخی کے ساتھ بیٹو بیسنائی گئی ہے کہ ''ساٹھ فیصد نے قرار داومقاصد کو قائد اعظم کی گیارہ اگست ۱۹۳۷ء کی تقریبے متصاوم قرار دے دیا۔''

روز نامہ جنگ کی می خبراخبار کے اپنے وقوے کے مطابق رائے عامہ کے جائزے پر بنی ہے، جس میں دانشور، بیوروکریٹ، وکا، اور صنعت کارشائل تھے۔ جن سے رہے ہوچھا گیا کہ آیا قرارداد

مقاصد منظور کرنے کی ضرورت بھی اور آیا بیقا کداعظم کی گیارہ اگست والی تقریرے متصادم ہے؟ میں اس خبر کا تراشہ بمعدمتن حوالہ جات میں دے رہا ہوں تا کہ ابہام ندرہے:

میرے نزدیک چونکہ یہ ایک انہونی بات بھی البذا میں نے سوچا، ہوسکتا ہے یہ جائزہ سیکوار حضرات کی آرا پر پٹی ہو جے اکثریتی رائے بنا کر پیش کیا جار ہاہے ۔ عمو ما یہ سیکوار طریقہ کا رر ہاہے ۔ یا پھر ہوسکتا ہے کہ کوئی چپال چلی جار ہی ہو، جس میں دھوکا دہی سے لوگوں کے ذہنوں میں جموٹ کو اتارا جار ہا ہو۔ آخر کارانڈیا کے حامی سیکوار حضرات حقائق کو تو ٹرمروٹر کر تاریخ پاکستان کواز سرنو کھنے کی کوشش کر رہے ہیں ۔ اس مقصد کو حاصل کرنے کے لیے انہوں نے سب سے پہلے یہ مقدمہ قائم کرنے کی کوشش کی کوشش کی کوشش کی کوئی سیکولر تھے اور جناح بھی سیکولر تھے '۔

میں نے جب پوری خبر پڑھی تو بھے بید کھرکر بڑی جیرت ہوئی کہ پورے متن میں سرخی کا کوئی ذکر نہیں تھا۔ چونکہ عوامی جائزے کی تفصیلات اگلے شارہ میں آئی تھیں لہٰذا اگلے دن یعنی ۱۱۳گست کومیں نے اسے بغور پڑھا۔ بیآ را جارز نگین صفحات پرشتمل تھیں۔

چونکہ شرکا میں صرف ایک مولوی صاحب متے اور ایک برام ڈی آ واری صاحب جو پاری برادری سے ہیں، بقید میں چھ معروف اور سکہ بند سیکور، جبکہ دیگر حضرات عدلیہ، جامعات، وکلا، تاجرو صنعت کار، نوکر شاہی اور سلح افواج کے سابقین سے لئے گئے تھے۔ روز نامہ جنگ کا خیال تھا کہ نتائج اُن کی لیند کے مطابق ہو نگے مگر اُن کی بدشمتی کہ ایسا نہ ہوا۔ یہاں تک کہ آ واری صاحب (میں اُن کی عظمت کوسلام پیش کرتا ہوں) نے بھی آفلیتی فرد ہوتے ہوئے قرارداد مقاصد کی ایمیت اور اُس کی عکمت کا حت اف کیا۔

حقیقت پہ ہے کدا گراس جائزے میں احماعلی کر د، تاج محمد لنگاہ ،منو بھائی ،منیر ملک ، اشرف ناصر

اورمعین الدین حیدر جیسے سیکولر حضرات کوشامل نه کیا جاتا، تو قرار داد مقاصد کے بخانفین کی تعداد مزید سکز کررہ جاتی۔

شرکاء کی آ راء کو پڑھنے کے بعد میراشک بچ ثابت ہوگیا۔ روز نامہ جنگ والے شرکاء سے وہ بات منسوب کررہے تھے جوانہوں نے نہیں ہی تھی۔ بیدن وہاڑے ایک واردات کیوں کررہے تھے؟ شایداس لئے کہ وہ اس طرح ۱۱ اگست کی نسبت سے اپنے سیکولر ایجنڈے کی پھیل کرسیس ۔ بدایک برترین جھوٹ اور مکاری تھی جو جنگ اپنے قار نمین سے کر رہا تھا۔ مثلاً ویکھنے کہ اس جائزے کے اصلی نتائج کیا صورت پیش کررہے ہیں:

شركاء كى كل تعداو: ٢٩

قرار دادمقاصد کے حامی: ۸۱ یعنی ۲۲ فیصد

نافین: ک لینی ۲۴ فصد (ان مین ۱ افراد جانے پیچانے سیکولر مین)

جنہوں نے جواب نہیں دیا: سلط مین وا فیصد

غيرواضح جواب: ٢ يعني 4 فيصد

معلوم ہوا کہ شرکاء کی واضح اکثریت بعن ۱۲ فیصد قرار داد مقاصد کے قتی میں تھی۔اس تعداد کواگر ایک اور پہلو سے دیکھا جائے تو زیادہ بھی ہوسکتی ہے۔ مثلاً ،معین الدین حیررا پنے رویے سے سیکولر بنے دکھائی دیتے ہیں، کیکن قرار داد مقاصد کو نہ بھی انتہا لیندی قرار دینے کے باوجود کہتے ہیں کہ'' چونکہ ہمارے ملک میں مسلمان اکثریت میں ہیں، (اس کئے) کوئی قانون قرآن و سنت کے ظلافے نہیں بن سکتا''۔

اب معین الدین حیدرصاحب سے یہ پوچھا جاسکتا ہے کہ جناب آپ ایک طرف تو قرار داد

مقاصد کی خالفت اس لئے کرتے ہیں کہ اس میں وطن عزیز کے اسلامی تشخص کی بات کی گئ ہے، جس کی وجہ ہے آپ کے خیال میں ملک میں انتہا پیندی پھیلی ۔ گر دوسری طرف آپ فرماتے ہیں کہ ہمارے ملک میں قانون سازی قرآن وسنت کے خلاف نہیں کی جاستی، اس طرح تو آپ کے اس موقف سے (خواہ قرار وادمقاصد ہویا نہو) آپ کے اپنے ہی الفاظ میں ''انتہا پیندی'' تھیلے گی۔

یہ ایک حیلہ گراور اُ بھے ہوئے ذہن کی کیفیت ہے، وگر نداگر آ پ قر آن وسنت پر بنی قانون سازی کے خلاف نہیں تو پھر منطقی اعتبار ہے آ پ قرار داد مقاصد کے بھی خلاف نہیں ہو سکتے ۔ دلچ پ بات یہ ہے کہ دہ است مقائد اُ گلارہ اگست والی تقریر ہے براہ راست متصادم قرار دیے ہے اجتناب کرتے ہیں۔ اُن کے نزدیک نہ بی جماعتوں کوسیاست میں نہیں آنا چاہیے تھا۔ ویے تھا۔ خیا والدور مقاصد کی ضرورت کا اعتراف تو کیا ایکن ساتھ بی ہیکہ دیا کہ اس میں نہ بی رواداری کا اجتمام نہیں کیا گیا۔ خاہر ہے ہیہ بات وہی شخص کہہ سکتا ہے جے قرار داد مقاصد کے متن ہے آگا بی نہ ہو ایکن پھر بھی وہ صاف الفاظ میں اسے قائد کی تقریر سے متصادم مقاصد کے حق میں شامل کیا جاسکتا ہے لیکن میں فرار ذاد قرار نہیں دیے ۔ موصوف کی رائے کوقرار داد مقاصد کے حق میں شامل کیا جاسکتا ہے لیکن میں مختل ان انتظام کیا تھا کہا کہا گیا ہیں اور دور کا ۔

عقیل کریم ڈھیڈی سیجھتے ہیں کہ چونکہ پاکستان کا قیام برصغیر کے مسلمانوں کے لیے الگ ریاست کی بنیاد پروجود میں آیا تھا،اس لیے قرار داو مقاصد کا بیش کیا جانا غیر مناسب بات نہیں تھی ،لیکن اُس کی بنیاد پر جو تبدیلیاں کی گئ وہ'' شاید'' اُس کی روح کے منافی تھیں۔اُن کے نزد یک قائداعظم چاہتے تھے کہ تمام اویان کے لوگ برابری کی بنیاد پرزندگی گذاریں۔ میٹیاکی آزادی کا ایك بڑا مخمصہ یہ بھی ھے کہ پراپیگنٹے اور خبر میں امتیاز نہیں رھا اور نہ جھوٹ اور سچ میں کوئی فرق میٹیا اب عوام کی عقل کا امتحان بن کر رہ گیا ھے۔ یعنی اُس نے توالاماشااللہ گمراہ کرنا ھے

ڈھیڈی صاحب بھی قرار دا دمقاصد کی مخالفت نہیں کررہے، اور نہ قائد کی اااگست والی تقریر کو اُس سے متصادم قرار دے رہے ہیں۔ بیگو گھوکی کیفیت ہے۔ بیس اسے غیر واضح قرار دوں گا۔

اسعوامی (؟) جائزہ میں چندآراالیی بھی آئی ہیں، جن میں تاذگی اور فکر کی روثنی ہے۔ مثلاً حفیظ لاکھونے جو وکیل ہیں دلچیپ بات کی ہے۔ و وقر ار دا دمقا صد کی حمایت کرتے ہیں البتہ قائد اعظم کی اااگست والی تقریر کو کوئی الگست والی تقریر کو کوئی دستوری اہمیت نہیں، کیونکہ بیا یک سیاسی تقریر تھی جسے پارلیمان کی منظوری حاصل نہیں تھی ۔ حفیظ لاکھوصا حب کا بہ نکتہ بیرا اہم ہے جسے اب تک کی نے بیش نہیں کیا تھا۔

قاضی انورسابق صدرسپریم کورٹ بارایسوی ایش نے پاکستان کی بنیاداسلام کوقرار دیتے ہوئے قائداعظم کی تقریر کوسلمانوں کے جذبات سے متصادم بیان کیا۔ یہ بھی ایک انتہائی اہم کئتہ ہے، کیونکہ بیقراردادمقاصد کی اہمیت اوردرشکی کوشلیم کرتا ہے نہ کہ قائد اعظم کی اُس واحد تقریر کو۔

دراصل روز نامه جنگ کے سروے کا بنیا دی مقصد پنظر آتا ہے کہ قائد اعظم کی اااگست والی تقریر

کو برتری دی جائے اوراسے قرار داد مقاصد کے ساتھ متصادم قرار دے کر آخرالذکر کوختم کردیا جائے لیکن سروے میں بیہ ہوتا نظر نہیں آتا۔ روز نامہ جنگ کا مقصداً س وقت پورا ہوتا جب بیہ حضرات قائد اعظم کی تقریر کوقر ار داو مقاصد ہے متصادم قرار دیتے ہوئے موخرالذکر کوئر آتیجہ بعث بیا کہ چیم معروف بیکولر دن کا موقف اس جائزے میں ہے، لیکن ایسا ہوائیس ۔ شلاجن لوگوں جیسا کہ چیم معروف بیکوقر ار داد مقاصد ہے واضح الفاظ میں متصادم قرار دیا بالخصوص حفیظ لاکھو اور قاضی انور صاحبان، وہ پرزورالفاظ میں قرار داد مقاصد کی اجمیت کا اعتراف کرتے ہوئے قائد اعظم کی تقریر کوٹانوی مقام دیتے ہیں۔

یہ ایکال اُسی صورت میں پیدا ہوا کہ سروے مرتب کرنے والوں کے ذہن میں شرارت تھی۔
رائے عامہ کے اس جائزے میں قرار داد مقاصد کا خلاصہ تو نہیں دیا گیا لیکن قائد اعظم کی
گیارہ اگست والی تقریر کا ایک اقتباس ضرور دیا گیا ہے۔ اس ہے بعض اذبان میں دونوں کا مواز نہ
کرتے ہوئے وشواری ہیدا ہوئی۔ انصاف کا تقاضا تو بیتھا کہ دونوں کامتمن دیا جا تا ہما کہ جواب
دینے والا سوچ ہمجھ کر جواب دے سکتا اور و وصورت پیدانہ ہوتی جو ضیاء اکتی سرحدی اور قیل
کریم ڈھیڈی کے جوابات سے پیدا ہوئی۔

اس سب کے باوجود باقی سب حضرات نے قرار داد مقاصد کو تحقی قدم سے تعبیر کیا اور ساتھ ہی قائد اعظم کی گیارہ اگت کی تقریر کے متن کو بھی اسلامی قرار دیا۔ یہی وطن عزیز میں اکثریق موقف بنتا ہے کہ ان دونوں میں تاتھ نہیں۔

اِن سب پہلوؤں سے قطع نظرروز نامہ جنگ نے رائے عامہ کے جائزے میں وہ تمام اُصول یامال کئے جو دُنیا بھر میں معروف ہیں اور جنہیں ایسے جائزوں میں پیش نظرر کھا جاتا ہے۔ مثلاً:

- ایسے جائزے (سروے) اینے چنیدہ افراد کی آ رایر پنٹہیں ہوتے ۔
- ایسے جائزوں میں بغیر کسی ترتیب کے بالعوم معاشرے کے افراد کی آرامعلوم کی جاتی ہیں تاکہ نتائج پہلے سے طے کردہ ایک خاص ربھان کی طرف مائل نہ دکھائی دیں۔ جائزہ نہ کورجوگل ۲۹ افراد پر شتل ہے، اس میں جان بو جھ کر چھا ہے سیکولر افراد کو شامل کرنا جو قرارداد مقاصد کے ہمیشہ سے مخالف رہے ہیں۔
- جائزہ لینے والے اپنی پیند ٹالپند کو ایک طرف رکھتے ہوئے کی خاص موضوع پر رائے عامہ کومعلوم کریں تا کہ اُس کی نوعیت معروضی رہے۔

اس کے برعکس روز نامہ جنگ نے نہ صرف ایسے جائزوں کے معروف اُصولوں کو پایال کیا بلکہ خود اپنے ہی مرتب کردہ جائزے کے برعکس جھوٹی شرانگیز سرخی لگائی کہ ۲۰ فیصد نے قرار دادِ مقاصد کو قائد اُعظم کی اااگست والی تقریر سے متصادم قرار درے دیا ، حالا تکہ متذکرہ جائزے کے مطابق ایسانہیں تھا۔ یعن ۲۲ فیصد خواتین و حضرات قرار داد مقاصد کے حق میں ہے۔ ان میں اکثریت اُن لوگوں کی تھی جو قائد اعظم کی اااگست والی تقریر کوقر ارداد مقاصد سے متصادم نہیں سیجھتے ہے۔

یہ ایک افسوس ناک صورت حال ہے۔ اگر صحافت اور الیکڑا نک میڈیا کے بہی اطوار رہے تو خدانخواستہ ہم نہ صرف اپنے ملک میں شناخت کے بحران میں مبتلا ہوجا کمیں گے، بلکہ شایدا پی آزادی کوئے دے بیٹے س گے۔ یقیناً ہمارے دھمن یہی جا ہے ہیں۔

میڈیا کو کتنا آزاد ہونا چاہیے؟

## میڈیا کوکتنا آزاد ہونا جاہیے؟

یہ سوال کہ صحافت کتنی آزاد ہونی جا ہے بذات خوداس امرکی دلیل ہے کہ اس کی بے لگام آزادی میں پچھالیے مصر پہلوموجو دہیں جو تکلیف کا باعث بنتے ہیں۔وہ مصر پہلو کیا ہیں، اُنہیں جاننے کے لئے بیضروری ہے کہ بیمعلوم کیا جائے کہ میڈیا کن لوگوں کے تصرف میں ہے؟

ہارے ہاں میڈیا میں پانچ قتم کے لوگ پائے جاتے ہیں:

- سیندگویے ، جو ہروقت اپنے او پر کر بلاطاری رکھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ قوم بھی اُن کی سیندگونی کے عمل میں شامل ہوجائے ۔
- تنوطیه یا یاس زده ، جنهیں چاروں طرف مایوی کے گھنڈرات اور دُ کھ کے سوا پھی نظر نہیں آتا۔
- تشکیک پہندیا تکی جو ہر بات کو جھکتے ہیں اور معاشرہ کے مثبت پہلوؤں کو نظر انداز کر کے منفی سوچ پھیلاتے ہیں -
- برخود غلط، جومقام اولی پر بینه کر بات کرتے میں اور ا پناحی سیجھتے میں کہ عوام کوان

اخلاقی قدروں سے محروم کردیں، جو اُن کے تاریخی تشخص کوموجودہ زمانہ میں ممکن بناتے ہیں، اوراس طرح ایک اجنبی معاشرتی ایجنڈے کو اُن پرمسلط کردیں۔ - رجائیت ببند، جوتنقید کرنے سے گریز نہیں کرتے اور دُورسر مگ کے پارانہیں روشنی بھی نظر آتی ہے۔

ان کے علاوہ میڈیا مالکان کا طبقہ ہے، جنہیں الا ماشا الله، دولت اور طاقت کے حصول سے غرض ہے۔ اُن کے اخبارات میں کیاشائع ہور ہاہے یائی وی پر کیا آر ہاہے، بیشا بداُن کی ولچیس کے زمرے میں نہیں آتا۔

اِن میں سے پہلے چار بظاہر نفسیاتی عوارض میں جٹا نظر آتے ہیں۔ لیکن ایسا ہے نہیں، سید کو بی ہویا یاس زدگی منگی ہی ہو یا تشکیک پیندی یا چر برخود غلط فر ہنیت، بیسب شعوری طور پر اختیار کیے ہوئے رائے ہیں۔ ویوانہ بکارخود ہوشیار کے مصدات ،ان کی دیوائگی دانستہ مسلط کردہ ہے۔ وہ آزادی رائے سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے وطن عزیز کی اساسیات کو تبدیل کرنا چا ہتے ہیں۔ ینفسیاتی جنگ کامسلمہ قاعدہ ہے کہ ایک دشمن ملک دوسرے کے خلاف جے وہ وزیر کرنا چا ہتا ہے:

یاس ،احساس محروی ، تشکیک میکی بن اپنے وجود سے نفرت ، شکستگی ،عدم خود اعتمادی اور مستقبل یاس ،احساس محروی ، تشکیک میکی بن اپنے وجود سے نفرت ، شکستگی ،عدم خود اعتمادی اور مستقبل کے بارے میں مایوتی پھیلائے ،اور معاشرے کے مختلف گر وہوں میں منا فقت ، تنگ دلی اور عصبیت کو ہواد ہے، تا کہ ایک ،اور معاشرے کے باتی ایک دوسرے سے محاذ آزائی کے راستے پر چل عصبیت کو ہواد ہے، تا کہ ایک ہی وطن کے باتی ایک دوسرے سے محاذ آزائی کے راستے پر چل جس چیز نے آئیس با ندھا ہوا تھا وہ ختاز ع ہوکر بے اگر ہوجائے۔ اس کے لیے ظاہر ہے میڈیا بی کو کو سینے نام کی ایس مائی ہے۔ سیکولر لانی کے جولوگ یکام کرر ہے ہیں ، وہ جانے بیچا نے ہیں۔ ، جن کو کوسیات کی ہی وہ جانے کہاں ، میڈیا نے ہیں ، وہ جانے بیچا نے ہیں۔ ، میڈیا نے بیچا نے ہیں ، وہ جانے بیچا نے ہیں۔ ۔

جہاں تک حکومت اور میڈیا کے نہ تم ہونے والے تنازعے کا تعلق ہے، اس سے قطع نظر ہمارے ہاں میڈیا کو اُس کے نظر تمارے ہاں میڈیا کو اُس کے نقید کے سامنے جواب دینے گئے ہیں۔ بس ای وقت حکومت کی طرف سے مطالبہ کیا جاتا ہے کہ'' میڈیا پی شد ود کا احترام کرے'' اور ایسے ہی وقت پر الزام نگایا جاتا ہے کہ ''میڈیا فیر ذمہ داری کا مظاہرہ کر رہائے''۔

پیپلز پارٹی کی حکومت کا مسئلہ کچھ اور رہا ہے۔ وہ غلط کام بھی کرنا چاہتی ہے اوراُس پر کی بھی طرف ہے گرفت بھی پندنہیں کرتی۔ اس لئے جب کی غلط کام کی نشاندہ بی کی جاتی ہے واُس کا رویہ ایسا ہوتا ہے جیسے چور چوری کرتے ہوئے پکڑا گیا ہو۔ پیپلز پارٹی کی حکومت کا مسئلہ ایک اور چوری کی مرحک ہم سئلہ ایک اور چوری کی مرحک ہم آلی اور بھی ہے ۱۹۸۸ کے بعد وہ دو و فعہ اقتدار میں آئی ، گر خیانت ، برنظی اور چوری کی مرحک برا را پائی اور افتدار ہے نکالی گئے۔ لیکن چونکہ میڈیا میں اُس وقت و سعت نہیں تھی ہا کخصوص الیکڑا تک میڈیا میں ، وہ اندھر ہے میں واردا تیں کرتی رہی اور محالف کہا نیاں مرکزی کرداروں کے حکومتوں کی حد درجہ خراب کارکردگی پر گرفت کی گئی اور مختلف کہا نیاں مرکزی کرداروں کے حوالے ہے گردش کرتی گئی نے اُن ہے کہا کہ عوام میں اُن کی ساکھ گرر ہی ہو اُن کے منہ ہے ہو اُن کے منہ ہے ہو اُن کی ساکھ گرر ہی ہو اُن کے منہ ہے ہو اُن ہو کہنا ہو کہنا ہو گئی اور اسانی جا عوام کی ہو ہو ہو ہو ہو نہ بنا کر رکھا جا سکتا ہے۔ یہی رویہ کم ویش علا تاکی اور لسانی جا عتوں کا بھی ہے۔

یرویدا نی جگدالیکن بہرطور حقیقت یہی ہے کہ طاقتور میڈیااوروہ بھی اتناوسعت پذیراورجس کی غیر شروط آزادی اور توانائی پرامریکہ اور پورپ حیران ہیں، حکومت کے لیے تگین مسلہ بن گیا ہے۔ بقول ایک وزیر مملکت کے حکومت ، میڈیا پر خودگش حملے کر رہی ہے اور جواباً انہوں نے ٹارگٹ کانگ شروع کر دی ہے۔

یہاچی صورت حال نہیں لیکن وجہ ظاہر ہے ، جب برمرا قدّ ارلوگ سیکہیں کہ '' ہمارے اُو پر تنقید مت کرو'' ۔ اور میڈیا یہ کیے'' ہمیں حق ہے کہ ہم جو کہیں اور جیسے کریں ، آپ ہمیں روک نہیں سکتے ، یا یہ کہ میڈیا نے آزادی چین کرلی ہے'' ۔ تو پھریہ بُعد المشر قین کا مسئلہ ہے جس پر بُل نہیں بنایا جا سکا۔

برقستی سے ہمارے ہال مخرہ پن پکھرزیادہ ہی ہے۔ ہرکوئی اپنے لئے اختیارات سے متجاوز حق ما نگتا ہے۔ بالفاظ دیگرؤہ غیر مشروط آزادی اپنے لئے ما نگتا ہے اور پابندی دوسروں کے لئے۔ مثلاً، کئی عشروں سے برسراقتد ارلوگ میڈیا کے لیے ضابطہ اخلاق کی بات کرتے ہیں، مگر کوئی خاکہ جس پرمیڈیا عمل کرسکے پیش نہیں کرتے۔ جب معاملہ میڈیا پر چھوڑا جائے کہ وہ خود کسی ضابطہ واخلاق کا یابند ہوتو وہاں سے بھی پیش رہتے نہیں ہو یاتی۔

کیکن بیمسئله اتنابھی پیچیدہ نہیں که اس کاحل نه ڈھونڈا جا سکے البتہ چندشرا نکا جیں جن کو دونوں فریقین کوشلیم کرنایڑ ہےگا۔

پہلے قدم پر حکومت کو جا ہیے کہ وہ میڈیا کا حق تسلیم کرے کہ وہ اُس کے غلط طرز عمل کوعوام کے سامنے پیش کرے گا۔ سامنے پیش کرے گا۔

حکومت کا میڈیا کی تقید پرمبالغہ آمیز حد تک حساس ہونا بذات خود ایک بیاری کی علامت ہے، جے دور کرنا ندصرف میڈیا کا فرض ہے بلکہ عوام کاحق بھی ہے۔ بچھ دار حکومتیں جوعوام کے ساسنے اپنے آپ کو جواب دہ محسوں کرتی ہیں، وہ نہ صرف صحیح مشورہ کی طالب ہوتی ہیں بلکہ اپنے طرزمگل

کے ہرونت احتساب کی بھی متنی ہوتی ہیں تا کہ خرابی کا سد باب کیا جاسکے۔ای طرح وہ عدلیہ کو بھی اپنامعاون بھتی ہیں،میڈیااورعدلیہ کے اشتراک ہے اچھی تھرانی ممکن بنائی جاتی ہے۔

لیکن برقسمتی سے پنیلز پارٹی ہمیشہ تضادات کا شکار رہی ہے، وہ جا گیرداروں اور وڈیروں کی حکومت کو موام کی عدالت' اگر اُنہیں ووٹ دے دے تو کیم وہ تقیداور قانون ووٹوں سے بالا ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ میڈیا سے سینگ لڑاتے ہیں، عدلیہ کو وہ تحصیل دکھاتے ہیں، اور فوج پر چنگھاڑتے ہیں۔

حکومت اور میڈیا کے تنازع میں ایک اور افسوس ناک پہلو میھی ویکھنے میں آیا ہے کہ حکومت اپنی کارکردگی پر تقیید کے بارے میں توششیر برہنہ ہے، لیکن جب میڈیا کا ایک ھتہ خود پاکستان کے وجود پر تنظی زنی کرتا ہے اور بار بارکوشش کرتا ہے کہ برطانوی ہندگی تقییم کو فلط ثابت کر ہے، تو حکومت کو کوئی پروانہیں ہوتی، حالانکہ قوانمین موجود میں جن کے تحت ایسے اخبارات اور ٹی وی چینلرکو سزادی جاسکتی ہے۔ یہ پہلواس کئے بھی افسوس ناک ہے کہ حکومت کا اولین دستوری فریفنے مملکت کی حفاظت اور استحکام ہے۔

میڈیا کے دویے میں بھی خامیاں ہیں، جن کی وجہ پچھ مفروضے ہیں اور پچھ تانج حقیقیں ، مثلًا میڈیا کو پیشناس ذبن سے نکال وینا چاہیے کہ آزادی غیر مشروط ہوتی ہے ، الیکی آزادی اس کرہ ارض پر کہیں بھی نہیں ۔ کیونکہ ایسی آزادی جس کا مدار نہ ہو بالآخر افراتفری کی طرف لے جاتی ہے، جس سے معاشرے اور قومیں کمزور ہوتی ہیں۔ اس طرح میڈیا کو اس پہلو پر بھی توجہ دینی چاہیے کہ آگر اُن کے حقوق ہیں تو اس ریاست اور سلمان معاشرہ کے بھی پچھے حقوق ہیں۔ حسکے دسائل ہے وہ ستفید ہوتے ہیں۔

میڈیااور حکر انوں کے اس تنازع میں ایک تیسرافریق بھی ہے اور وہ پاکستانی عوام ہیں، جونی الحال خاموش ہیں، گراندر سے پریشان ہیں۔اخبارات کے بعض کالم اور ٹی وی کے بعض ٹاک شوز اور ڈرامے اُن کے ذہن میں گئ سوالات اُنٹھائے ہیں، جن کا جواب اُنٹیس نہیں مل رہا۔ وہ سوچتے ہیں میک کیسے لکھنے والے اور باتیں کرنے والے لوگ ہیں اور کس مُلک کے باس ہیں کہ این میں کو اُنٹوکا کا موقع فراہم کرتے ہیں؟

بات کھول کر بیان کی جائے تو ہو چھا جاسکتا ہے کہ میڈیا کوکس نے بیا ختیار دیا ہے کہ وہ پاکستان کو بطور ریاست مطعون کرے، یا ہے کہ پاکستان کی تو ضرورت ہی نہیں تھی اور میکہ پاکستان کی تخلیق فی بھی نظری کی مرجون منت ہے، یا یہ کہ پاکستان سامرا بھی سازش کا متیجہ ہے، وگرنہ ہندواورمسلمان ایک قوم تھے۔ ایسا گفر سکوار حضرات ہی تخلیق کر سکتے ہیں۔

ای طرح میڈیا کوکس نے بیتی دیا ہے کہ ؤہ ونظریہ پاکستان کواس صدی کاسب بڑا جھوٹ قرار دے ، اور اس طرح وہ اس تاریخی اجماع کو توڑنے کی کوشش کرے ، جسے خود پاکستان کی پہلی دستورساز آسبلی نے قرار داد مقاصد کا نام دیا۔ اور بعد میں اُسے ذوالفقار علی بھٹو نے ۱۹۷ کے دستور میں رہنما اُصول کا مقام دیا ، یعنی ایسے اُصول جن سے اسلامی جمہوریہ پاکستان کی سمت کا تعین ہوتا ہے۔ بالفاظ دیگر وہ تمام دستوری موضوعات جو تو می اجماع کے نتیجہ میں ۱۹۲۷ء کے عضرے میں طعرے میں طرح ہوگئے تھے، اُنہیں بار بارٹاک شوز اور پرنٹ میڈیا میں زیر بحث لانا، اُن پر طعن اور طفر وشت کے تاب کے کسی جمہوری اور دستوری قواعد میں دُرست سمجھاجاتا ہے۔

ييت ندوستور پاكستان ميذيا كوديتا بهاورند معاشرتي وسياسي نقاضي ميذيا كايدكهنا كه ميهارا

مثلاً میڈیا کو یہ خناس ذھن سے نکال دینا چاھیے کہ آزادی غیر مشروط ھوتی ھے، ایسی آزادی اس کرہ ارض پر کھیں بھی نھیں کی ونکہ ایسی آزادی جس کا مدار نہ ھو بالآخر افراتفری کی طرف لے جاتی ھے،جس سے معاشرے اور قومیں کمزور ھوتی ھیں۔

بنیادی حق ہے ''ایک کمزور موقف ہے۔ کیونکہ کوئی بنیادی حق اپنے اطلاق اور عمل پذیری ہیں ایک مخصوص متن رکھتا ہے، جس سے کاٹ کر اُس کا اظہار ایک مہمل حرکت بن جاتا ہے۔ دوسرے الفاظ میں کوئی معاشرہ اُسی وقت بنیادی حقوق دیتا ہے جب اُسے بقین ہوکہ ایساحق اُس کی بقا، سلامتی ،استخام اور انصاف قائم رکھنے میں معاون ہوگا لیکن اگر بجی حق معاشرے میں امتشار پھیلانے ، اُس کی قوت مدافعت کو کمزور کرنے ، اور اُسے احساس کمتری اور ماہوی و قلست خردگی میں مبتلا کرنے کے لیے استعمال ہو، تو پھر بیسند جواز کھو پیشتا ہے۔ اس کی سیدھی ساوی مثال حق احترام زندگی ہے۔ ریاست کا فرض ہے کہ وہ اپنے شہری کو تحفظ ذات دے ، لیکن اگر وہی شہری کسی گوتی کرتا ہے باریاست کے خلاف ہتھیا را تھا تا ہے، تو وہ بی ریاست اُسے خود مارنے یہ تاریا جاتی ہی سید اُسے خود مارنے یہ تاریا جاتی ہی حال آزادی رائے کا بھی ہے۔

ظاہر ہے ایی صورت حال جومتضاد مفادات کے نکراؤ کے باعث پیدا ہوئی ہو، اُس سے عہدہ براہونے کا کیک ہوں اُس سے عہدہ براہونے کا کیک ہی راستہ ہوسکتا ہے کہ موضوعی موقف کے بجائے معروضیت کو پیش نظرر کھا جائے۔ کیونکہ معروضیت سے ہی ہمیں ؤہ میزان ل سکتی ہے، جس سے ہم انفرادی اوراداراتی رویوں کو بھی یا فلط کہ سکتے ہیں۔ یہ معروضیت اُسی صورت میں ممکن ہوگی جب ہم اسے دستور پاکستان سے لیس گے۔ دستور پاکستان میں شق ۱-الف، ۱۳۱۵، ۱۳۱، ۱۳۱۰، ۱۳۱۰ سے میں بڑی بنیادی اہمیت کی حالل ہیں، جن سے معاشر ہے اور ریاست کے خلف شعبہ جات اورا داروں میں ہم آ جنگی پیدا کی جاست پر لازم اور است بر لازم سے معاشر کے اوراس طرح انتشارا ور بتاہی سے بچا جاسکتا ہے۔ ان شقوں کے مطابق پاکستانی ریاست پر لازم ہے کہ دہ مسلمان شہر یوں کے لیے ایساما حول پیدا کرے کہ دہ آپی زندگیاں اسلامی قدروں کے مطابق گزاریں۔ لیکن ہمارے بال ایک طبقے کی جانب سے اسلامی نظام پر تیز کی بھیجا جاتا ہے مطابق گزاریں۔ لیکن ہمارے بال ایک طبقے کی جانب سے اسلامی نظام پر تیز کی بھیجا جاتا ہے اور لادین نظریات کی ترویخ کھلم کھلاکی جاتی ہے۔ بہت می علاقائی پارٹیوں بشمول ایم کیوا یم اور لادین نظریات کی ترویخ کھلم کھلاکی جاتی ہے۔ بہت می علاقائی پارٹیوں بشمول ایم کیوا یم نے اور لادین فریا ہے۔

دستور پاکستان کی بیشقیں ہمیں بتاتی ہیں کہ مسلمان معاشرے میں فحاشی کی حوصلہ کئنی کی جائے گی، ریاست بذر بیت تعلیم ،میڈیا اور قانون ملک میں وصدت پیدا کر ہے، لیکن بیبال اسانی سیکولر گروہوں نے ملک کولسانیت کے نام پرتقسیم کا کام شروع کیا ہوا ہے اوراب تو ایک دوسرے کو دشنام طرازی اور زبان اور علاقے کے نام پر مارابھی جار ہاہے۔

آئین پاکستان میر بھی تاکید کرتا ہے کہ فارجہ پالیسی کا رجمان مسلمان مما لک کی طرف ہونا چاہیے اور اُن سے ہرادرانہ تعلقات اور اسلامی بنیادوں پر اتحاد اور وحدت ہونی چاہیے، مگر ہمارے بال میڈیانے الا ماشاء اللہ امن کے نام پر مہم شروع کی ہوئی ہے کہ کسی نمسی طرح پاکستان کو انڈیا کی جھولی میں ڈال دیا جائے۔ ایسے تضادات میں کوئی قوم آ سیخ ہیں بڑھ کئی۔ اس شمن میں ہمیں یہ بات بھھ لینی چاہئے کہ آزادی رائے جو کسی آئینی اور اخلاقی دائرہ میں ہو کوئی تعمین اور اخلاقی دائرہ میں ہو کوئی تعمین کے دائرہ میں ہو

مضبوط نا قابل تنتیخ دستاویز ہو،جس سے ہرکوئی فرداورادارہ رجوع کر کے ہدایت لے سکے،اور جسے کوئی حکومت باعدالت نامنسوخ کر سکے اور ندائس پر باہندیاں لگا سکے۔

#### میڈیا کے لیے مکنہ ضابطہ اخلاق

پریس ہاراوہ اہم ترین ادارہ ہے، جواہم تو می سائل پر بوامی رائے کی تھیل کرتا ہے۔ اگر اس کا انداز ملک دشنی کا آئیند داراور کی ہواور بدایک مسلس ہم چلائے رکھے، جس ہے ہماری پاکستانی قومیت پر ابہام کے سائے گہرے ہوتے رہیں، تواس سے لوگوں کا اپنے ملک اور اس کے مستقبل پر اعتاد کر ور ہوتا جاتا ہے۔ اس سے ہماری قومیت کی بیہ عجیب تصویر بنتی ہے اور جمہوریت کا ہمارا بیر زالا شعور بھی سامنے آتا ہے کہ ہم خواہش تورکھتے ہیں کہ ہم ایک مہذب معاشرے کے طور پر زندہ رہیں، کیکن آزادی اظہار کے نام پر افراتفری کا طوفان بھی ہر پاکتے مہذب معاشرے میں سے بیروی ہو یا الیکٹرا کے، الزما آیک ضابط اخلاق کا حامل ہونا چاہیے، حس کی پوری تی ہے ہیروی ہو۔ مملکت کے مفاد کا تقاضا ہے کہ ذیل کا مجوزہ ضابط اخلاق اختیار کی شوت ۱۳ اے اور دستور پاکتان کی شابط اخلاق کی بنیاد پاکستان کے ضابطہ فو جداری کی شوت ۱۳ اے اور دستور پاکستان کی شوت ۲ – الف، ۱۳۱، ۱۳۰۰ اور کا کا جونی چاہئے۔ اگلی روشنی میں جو ضابطہ اخلاق ہے گا،

- میڈیاکسی اخبار، رسالے یاٹی وی چینل کواپیے کسی بیان یا تحریر کی اشاعت کی اجازت نہیں دےگا، جو یا کستان کی تخلیق یااس کے جغرافیہ اور اقدّ اراعلیٰ کے منافی ہو۔
- میڈیا پاکتان کو ہندستان میں ضم ہونے یا اس ہے کسی طرح کے الحاق کے نصور کو پھیلانے میں کوئی مدنہیں دے گا۔ پرلیس نہ تو خود بیسوال اٹھائے گا، نہ ایسے کسی

- مباحث کی حوصلہ افزائی کرے گاجس میں پاکستان کے مقصد تخلیق کو کل اعتراض بنایا گیا ہواوراس کی بقایر بہتان طرازی کی گئی ہو۔
- میڈیا کوئی الی چیزشا تع نہیں کرے گا جو کسی فرد، یا پوری قوم یا معاشرے کے کسی گروہ کواس طرح متاثر کرتا ہو کہ جس سے پاکستان کی سلامتی پر حرف گیری ہوتی ہو یا اس کا اقتد اراعلیٰ خطرے میں بڑتا ہو۔
- میڈیاکوئی بالواسطہ یا بلاواسطہ تعاون ایسے گروہوں کوفراہم نہیں کرے گا، جونفرت اور نسلی اور لمانی عصبیت کی سیاست کرتے ہوئے وفاق سے علیحدگی کی بات کرتے ہوئے وفاق سے علیحدگی کی بات کرتے ہوں۔ ہوں، اور جس مے مسلم شعور دآ گہی متعادم ہوں۔
- میڈیافخش اشتہارات اور تفریحی پروگراموں میں لچرین اور عربانی ہے گریز کر ہے گا۔ ہندوستانی فلمیں اورڈ رامے نہیں دکھائے گا۔
- میڈیادستوریل واضح طور پر بیان شدہ اسلامی نظریے کومختلف فیہ بنانے بیاس کی تخریب
   کے دریے نہیں ہوگا۔
- میڈیانہ تو کوئی ایسی بات لکھے گا، نہ نسلی اور فرقہ وارانہ احساسات کی حوصلہ افزائی یا ایسے گروہ کی حمایت کرے گا، جن کاعمل پاکتانی قومیت کے طلاف نفرت کی سیاست کی گواہی ویتے ہوں۔
- میڈیاا پی رپورٹنگ میں اس امر کا اہتمام کرے گا کہ اُس میں تو ازن ہو، ناانصافی نہ ہو۔میڈیا کو بہ بھی ممکن بنانا ہوگا کہ رپورٹر خمر کو سیکولر زم، لسانیت یا گروہی تعصّبات کا فریم نہیں دے گا۔
- میڈیا ہراس مخص با ادار ہے کو اپنے صفحات میں جگہ دےگا،جس کا خیال ہوکہ اس کی

ایذارسانی ہوئی ہے یا اس کی الی غلط تصویر شی ہوئی ہے جس کی اصلاح وہ مجھتا ہوکہ ضروری ہے۔

یا یک مبل قابل عمل ضابطها خلاق ہے، کیونکہ اس کاخمیر تو می دستور سے اٹھایا گیا ہے۔ اگر اس قتم کے ضا بطے کی پابندی نہ کا گئی تو خدشہ ہے کہ غیر منضبط آزادی رائے مُلک میں انتشار اوراعتاد کا بحران بیدا کر دے گی۔ یہ بھی ممکن ہے کہ عوام اپنے نظریئے اور اقدار کو خطرے میں دیکھ کر ''انتہا پہندی'' کی راہ اختیار کرلیں، اور ملک خدانخواستہ خانہ جنگی میں دھنتا چلا جائے۔

# باب 2 - ا

مسلم قیادت کی ناکامی کا سبب

# مسلم قيادت كى نا كامى كاسبب

اسلام هي هماري واحد صداقت تهي، ليكن هم اس سي وفانه كرسكي

کی ہماری خشہ حالی کا سبب ' سیاس اسلام' کی ناکا می ہے یا قیادت کے بر ان کا سوال ہے؟
اس مسئلے پر بحث ہو سکتی تھی۔ لیکن اس اہم موضوع پر کلام کرتے ہوئے ایک انگریز کی روز نامے کے مقالہ نگار جناب ایس ایم ظفر جو پارلیمان میں ملک کی نمائندگی کرتے ہیں اسیدھی گفتگو کی بجائے آڑھی ترجی راہ اختیار کرتے ہیں۔ جس سے صاحب تجریر کے بارے میں متعلق خوامخواہ شہبات پیدا ہوتے ہیں۔ اگر فدکورہ مقالہ کو لادین انداز ورجمان میں لیا جائے تو اس میں اسلام کو بطور نظر بیرد کرنے کی بات ہوئی ہے۔

لیکن مناسب ہوگا اگر اس مضمون کا تنقیدی جائزہ لینے سے پیشٹر اس کی رُوح اور جو ہر کا اب لباب پیش کر دیا جائے ۔مضمون کے تین جصے ہیں: پہلے میں موضوع گفتگو کا تعارف ہے اس سوال کے ساتھ کہ''کیا سیاسی اسلام ناکام ہو چکا؟''۔دوسرے جصے میں مسلم زُ ممااور قیادت کی ناکا می کا تذکرہ ہے۔تیسرے جصے میں تجویز کیا گیا ہے کہ نیک نفس کرشاتی قیادت کے بجائے

اداروں کی تخلیق کی جائے اوراٹھی پید تکیے ہو۔

بظاہر دیکھیں تو مضمون کی تشکیل کا یہ انداز بالکل دُرست دکھائی دیتا ہے۔لیکن چونکہ مصنف موصوف خود' سیاسی اسلام' کی تعریف متعین کرنے میں ناکا م رہے ہیں،اس لیے پورامضمون این زورادرمفہوم کے حوالے سے سفالط انگیز ہوگیا ہے۔مصنف نے بلائکلف بیتو کہدویا ہے کہ' سیاسی اسلام ناکام ہوچکا' لیکن بیکتے ہوئے ساتھ ہی وہ یہ' کُری' خرجھی سناتے ہیں کہ ''سیاسی اسلام معاشرے کے نچلے طبقے میں اپنا زور دکھا رہا ہے اورمسلمان آبادی کے بھی طبقات میں اس کی حیات نوسا منے آر ہی ہے' ۔ بلاشبہ یہ تضاد بیانی ہے، کیونکہ اگر سیاسی اسلام ناکام ہوچکا تو پھر یہ معاشرے کی کسی بھی سطح پر اپنا آپ کیسے منوار ہا ہے؟ ناکامی تو صرف ناکامی ہوتی ہے!

تو پھر بیسیاس اسلام ہے کیا؟ کیا بیموجودہ نسل کی مسلم قیادت کی بلند با نگ لفاظی ہے جو عوام الناس کی اسلامی اُمنگوں کوفریب دینے کے لیے جاری ہے۔ یا پھر بیساجی اور سیاسی حوالے سے اس جانے پیچانے اسلام کا قصدہے، جسے نافذ کیا گیا ہواور پھروہ ناکام ہوگیا ہو؟

بہرطور جوصورت احوال بھی ہوہمیں اس ذیل میں ناکا می نظر نہیں آتی ۔ کسی نظام کی ناکامیا لیکا تصور لاز فاہس اس پر ہوتا ہے کہ اوّل اُس کاعملاً نفاذ ہوا ور پھراگر وہ اپنے امکانات کے مطابق نتائج نند دے تو ہم کہد سکتے ہیں کہ وہ ناکام ہوگیا۔ اس کے لئے لازم ہے کہ اُسے اُس کے امکانات کی غیر متنازع میزان پر پر کھا جائے اور اُس کی کارکردگی کو وعدوں کے آئینے میں ویکھا جائے۔ ایک کی شرائط کی غیر موجودگی میں موصوف کوناکا کی کا پید کیسے چلا؟

نا کامی کی صورت میں بیجی دیکھنا پڑتا ہے کہ کہیں معاملہ قیادت کی کمزوری ،حوصلے اور صلاحیت

کفقدان کا تو ند تھا۔ یا یہ کہ خودسٹم کے اندرموجودکوئی خرابی تھی، جس کی وجہ سے مقصد حاصل نہ ہورکا؟ دونوں صورتوں میں ذمہ داری کا با قاعدہ تعین لازی ہے کہ اصل خطا کا رکا پہتہ چلے۔ ہماری ولیل یہ ہے کہ اگر ناکا می'' سیاسی اسلام'' کی ہے تو مصنف کو مسلم دنیا میں قیادت کے بحران کی بات نہیں کرنی چا ہے تھی۔ آخر مصوم قائدین کو'' سیاسی اسلام'' کی خام کاری کے لیے کیوں موردالزام تھہرایا جائے؟ زیر نظر مضمون یہ فرق واندیاز کرنے میں ناکا مربا ہے۔ مشلا مصنف نے مصطف کمال اتا ترک ، موئیوکارنو اور ہمال عبدالناصر جیسے زُ مماکی جو فہرست مرتب کی ہے، ہوسکتا ہے انہوں نے'' تاریخ پر نقوش' جیموڑ ہوں جیس اسلام کا کا دوکا ہے۔ لیکن جبال تک اسلامی قدروں کے احیا کی بات ہے، تو ؤہ اس سے منہ مُوڑے دکھائی دیتے ہیں۔ اسلامی قدروں کے احیا کی بات ہے، تو ؤہ اس سے منہ مُوڑے دکھائی دیتے ہیں۔ اسلام سے ہی کرانیں کوئی بھی مات منظور تھی، اور

میں پنہیں کہوں گا کہ موصوف کو اسلام کا علم نہیں۔ لیکن اسلام کو محدود نہ ہی معنوں میں لینا اور نہ ہیں اور شاید الیاغیر اور نہ ہیں اسلام ' کی تفریق کرنا ایک قطعی نامناسب بات ہے، اور شاید الیاغیر ارادی طور پر ہوا۔ بیا کی اسلام کی ترکیب مغربی و نیا میں اریانی انقلاب ( ۱۹۷۹ء ) اور فلسطین میں انفاضہ کے بعد سامنے آئی۔ اس ترکیب کی تشکیل کا مادہ اُ بھرتے اسلام کو تیجھنے میں مغرب کی ناملیت میں مغرب کی ناملیت میں مغرب کی اسلام کی تحریکوں کے خمن میں مغربی فہم کی خرابی میں ، کہ کیے ان تحریکوں نے مسلم عوام میں حرکت اور بیداری پیدا کی اور آئیس لا دینیت اور اس کے بیغیر کا رندوں اور وثمن سے ملے گھر کے جمید یول کے مقابل کھڑ اکر دیا۔ نہ ہب کا روا تی تصور بھے مغرب سامنے لانے کی کوشش کر رہا ہے، نہ ہب کوفر دکا ذاتی فعل قرار دیتا ہے، جس کا سکون و اطمینان اس میں ہے کہ مسائل حیات کے جمیلوں ہے دوررہ کر بس شیخ بھیری اور قا موں کے اطمینان اس میں ہے کہ مسائل حیات کے جمیلوں ہے دوررہ کر بس شیخ بھیری اور قا موں

#### بل کیے جائیں ،تو دا دسجان اللہ۔

دوسری بات یہ ہے کہ اسلامی احیا کا خیال ہی مغرب کے لیے قابل نفریں ہے، کیونکہ سیکور طرز فکر ہے اس کی کوئی نسبت نہیں بنتی مغرب تو یہ سمجھے بیٹھا ہے کہ فد ہب انسان کے ماضی کا دور از کارقصہ ہے، جب دہ عقل ودائش کے حولے ہے ابھی نابالغ تھا۔

تیسری بات بد ہے کہ مغرب اسلام کی سیا ہی اور غیر سیاسی تقتیم چاہتا ہے، تا کہ مذہب ودین ان دائروں سے تجاوز نہ کیا کرے جومغرب نے عالمی سطح پر تھنجی رکھے ہیں۔ بدالفاظ دگر مذہب کو بہ خوشی بیاجازت دی جاسکتی ہے کہ وہ دور جدید کے تناؤ کم کرنے کے لیے بطور سخ آسودگی استعمال ہو، لیکن اے بر برداشت نہیں ہوگا کہ وہ حقیقی زندگی کے سابی ادر سیاسی مسائل حل کرنے کے لیے ایک نظام کے طور پر کام کرے۔ اس طرز فکر کے مطابق اگر اسلام کا داست روکنا ہے تو لازم ہے کہ اُساس کی قوت متحرکہ سے محروم کر دیاجا ہے۔ یہی تباہ کن اور مرگ آسا خواہش تھی، جس نے مغرب کو مجبور کیا کہ وہ ''شری اسلام'' کی ترکیب خلق کرے۔ لاد میوں کو صوفی اسلام اچھا گئا ہے۔ کیونکہ ان کے خیال ہیں اے دنیا ہے کوئی مرد کارنہیں ۔ لیکن ''شری اسلام اچھا گئا ہے۔ کیونکہ ان کے خیال ہیں اے دنیا ہے کوئی مرد کارنہیں ۔ لیکن ''شری اسلام ایسیاسی اسلام'' ہے آئیس چو ہے۔ اسلام کی اس شکل کے لیے لیونت ملامت کا جوانداز اپنایا جاتا ہے، اس کی مظہر ترکیبیں ''جہادی اسلام'' ایسے کہا جاتا ہے جیسے کوئی برجہادی اسلام'' ایسے کہا جاتا ہے جیسے کوئی برجہادی اسلام'' ایسے کہا جاتا ہے باس کی مظہر ترکیبیں '' جہادی اسلام'' ایسے کہا جاتا ہے جیسے کوئی ایراسالم بھی ہے جو جہادی اسلام'' ایسے کہا جاتا ہے جیسے کوئی ایراسالم بھی ہے جو جہادی اسلام'' ایسے کہا جاتا ہے جیسے کوئی ایراسالم بھی ہے جو جہادی ان کے خاصور کوئی تو اسلام'' ایسے کہا جاتا ہے جیسے کوئی ایراسالم بھی ہے جو جہادی ان کاف ہو۔

مجھے یقین کہ اسلام کے متعلق مغربی فکر کے اس ارتقا سے مقالہ نگار نا واقف نہیں۔ بات کھول کر بیان کریں تو یوں بھی کہد کیلتے ہیں کہ بیاسلام کی راہ رو کئے کے مغربی وار دات کا ایک حصہ ہے۔ لہذااگر''سیای اسلام'' کی اصلطلاح استعال ہوگی تو اس سے طل طلب مسکد حل نہیں ہوگا، بلکہ مزید ترانی ہوگ ۔ سب سے پہلے تو خودمصنف کا بیقول شخ ہوکررہ جاتا ہے کہ مسلم دنیا میں قیادت کا حقیقی بحران ہے۔ لیکن جب وہ ریتم ہید باند ہے میں کہ'' سیاسی اسلام'' ناکام ہو چکا ہے تو وہ بے خیالی میں اس مطعون قیادت کو بچاتے ہیں، جے انہوں نے سیح طور پر خطا کار تھم رایا تھا اور الرام یکٹ کر سیاسی اسلام پر جا ڈالتے ہیں۔

تاہم اصل سوال بیہ ہے کہ کیا اسلام کو گلزوں میں بانٹ کر دکھانا جائز ہے، جب کہ خود اسلام ہہ حیثیت ''الدین''نا قابل تقسیم و چودگلی پر مُصر ہے؟ قرآن میں تو اُن لوگوں کو تخت سزاکی وعید دی گئی ہے، جو اس کی بعض باتوں کو مانیں اور بعض کا انکار کریں (سورہ البقرہ:۸۵-۸۵) یہودیوں اور انصار کی کے اس طرز عمل پر گرفت کرتے ہوئے کہ وہ احکامات البی پرعمل نہیں کرتے ،قرآن پاک نے (سورۃ مائدہ:۸۳ میں) ایسے لوگوں کو کافر، فاستی اور ظالم قراردیاہے۔

اسلام کا بیز وراور تحکم اوراس امرکی پوری تاریخ آتی واضح ہے کہ مغرب کے پڑھے لکھے، دیانت وار اصحابِ وانش اسے سلیم کرتے ہیں۔ مثلًا پروفیسر این لیمبٹن (Ann Lambton) اپنی قابل قدر تصنیف State and Government in Medieval Islam میں کہتی ہیں:

> ''شریعہ،مغرب میں سمجھے جانے والوں معنوں میں کوئی قانون کی کتاب نہیں۔شریعہ درحقیقت مسلمانوں کے فرائض کا بیان ہے۔نظری طور پر بیہ انفرادی اور اجتماعی زندگی کے سبحی معاملات بشمول تجارت وحرفت کا احاطہ

کرتی ہے اوراس کے ساتھ ساتھ سیاسی نظام کی بنیا دمہیا کرتی ہے'' ۲ ریاست کی ماہیت بیان کرتے ہوئے پروفیسر کیمبٹن کہتی ہیں:

"(اس نظام میں) ریاست موجود ہے۔ کسی اور جمعیت (اورادارے) کی موجود گی، جواس کے برابریاس سے برتر ہونے کی مدعی ہو،اس ریاست کو کسی طرح محدوز نہیں کرتی ۔" "

جیملٹن گب (Hamilton Gibb) کا بیان بھی بڑا اہم ہے، جب وہ عبد جدید میں اسلامی ورثے کی بات کرتاہے.

> ''(مسلم) کمیونی اس اندهیاری دنیا میں خدائے برتر کی شہادت دیے کے لیے موجود ہے، اور بیہ حکومت کا فرض منصبی ہے کہ قانون کی تنفیذ کا کام انجام دے۔''"

کیااس کامطلب یمی نہیں بنآ کہ اسلام کی اساسی زُوح سے مغربی مفکرین اور صاحب وانش تو آگاہ ہیں الیکن خود ہماری اپنی پڑھی ککھی اشرافیہ اسلام کی ان بنیادی تعلیمات سے بڑی حد تک ناواقف ہے؟

مقالد نگار انتے ہیں کہ: ''اسلام سب سے زیادہ تیزی سے بھیلنے والا دین ہے'' ۔ لیکن پھروہ بہ دعویٰ کرتے ہیں کہ: ''اس وسعت پذیری سے سیاسی اسلام کی قوت اور نفوذ کا اظہار نہیں ہوتا۔ اگر چداس سے یہ بات ضرور ثابت ہوتی ہے کہ اسلام میں بہطور دین کشش اور بروضنے پھولنے کی قوت موجود ہے''۔مصنف کا بہت ہے کہ وہ چاہیں تو اس انداز کا بیان دیں۔ لیکن سے تیمرہ ان کے ذاتی مشاہدے پہنی مانا جائے گا اور لاز نا امر واقعی قرار نہیں یائے گا۔ مشاہ جوانا

یو چھاجاسکتا ہے کہ مقالہ نگار کوآخریہ کیسے معلوم ہوا کہ جولوگ اسلام کوبطور مذہب اختیار کررہے ہیں، ؤہ اُسے اپنے لئے قابلی قبول بنانے کے لئے پہلے اُس کے وجود سے''سیاس اسلام'' کو عُدا کرتے ہیں۔

مذہب کی تبدیلی ایک بہت پیچید عمل ہے۔ سوائے تبشیری (evangclical) عیسائیت کے جو ونیا کے غریبوں میں فلاح عامد کی راہ ہے کام کررہی ہے، اسلام وہ دین ہے جوابیخ پیغام کی قوت کے بل پر پیل پھول رہا ہے۔اس میں خیرات کی ظاہری شکل کی بردہ بوشی میں بُہا بھسلا كرتبديلي فرب كي كوئى كوشش فهيس موراى -اى ليريد بات كهى جاسكتى مے كه بهت سے لوگ اسلام کو اس کی گلیت اور دور جدید کے معاملات سے مطابقت کی وجد سے قبول کرتے ہیں۔ ڈاکٹر عبدالغنی فاروق نے اپنی کتاب میں قبول اسلام کے کئی قابل ذکر واقعات جمع کیے بير\_اس طرح محد حنيف شامد كالله Why Islam is our Choice بم في اسلام کیوں منتخب کیا ) جو دوجلدوں میں ہے ، سوسے زائدافراد کا قصہ سناتی ہے۔ تبدیلی مذہب کے لیکھن یوجایاٹ کوگل دین ہے نکال کر کسی کے سامنے پیش کریں تو اس میں اے کوئی کشش نہیں ملے گی، کیونکہ ایک زندہ و جاوید خدا کے حضور عبادت اور مناجات بھی ادبان کا ایک مشتر کھل ہیں۔ ئے دین میں داخل ہونے والے کوسچائی کی تلاش ہوتی ہے،ایک ایسادین جو طاقت ور معقول اور ہمہ گیر پیغام کا حامل ہو۔ سیاسی اسلام، جواصلاً ساجی تبدیلیوں کا نقیب ہے، بالعوم آنے والوں کی توجہ کا مرکز بنتا ہے۔ایک نومسلم اسلام کو بھرے ہوئے ٹکڑوں میں قبول نہیں کرتا۔ مرد ہو یاعورت ہتید ملی کا فیصلہ اس کی زندگی کا انقلابی موڑ ہوتا ہے۔ ایک نی تلی بامعنی حرکت جس کے دوررس نتائج اور اثرات ہوتے ہیں۔اسلام کونکڑوں میں بانٹنا اور بازیجہ اطفال بنانا' ہم' پیدائش مسلمانوں کامشغلہ ہے کہ جنمیں بغیر کوشش کے مینعمت کی ہےاوروہ اس

#### کی قدر جانے سے عاری ہیں۔

صاحب مقالدی بیآ رز دکردیانت دارادر متحق قیادت کی بات چھوڑ کرساراز دراداروں کی تشکیل پردیا جائے ،کافی لا پینل مسائل کھڑ ہے کرتا ہے۔ اسلامی جمہور بیپاکستان کا دستور، عوامی اُمور انجام دینے دالے افراد کی ابلیت کا با قاعدہ پیاند مقرر کرتا ہے۔ دیانت اورامانت اس فہرست کے اہم ابزا ہیں لیکن یہاں بھی زیادتی لادین جیئے مقتدرہ کی طرف سے ہورہ ہی ہے، جسے بیلے طور پراصرار رہتا ہے کہ دستوریا اس طرح کی دفعات تقطل کا شکار میں ۔ بیا کیسیدھا بے کیک طور پراصرار رہتا ہے کہ دستوریا اس طرح کی دفعات تقطل کا شکار میں توالیے سیدھا ساسوال ہے کہ اگر دستور کی دیانت اورامانت والی شقوں کو بردئ کا رضداد کیں توالیے جان دار اور مغنبوط ادارے قائم کرنے کی امید کیسے کی جاستی ہے، جن کی مقالد نگاراتی جذباتی طلب رکھتے ہیں؟ واقعہ بیہ نے کہ ادارہ خواہ کوئی بھی ہوا پی جبلت اور تخلیق میں مستعدا در معیاری نہیں ہوا کرتا ، کونکہ بیا ہے جو ہر میں محض ایک ذریعہ ہوتا ہے کہ جس ہے کی مقصد کا حصول ممکن بنایا ہوا گی جو اس ادارے میں جو بھی خوبیال ہوں گی وہ دراصل ان افراد کے اضلاق وا محال کا عکس جوال گا جوال کا دارے میں خامل ہوں گے۔

زیادہ واضح بات بیہ ہے کہ کسی ادارے میں موجود افراد اورخود اس ادارے کا آپس کا تعلق ہم زیستگی کا ہوتا ہے۔ اب وقت آگیا ہے کہ ہم موہوم اداراتی کرشمول پرزور دیتے رہنے کی غیر متوازن اور نامسعودروش ختم کردیں اور پوری اہمیت اس امرکودیں کہ ایک مقررہ معیار کے افراد تیار ہوں ، کیونکہ اپنی حتی شکل میں ایک فردہی ادارہ ہوتا ہے۔

مسلم قیادت واقعی نا کام ہوئی ہے۔لیکن یہاں بھی معاملے کے دو پہلو ہیں جونظر انداز نہیں ہونے چاہئیں: ماضی قریب میں یہ تیادت زیادہ تر لادین طبقے کے ہاتھ میں رہی ہے، صالانکہ اس طرز فکر کے مطابق اگر اسلام کا راسته روکنا هے تو لازم هے که اُسے اس کی قوت متحرکه سے محروم کر دیا جائے۔یهی تباه کن اور مرگ آسا خواهش تهی، جس نے مغرب کو مجبور کیا که وه "شرعی اسلام" سے مختلف" صوفیانه اسلام"کی ترکیب خلق کرے۔

ساتھ ہی دکھاوے کے لیے اسلام کا بھی وم بھرتی رہتی تھی کہ مسلم عوام کے ووٹ حاصل کرنے کا یہ آزمودہ نسخہ تھا۔ مزید برال اختیار واقتدار سے چیٹے رہنے کا جواز بھی اِسی سے ملتا تھا۔ دوسری بات بیہ ہے کہ بیسلم قیادت اپنا عقیدے اور ایمان کا مدت سے سودا چیکا بیٹی ہے اور اس کول بات بیہ ہے کہ بیسلم قیادت اپنا تھیں ہے اور ایمان کا مدت سے سودا چیکا بیٹی ہے اور اس کا ایجنڈا میں اپنی بلی قدروں کی کوئی عزت اور تو قیر باقی نہیں۔ ساتی اور سیاسی ترقی کے لیے اس کا ایجنڈا کم وبیش وہی ہے جو مغرب کا ہے۔ زیادہ اہم بات بیہ ہے کہ مسلم ونیا کی قیادت یہ سیجھنے میں ناکام رہی ہے کہ اسلام عام لوگوں کے دلوں پر کس حد تک مکر ان ہے، نیاس قیادت کواس امرکا اور اک ہے، جیسا کہ امر کی سکالر جان ایسپوزیٹو (John Esposito) کہتا ہے، کہ عصری سیاسیات پر بینہ ہی اثرات کیا شکل اختیار کریں گے۔ ۵

ایک اورا ہم حقیقت ہیہ ہے کہ لادین طرز فکر وعمل اختیار کر کے اس نام نہاد قیادت نے مسلم معاشروں میں نظریاتی سہارے کرور پڑے معاشروں میں نظریاتی سہارے کرور پڑے اور ساجی تحرک کو دھچکا لگا۔ بالفاظ دیگر اسلام کی بنیاد پرعوام میں اتحاد دیگا تگت کوفروغ دینے کے بجائے اس لادین قیادت نے حکومت کی مشینری کوخود لوگول کے مقابل لاکھڑ اکر دیا، جومسلم بجائے اس لادین قیادت نے حکومت کی مشینری کوخود لوگول کے مقابل لاکھڑ اکر دیا، جومسلم

#### سوسائٹی کے اندراس تیادت کے سازشی کر دارکو ظاہر کرتی ہے۔

اسلام کے سارے نظام میں موصوف کوشوری کا تصور سب سے زیادہ اچھا لگا ، کیونکہ اس میں پارلیمانی جمہوریت سے ایک مشابہت میں موجود ہے۔ لیکن ؤہ اسلام کے اُن اساسی پہلوؤں سے صرف نظر کرتے ہیں کہ جوشوری کومکن بناتے ہیں، مثلًا: اسلام کی اخلا قیات، اس کی ساجی اور سیاس تشکیل پائے، جو کی ساجی اور سیاس تشکیل پائے، جو خدائے بزرگ و برتز کا مطیع بندہ ہو، اور سرمایددارانہ ساج کی بھد می اور بے ڈھٹگی مادیت کا چاکر اور ظلام نہ ہو۔

مسلم قیادت کے لیے مصنف جو خاکہ تجویز کرتے ہیں، کیا اس میں مذکورہ خوبیوں اور کردار کی بھی کچھ گنجائش موجود ہے بائیس؟ لاریب، صرف شریعہ بی ہمیں عزت و استناد بخش ہے اور خیرو خوبی کے لیے ہماری بڑپ بڑھاتی ہے۔ لہذا کیا ہی اچھا ہوا گراس امر کا ادراک کر لیا جائے کہ شریعہ میں بی ہماری نجات ہے۔ بندہ مسلم جوآج دنیا بھرکا دھتکار اورآفت کا مارا لگتا ہے، ایک بار پھرتاج سلطانی پین سکتا ہے۔

M ——L

قومی خارجہ پالیسی کے تقاضے تزویراتی، ثقافتی اور صحافتی پس منظر میں

## قومی خارجہ یالیسی کے تقاضے

## تز وبراتی ، ثقافتی اور صحافتی پس منظر میں

ایک جاندارخارجه پالیسی کے ممن میں پانچ عناصر فیصلہ کن ہوتے ہیں:

- · ادّل، قومی ضروریات کی ترجیحی فیرست
- · دوم، طیشده تو می مقاصد کے حصول کے لیے تزوریاتی حکمت عملی
  - ~ سوم، مقاصد کے حصول میں حائل مکندر کا وٹو ں کا تدارک
- چہارم، ہمساریممالک میں ترجیحی طور پرہم خیال یادوست حکومتوں کے قیام کی کوشش
- ۔ پنجم، قومی مفادات کے حصول کے لیے بین الاقوامی فضا کو سجھنا اور أے اپنے حق میں استعمال کرنا۔

اوّل الذكر دوعناصرا بني اصل ميں نظري ميں، حالانكہ جو ہرى طور پر أن كاتعلق ملك كى سلامتى عندور اور ان كاتعلق ملك كى سلامتى عندوران كا فيصله خطرے كے تصور اور نوعيت اور قوم كے عزم اور اراد دسے ہے كہ وہ اس خطرہ ہے كہيں نيرور زيا ہونا جا ہتى ہے۔ باتى تين عناصرا كيك دوسرے كے مددگار ہونے كى

وجہ سے خارجہ پالیسی کے نفاذ اور معمولات اور اس پالیسی کی تصوراتی صورت گری ہے متعلق ہیں۔ چناخچہا گرخارجہ پالیسی کی واضح تعریف متعین کرنی ہوتو اس سے مُر ادکسی قوم کاوہ سوچا سمجھااور نیا تلا جواب ہے جووہ اپنی سلامتی اور مفادات کے لوازیات کے حوالے سے پیش نظر رکھے گی۔

ہماری خارجہ پالیسی کی بنیاد اور متعلقات کیا ہوں؟ بیا یک بہت اہم معالمہ ہے کیونکہ ایک متحارب اور بیشتر غیر دوستانہ عالمی فضامیں بیہ ہماری سلامتی کا احاطہ بھی کرتا ہے۔ پھراس کا تعلق اس سے بھی ہے کہ قومی مفادات کو کیسے آگے بڑھا یا جائے۔ ظاہر ہات ہے کہ ایسے سی جواب یار دیکمل کو تاریخ ، روایت اور مکی جغرافیہ کے پیانوں سے نا پنا ہوگا۔

تاریخ اور روایت کسی قوم کی تعریف متعین کرنے میں بنیادی عوامل ہیں۔ وقت کے دھارے میں براجمان میدو حوالے حتی سوال اٹھاتے ہیں کہ کسی قوم کی تعریف کا تعین زبان نبل اور جغرافیہ کرے گایا عقیدہ کرے گا؟اس سوال کا سیدھاا ور راست جواب لازم ہے، کیونکہ اس سے مصلے بوگا کہ ہماری خارجہ بالیسی کا اولین مفادکس بات میں ہے؟

پاکتان قومیت کی تعریف این جو ہر میں صرف عقیدے ہے ہی متعین ہوسکتی ہے، یعنی ایک ایک قوم جوسلمان ہے، اور جوایک مخصوص جغرافیا گی اقامت اور تاریخ کی عطاہے، جس کے پس منظر میں یہاں جنوبی ایشیا میں کم ومیش ہزار سالہ مسلمان دو رِحکومت ہے، اور جو اِس احساس سے میں یہاں جنوبی ایشیا میں کے اُسے تسلسل بخشا اور زمانے کی دست بُر دہے محفوظ رکھا ہے۔

ای لئے جونبی ہم اپنے ملک کی سلامتی کی طرف آتے ہیں توعقیدہ (اسلامی نظریہ) اپنے پُر ے خدوخال اور مطالبات کے ساتھ ہمارے سامنے آگھڑا ہوتا ہے۔ اس لئے اسلامی نظریہ کی بقااوراُس کا تحفظ ہماری خارجہ پالیسی کاسب ہے اہم اور مطلوب عضر ہے۔ یہاس لئے بھی ضروری ہے کہ جو چیز کسی قوم کو وجود میں لانے کا باعث ہوتی ہے، وہی اگر نظر انداز کردی جائے تو اُس کو پس پیشت ڈالنے کارویہ پالاخرخوداُس کی کمزوری اور تابھی کا سبب بن جاتا ہے۔

چونکہ مُلکی سلامتی ہی فارجہ پالیسی کی تفکیل کرتی ہے،اس لئے لازم ہے کہ ممکنت کے اسلامی کروار پر نہ صرف کسی بھی طرح کے حملے کی مزاحمت ہو، بلکہ نت نئے جان وارتخلیقی اقدامات کے ذریعے اس کے اسلامی تشخیص کی مسلسل آبیاری بھی کی جائے، تاکہ ملک مفبوط ہواور وصدت ماحول بیں فارجہ یالیسی اینے مقاصد کے حصول کی طرف پیش قد فی کرسکے۔

اس بنیاوی تقاضے کے پہلوب پہلومملکتِ خداداد پاکستان کی پالیسی کے پانچ مزیدمقتضیات ہیں، جنہیں اوّل الذکرے مدملتی ہے۔ اجمالی کیفیت کچھ یوں ہے:

- کشمیری عوام کے لیے دی خودارادیت حاصل کرناتا کہ وہ ملت اسلامیہ پاکستان کا دست بازوین مکیس ۔
  - ایٹمی صلاحیت کو قائم رکھنا۔
  - افغانستان ،ابران اورد گیرمسلمان مما لک کےساتھ قریبی تعلقات کا قیام۔
    - بنگلہ ولیش کو ہندوستانی اثر ات کے چنگل سے نکالنا اور
      - چین کے ساتھ تعلقات بڑھا نااور مضبوط کرنا۔

چار نہ کورہ ممالک میں ہے افغانستان ہمارے لیے ہم ترین ملک ہے۔ افغانستان کی صورت میں ہمیں نہ صرف جغرافیائی وسعت ملتی ہے بلکہ جرمنوں کے بقول سے ہمارا '' لین زروم'' (Lebensraum) ہے، جس کا مطلب ہے کہ وہ زائد قطعۂ زمین جو ہماری معیشت کی ترقی کے لیمان زمیں۔

چنانچه اگر خارجه پالیسی کی واضح تعریف متعین کرنی هو تو اس سے مُراد کسی قوم کاوه سوچا سمجهاا ور نپا تلا جواب هے جو وہ اپنی سلامتی اورمفادات کے لوازمات کے حوالے سے پیشِ نظر رکھے گی۔

ایک بار بنیادی سلامتی کے بیرنقاضے طے پاجا کیں تو پھران کوکسی برسرِ اقتدارسیاسی پارٹی کی خواہشات برنیس چھوڑ اجاسکتا۔ اور نہ کی غیر شجیدہ ہرزہ سراءا خبار کواجازت دی جاسکتی ہے کہ وہ ان نقاضوں کو ان نقاضوں کو کا نتا پیٹنا پھرے۔ فارجہ پالیسی کا بیر پہلوا تناا ہم ہے کہ کوئی بھی قوم ان نقاضوں کو پورا کرنے اور اپنے امکانات بروے کارلانے کے لئے آخری حدیک جانے پربھی لاز ما تیار رہتی ہے۔ سابق امریکی وزیر فارجہ ڈاکٹر ہنری کیسٹجر کے بقول: ''خطرہ خواہ کتناہی تھمبیر ہویا مزاحت کی نوعیت کا اپنے فاہر بیس کتنا بھی جواز موجود ہو، بین الاقوامی خالفانہ فضا کا سامنا کرنا جائے۔'' وہ اپنی بات کی وضاحت کے لیے برطانہ عظمٰی کے دور عروج کی مثال دیتا ہے۔ اس جائے خیال بیس برطانی وضاحت کے لیے برطانہ عظمٰی کے دور عروج کی مثال دیتا ہے۔ اس کے خیال بیس برطانی نوازہ انگستان کی بندرگا ہوں ... پر قبضہ کے خلاف اعلانِ جنگ سے کھومت کے خیال بیس برطانی ویک مفادات کو مین انداز وں یا کی مداخلت کار کی موات کی حکومت ہوتی۔'' اس کا مطلب بیہ ہوا کہ قومی مفادات کو صف انداز وں یا کی مداخلت کار کی جارت کی قوم کے لازم منادات کے لئے خطرہ بن گئی ہو یا پاس پڑوس میں آگر بیٹھ گئی ہواور وہاں کے حالات دعوت بھل مفادات کے لئے خطرہ بن گئی ہو یا پاس پڑوس میں آگر بیٹھ گئی ہواور وہاں کے حالات دعوت بھل دے دے دیں۔۔

## خارجه بإليسي كي موجوده كيفيت

بہت سے حوالوں سے پاکستان کی خارجہ پالیسی سی متعین سمت سے عاری اورخوار وز بول گئی ہے کہ ترکت تو ہے کین بغیر سی منظم محور کے۔ بشیم کا مسکداس کی ایک واضح مثال ہے کہ جہال ہمیں واضح سفارت کا را نہ جہت نظر نیس آتی ۔ بق خودارادی جے ۱۹۲۸ء کے اتوام متحدہ کی قر اردادوں نے طے کیا تھا، اس وقت سے لے کر دوطر فیہ ندا کرات کا وہ ڈھونگ جس کی حد بندی شملہ معاہدہ نے کی ، اور تیسر نے فراین کی مصالحت سے لے کر کھیم یوں کے لئے جُداگا نہ تو میت کے ظلالے نے کی ، اور تیسر نے وزین کی مصالحت سے لے کر کھیم یوں کے لئے جُداگا نہ تو میت کے ظلالے تی ، ہم ہرتسم کی تجاویز کو گلے لگا نے پر تیار بیٹھے ہیں۔ اُس اندھے کی طرح جو بے ہم تا می ٹریفک کے دورا ہے پر کھڑ ابواورا سے بھونہ آئے کہ اُس نے جانا کس طرف ہے۔

اسی طرح ہندستان اور سارک کے حوالوں ہے ہمارار دیم متعنا دا حساسات اور سادہ سپر اندازی کی حدود کو پہنچا ہوا ہے، جس کے نتیج میں ہمارا ردیمل قطعاً غیر واضح ہے۔ ہندوستانیوں کو وہ سب کچھ ملا جس کی انہیں آرز دیتی، یعنی مشرقی پنجاب کے محاذ ہے ہماری بسپائی اور ثقافتی معاہدہ۔ لیکن پاکستانیوں کو ہر بارامر سکیوں کی طرف ہے صدمہ پہنچایا گیا، اور تھم ملا کہ غلاموں کی طرف ہے صدمہ پہنچایا گیا، اور تھم ملا کہ غلاموں کی طرح ہندستانیوں کی سمت ایک قدم اور بڑھا تمیں۔

سارک کے پاکستانی حمایتی، اسے ہندستان کے خلاف علاقے کے چھوٹے ممالک کا اتحاد بتاتے ہیں، مگرخود ہندوستانیوں کی نظر میں یہ ۱۹۴۷ء سے پہلے کے برطانوی ہندکی متبادل صورت ہے، یعنی مختلف قومیتوں اور ممالک کو باہم جوڑنے کا ذریعہ کہ جس سے بنگلہ دیش، پاکستان اور مری لٹکا کو کنفیڈریشن کے نام پر ایک بار پھر ہندستان کے ساتھ لیسٹ دیا جائے۔ جب ہندستان نے مطالبہ کیا کہ کسی بھی طرح کے بامقصد ندا کرات سے پہلے ثقافتی روابط ضروری ہیں تو ہمارے خارجہ پالیسی کے فیصلہ سازول نے اسے بہت ہلکا اور بے ضرر معاملہ بھیا، کیونکہ خودان حضرات کا نظریاتی طرز فکر (orientation) نہ ہونے کے برابر تھا۔ مثلاً فلم اور فیشن سے وابسۃ آج ایسی مشتاق اور تنمنی پاکستانی خواتین، عدداً قلیل ہی ہموجود ہیں جومنہ کا ذاکقتہ بدلنے کے لیے ہندستانی فلموں میں جسمانی نمائش کو قبول کرنے کے لیے ہندوش آبادہ ہیں۔ برائس کمل کے مضمرات بالکل واضح ہیں۔ جب ایک ہندولڑ کاکسی پاکستانی مسلم خاتون کے عاشق کا کردارادا کرتا ہے تو یہ معاملہ اگر چہ سلولا کیڈ نظار سے کا مکروہ تماشا ہے، لیکن یہی چیزا پنے باطن میں ہندستانی شعور کو بڑھانے کی مکارانہ چال بھی ہے، جس کا ہدف ہمارے وہ وہتی ونفیاتی میں ہندستانی شعور کو بڑھانے کی مکارانہ چال بھی ہے، جس کا ہدف ہمارے وہ وہتی ونفیاتی تحفظات ہوتے ہیں جوکسی قوم کی اوّ لین دفاعی حد بندی ہوتی ہے۔ ایسی ڈرامائی تمثیل اپنے تاثر میں قطعی لادین (سیکول) انداز فکر کی غمازی کرتی ہے، جس میں غد جب اور عقیدہ ٹانوی میں قطعی لادین (سیکول) انداز فکر کی غمازی کرتی ہے، جس میں غد جب اور عقیدہ ٹانوی حدیثیت اعتمار کر لیتے ہیں۔

ایٹی قوت کا مسئلہ بھی اپنی نوعیت کا ایک اور انو کھا معاملہ ہے۔جس میں تال اور آ ہنگ نام کو نہیں۔ عالمی غنڈوں کو دورر کھنے کے لئے جو حکمت عملی اپنائی گئی ہے اُس میں نہ مستقبل بنی ہے اور نہ دنیائے عالم میں پاکستانی کر دار کا کوئی تصور ہی ہے۔ کوتاہ اندیشی اور خود شکستگی ویکھیں، ہم نے اپنی ایٹی صلاحیت سے جوڑ رکھا ہے۔ جیسے علاقے میں ہندوستان ہی واحد ایٹی طافت ہو۔ دُور مارمیز انکوں نے علاقے کو جوئی جغرافیائی میں ہندوستان ہی واحد ایٹی طافت ہو۔ دُور مارمیز انکوں نے علاقے کو جوئی جغرافیائی عمل کردی ہے، وہ بہ فلا ہر نظر انداز کردی گئی۔ اسی طرح یہ امرکہ دہمن کون ہے، عہرائی عطا کردی ہے، وہ بہ فلا ہر نظر انداز کردی گئی۔ وہرے مُر دارخور بھی موجود ہیں۔ ہماری نگاہیں ہندستان ہے کہ جو بی قان کے لیے چینا ہے وہ اُس کے زمیاں کے لیے بھی مزیدار ہے۔ بہم نرم چارہ بننے ہر آ مادہ نظر آ ہے۔ لیکن برخل مقولہ ہے کہ جو بی قان کے لیے چینا ہے وہ اُس کے زمیاں کے لیے بھی مزیدار ہے۔ لیکن برخل میارہ بننے ہر آ مادہ نظر آ

مہ جہ ہیں، چنہیں کوئی بھی پھٹسلا کر پچوبھی ماننے پرآ مادہ کرلے۔ہم بھول جاتے ہیں کہ جب ایٹی تو جب ایٹی تو جب ایٹی تو جب ایٹی تو جب کہ وہ اُس کی تنصیبات کو جناہ کردے گی، تب بدایٹی صلاحیت اُس کی ساری خواہشات اور تمناؤں کے علی الرغم اُس کے کندھوں کا بو جو بن جاتی ہے۔ پاکستان کو یا تو اپنی ایٹی صلاحیت کھوٹی پڑے گی اور یا پھرا کی۔ ایٹی تو تو والاحوصلہ دکھانا پڑے گا۔

ای طرح مسلم اتحاد اور مسلمان ممکتوں کے درمیان قربی تعلقات کے حمن میں بڑی باتیں تو بہت ہوئیں کیکن سوائے اسلامی کانفرنس تنظیم (اوآئی ی) کے ۔ وہ بھی اصلاً ایک کھوکھا ادارہ ہے ۔ ہم نے کوئی قابلِ و کرافد ام نہیں کیا ، حالاتکہ گڑشتہ چار پانچ عشروں سے یہی ہماری خارجہ پالیسی کا بوی حد تک محور و مرکز رہا۔ بین الاسلامی روابط کوئی تھوں شکل اختیار نہ کر پائے ، کیونکہ اداراتی سطح پر کسی طرح کی شجیدہ کوشش ہوئی ہی نہیں ۔ ہم تو اپنے اوگوں کی بیے وصلہ افزائی بھی نہ اداراتی سطح پر کسی طرح کی شجیدہ کوشش ہوئی ہی نہیں ۔ ہم تو اپنے اوگوں کی بیے وصلہ افزائی بھی نہ اور سیر تفری کے لیے چا کیں اور اس طرح ان فطری تمد نی رشتوں کو توامی سطح پر استوار کریں ، جو ہماری وسعت اور بقائے لئے ضروری ہیں ۔ کو بت ، امارات اور سعودی عرب بیں بھی جہال پاکستانی ہنر مندوں کی بڑی تعداد مقیم ہے ، ہمارے لوگ کم وہیش اپنے طنقوں تک محدود رہنے ہیں ۔ ان کی حیثیت اتھاہ سمندر میں بر آ سراجز ریوں کی طرح ہے۔ مقامی آبادی سے دبط خبط کی انہیں کوئی شوق نہیں ، اور اس ذوق کو بڑھانے کے لیے قومی اور ریاحتی سطح پر کوئی رہنمائی موجود کو مسلم سے تبسل سے تبسل کی کوئی شوق نہیں ، اور اس ذوق کو بڑھانے کے لیے قومی اور ریاحتی سطح پر کوئی رہنمائی موجود میں سے تبسل کوئی رہنمائی موجود میں سے تبسل سے

جغرافیائی سطح پر حالت جتنی دگرگوں دکھائی دیتی ہے، وہ دراصل اظہار ہے ہماری اس ناکا ی کا کہ ہم بیرونی حملوں کے خلاف امریان کو کسی فوجی اور معاشی اتحاد پر آمادہ نہیں کر سکے۔ یمی دو طرف تعلق وسیع تر عالمی مسلم اتحاد کا ذریعہ بن سکتا تھا۔ کسی درجہ میں موجود اس خواہش میں سعود ک عرب اور ایران کی چیقائش نے بھی رخنہ ڈالے رکھا۔ برتشمتی سے بیصورت حال بحول کی تو ل ہے۔ مختلف ادوار میں ان دومما لک کا ایک دوسرے کے خلاف شد و تیز انداز ہمارے مفاوات کے لئے سم قاتل رہا، کیونکہ ہم بہر کیف دونوں سے اجھے تعلقات چاہج ہیں ادر یہی وہ دو بڑے ملک ہیں جوسکم بلاک کی تھکیل کے بنیادی معمار ثابت ہو سکتے ہیں۔ معاملے کو اس تناظر میں دیکھیں تو گلتا ہے کہ پاکستان میں میں میں تھی ہے۔ جھڑا بھیلانے کی کوشش مغرب اور ہندستان کی ایک مشتر کے جنگ چال ہے، تاک متنوں مما لک ایک دوسرے سے دور و ہیں۔

کی اور دان کی کیفیت امریکہ کے ساتھ ہمارے تعلقات کی ہے۔ اس کے سامنے تو ہم بہ بس خانہ زاد غلام ہے ہوئے ہیں۔ اس نج پر استوار بدا کیک سفا کا نہ وابنگی ہے جس نے ہماری ساری تو انائی پوس لی ہے ، ہم اپنے خارجی ادر اندرونی اُ مور ہیں آزاد حا کمانہ کر وارا واکر نے کے قابل نہیں رہے ۔ آزاد کی اور اختیارا پنے بلنے ہے خرج کر کے ملتی ہے۔ دوسری تو موں کے خبرات پر بلنے والے آزاد نہیں رہ سکتے ۔ لیکن ہم بدھیٹیت ایک قوم اس حقیقت کو نظر انداز کے خبرات پر بلنے والے آزاد نہیں رہ سکتے ۔ لیکن ہم بدھیٹیت ایک قوم اس حقیقت کو نظر انداز کے رہے اور ان کی کوشش بھی ہوئی ہے ، لیکن اس طرح کی کوشش بیشتر مواقع پر نیم دلا نہ اور بے وقت ہی با کہا کہ اٹھارہ کروڑ کی پھلتی پھولتی قوم ، جو تحض اپنی عددی قوت کے بل پر ایک قابل کو ظافر اس دی گئی اور اس کے باظ طافت بننے اور کہلوانے کی مستحق تھی ، حقیر مالی امداد کے حصول کی خاطر گس دی گئی اور اس کے جو عشرے گزر گئے ہیں ، لیکن اس کے باوجود ہم خوردنی تیل جیسی بنیادی غذا کیں بھی درآ مدکرنے پر مجبور ہیں ۔ نالائقی اور بے سکے بن باوجود ہم خوردنی تیل جیسی بنیادی غذا کیں بھی درآ مدکرنے پر مجبور ہیں ۔ نالائقی اور بے سکے بن

### خارجه ياليسي كربنمااصول

اگر صورت حال وہی ہو جواو پر بیان کی گئی ہے، تو پھر ہماری قومی خارجہ پالیسی کے رہنما اصول کیا ہونے جاہئیں؟ میری نظر میں بیاصول درج ذیل میں:

- نفیاتی وروحانی ساجی ومعاشی اورسیاسی حوالوں ہے، دنیا بھر کے مسلمان ایک اُمت ہونے کے ناطح ایک قوم ہیں۔
  - سبمسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں۔
  - بین الاقوامی تعلقات کے منظرنا ہے میں مسلمان مما لک ایک قدرتی بلاک ہیں۔
    - مسلمانوں کی جان، مال اور ناموں ہے متعلق حقوق نا قابل تنسخ ہیں۔
- مسلمانوں کو کسی بھی بڑی طاقت کے مفادات کے سامنے سرگوں نہیں ہونا جا ہے۔ اُن کاحق ہے کہ عالمی منظر پرخودایک مؤثر قوت بن کررہیں۔

یہ رہنمااصول اُس وقت تک کوئی شوس عملی شکل اختیار نہیں کر پائیں گے، جب تک پھوالحاتی زمین حقائق کی با قاعدہ تخلیق وقعیر نہ ہو۔ایک مُرکی خارجہ پالیسی محض کی درپیش صورت حال کا جواب ہی نہیں ہوتی بلکہ یہ غیر موجود تصوراتی صورت حال میں بھی اپنا ایجنڈا آ گے ہو حاتی راتی ہے۔ ایس خارجہ پالیسی ایک جان دارتخلیق مل ہے، جس کا کسی نظری اُولی پالیسی سے کوئی واسط نہیں بنا۔

مسلم تعلقات کی پرورش اوراس میں عروج حاصل کرنے کے لیے پہلا اہم قدم یہ بونا جا ہیے کہ ہم انگریز کی زبان کے مقابلے میں غلامانہ ذہنی رویے سے جان چھڑا کیں، جسے پھونک پڑھائی ہوئی مین الاقوامیت کے نام پرقطعی غلط طور پر بہت اہمیت دی گئی ہے۔اس معاسلے میں تین

#### اُمور پیشِ نظرر ہیں۔

اولاً ، کوئی زبان محض بمُریا آلزمیں ہوا کرتا۔ زبان کے دوش پرسوار ثقافت اینے اخلاقی عوامل اور نظریات کے ساتھ اُٹر تی چلی آتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ غیروں کی زبان اپنانے والے اُن کی ثقافت بھی اوڑھنے بچھونے پرمجبور ہوتے ہیں۔

ٹانیا، زبان لوگوں کوآپس میں جوڑے رکھنے کا ذریعہ ہے۔ انگریزی زبان کے ذریعے پاکستانی معاشرہ میں جنتی انگریزیت آئے گی، اُسی قدریة قوم اپنے اسلامی دریتے ہے دور ہنتی جائے گی اوریدا ہے آپ کوانگریزی دان دنیا ہے تھی پائے گی۔ حالانکدائس دنیا ہے نداس کا جغرافیائی قرب اور ہمائے گئی ہے اور نداس کے ساتھ اس کا کوئی تاریخی رشتہ ہی ہے۔

ثالثاً، زبان اُس دشمن قوم کے خلاف پہلا دفائی مورچہ ہوتا ہے، جواس سے مختلف زبان ہوتی سے مختلف زبان ہوتی سے محتق ہے۔ دودشن قو تیں اگرایک ہی زبان بولتی ہوں قو زمانۂ امن میں اس بات کا قوی امکان ہے کہ ایک کے جھے بخرے ہوکر مخالف بڑے دھڑے میں شامل ہوتے جا کیں۔ عالم عرب، عربی زبان کی بناء پر ایک ثقافتی حلقہ ہونے کی وجہ سے کامل ٹوٹ چھوٹ اور انتشار سے بچار ہا، کیونکہ عربی نے بی انہیں غیروں کے نظریات سے محفوظ رکھا اور اُن کے آپس کے را بطے بحال رہے۔ باوجوداس کے کہو آبادیاتی طاقتوں کی مخلیق کردہ نئی سرحدوں انہیں کا شیخے اور پھاڑنے نے بیٹی ہوئی تھیں۔

جہاں تک پاکستان کا معاملہ ہے کہ آج کی ہندی رنگ میں رنگی ہوئی اُردو جسے ہندی بنانے میں ہمارے زنادقہ کا خاص کردار ہے، اُس کے وجود کے لئے خطرہ بن سکتی ہے۔ ہماری قومی بدا ممالیوں کی وجہ سے کشش تُقل اب ہندستان شقل ہونے لگا ہے۔ پاکستان اگر ویگر مسلمان

ایک بار بنیادی سلامتی کے یہ تقاضے طے پاجائیں تو پھر ان کو کسی برسرِ اقتدار سیاسی پارٹی کی خواهشات پر نھیں چھوڑا جاسکتا۔ اور نہ کسی غیر سنجیدہ هرزہ سراء اخبار کو اجازت دی جاسکتی هے که وہ ان تقاضوں کو کائٹا پیٹٹا پھرے۔

ممالک کے لیے گونگا ہے تو ہندیت میں رچی ہی اُردوا کے ہندستان کے لیے ناطق بنا دیق ہے۔ یہ ایسی صورت حال ہے جو پاکستان کومغرب میں واقع اسلامی و نیا کے لیے مستقلاً اجنبی بنا کررکھ دے گی۔ مثلاً دیکھیے کہ لاکھوں پاکستانی بھارتی فلمیں دیکھتے ہیں جوائن کی پسندونا پسند پر اثر انداز ہورہی ہیں اور آ ہستہ آ ہستہ غیر شعوری طور پراُن کے ہندستان کے بارے میں حقیقی تحفظات میں کی آربی ہے، بلکہ اُ سے برداشت کرنے کا بھن حلقوں میں رُحجان بھی پیدا ہور ہا کہ ہوئی اور نینجناً سیاحت کا ہے۔ جب بھی ذرازیادہ خوشحالی آئی اور دونوں ملکوں کی باہمی تحقی کم ہوئی اور نینجناً سیاحت کا سلمہ عام ہوا تو ثقافتی بہاؤ ہندستان کی طرف رہے گا۔ وجہ یہی ہندوانہ اُردو ہوگی، جے ہمارا صحافتی طاکفہ ۱۹۲۷ء ہے مسلمل دود ھیلار ہا ہے۔ یہ بربادی کا راستہ ہے کیکن تا حال ہمارے یالیسی سازوں کوائی کا احساس نہیں ہویایا۔

ای طرح بیامر بالکل واضح ہے کہ ہمیں اپنے لوگوں کو انگریزیت میں ڈو بنے سے بچانا ہوگا، کیونکہ ہمارے تو می اور ملی مفاوات کا شخفظ نہ انگریزی اپنانے سے ہوگا، نہ ہندی زدہ أردو ہے۔ ایک ہمیں مغرب سے نتھی کرتی ہے، دوسری ہمیں جنوبی ایشیا میں محدود کر کے محض علاقے کی ایک دوسری قوم بناتی ہے۔ اردوزبان کا جوسلسلہ عربی اور فاری سے ٹوٹ چکا ہے، اُسے لاز مادو بارہ جوڑا جانا چا ہے، تا کداس کی مخصوص عربی ترکیب اور ڈھب بحال ہو۔ بلکہ پاکستان میں عربی اور فارسی ایک بار پھرا گریزی کی جگہ لیں۔ اگر ایک امریکی گریجویٹ کو مجود کیا جاسکتا ہے کہ دہ کم از کم ایک بور پی زبان ضرور کیسے، تو ہم اپنے طلبہ ہے کیوں نہ کہیں کہ وہ عربی یا فارس زبان میں ضروری مہارت حاصل کریں؟ امریکی اگر اپنی فارجہ پالیسی میں ضرورت کے تحت کمی بور پی زبان پر زور دیتے ہیں تو اس کی وجہ بورپ ہے اُن کا خونی رشتہ ہے۔ اس تناظر میں ہم شرقی اور اور ایسے ہیں واس کی وجہ بورپ ہے اُن کا خونی رشتہ ہے۔ اس تناظر میں ہم شرقی اور مطاور مغربی ایشیا ہے اپنے گہرے رشتوں اور تاریخی روابط سے کیے صرف نظر کی ہے۔ اس تناظر کی میں ساری لفاظی کے باوجود ہمارے توام کی آکٹریت ایرانیوں، ترکوں، وسط ایشیا کی مسلمانوں میں ساری لفاظی کے باوجود ہمارے توام کی آکٹریت ایرانیوں، ترکوں، وسط ایشیا کی مسلمانوں خبیں ہوتا، تب تک مسلم دنیا ہے ہمارے تعلقات تحض سطی بلکہ ڈانوا ڈول رہیں گے۔ ہم ہندستانی ثقافت کے سامنے موم کی ناک بنے رہیں گے اور مسلمانوں کی علاقائی کیے جہتی کے ہندستانی ثقافت کے سامنے مول گے۔ یاد والے ہوتا ہوں باری فارجہ پالیسی کے اقد المات جوش وجذ ہے ہے کہ مواری فاہت ہوں گے۔ یاد مربا چا ہے کہ اسلامی تہذیب کے لیے مغربی تہذیب آگر بدترین ہے تو ہندی تہذیب اس کے رہیں گے ادر کی تھو ہندی تہذیب اس کے ماتھ گھناؤنی بھی ہے۔

## فارجه ياليس پرميذياكا ثرات

خارجہ پالیسی کی تفکیل پرمیڈیا کے اثرات ایک اورغورطلب پہلو ہے۔ بطورایک ٹی اُ مجرتی اور تیزی ہے اثر انداز ہونے والی حقیقت کے میڈیا کے بعض پہلو بالخضوص اس کی موضوعیت نے ہمیں خارجہ پالیس کے حوالے ہے و باؤیس رکھا ہوا ہے۔ ولیم جیمز اور کارل حیسپر ز کے الفاظ مستعارلوں تو میں یُوں کہوں گا کہ ہمارے سامنے ایک الیی باڑوالی کیفیت (boundary) ہے، جس سے فرار کی کوئی صورت نہیں۔ ہمیں ہبر کیف ای میں راستہ بنا کراپنے لئے زندگی آسان بنانی ہوگی۔ نہیں تو ہمارا حلیہ اتنا بگڑ سکتا ہے کہ پہچاننا مشکل ہوجائے گا۔ میرے خیال میں بیام ہماری خارجہ یالیسی کا بہت اہم پہلو ہے۔

ابھی چند برس کی بات ہے، کہا جاتا تھا کہ: ''ٹیکنالو بھی کا کوئی مخصوص چیرہ اور عقیہ دنہیں ہوتا۔ یہ نہ مسلمان ہوتی ہے نہ کا فر'' کسی حد تک بظاہر یہ بات صحح ہے۔ البتہ جو بات ہم فراموش کر پیٹھتے ہیں وہ یہ ہے کہ اگر چہ ٹیکنالو بھی کسی اقداری پیغام ہے عاری ہوسکتی ہے، یا یہ کہ اس کے فوری نتائج واثر ات چندال نمایاں نہ ہوں، تاہم ہے ہمیں غیر شعوری طور پر اور جیران کن حد تک بدل کر رکھ سکتی ہے۔ مثلاً زمان و مکان کی بات لے لیجئے۔ وقت اب بھی ہے کراں شکسل سے بہتا چلا جارہا ہے اور مکاں اب بھی ہمیشہ کی طرح طبیعی خصوصیات کی حامل ہے۔ گرشکیانالو بھی نے ان دونوں حقائق کے معنی بکر بدل دیے ہیں۔ ہمارانہم وقعة راس شمن میں کافی تبدیل ہو چکا ہے۔ وونوں حقائق کے معنی بکر بدل دیے ہیں۔ ہمارانہم وقعة راس شمن میں کافی تبدیل ہو چکا ہے۔ ماضی میں اس طرح کی سوچ کا کوئی امکان نہ تھا۔

مثلاً دیکھیے، توپ کا گولہ زیادہ سے زیادہ چند کلومیٹر تک مار کرسکتا تھا۔ لیکن اسے اُن دُور مار میراکلوں نے قصد کیار بینہ بنادیا ہے جو ہزاروں کلومیٹر دور کسی ہدف کو اُڑا کرر کھ سکتے ہیں۔ بید میکنالوجی کا کارنامہ ہے جس نے زمین کی طنا ہیں تھینج کی ہیں اور فاصلوں کے متعلق قبل از الیکٹرا تک پیانوں کو طبیعی حوالوں ہے بے کار بنا کر رکھ دیا ہے۔ اسی طرح دریاؤں اور پہاڑوں نے ہیئے قوموں کے لیے ایک محفوظ محیط اور نا قابلی عبور سرحدوں کا کام دیا۔ اب اعلیا تک بید دونوں ہی ہے اثر ہو چکے ہیں۔ کوئی سرز مین جے دیکھنے کے لیے مہینوں کے سفر کرنے پڑتے دونوں ہی ہے اسٹر کرنے کے سے دونوں ہی ہے ایک مفرکر نے پڑتے

تھے، اب برتی کل پرزوں کے طفیل چند لمحوں میں اپنی ساری ساجی ومعاثی تفصیلات ومناظر کے ساتھ ہماری نگاموں کے سامنے ہوتی ہے۔الیکٹرا مک دور سے پہلے انسانوں پر نیکینالوجی کا آتا گہرااور پُر اسرارائز بھی نہیں دیکھا گیا۔

مجھی وہ دن تھے کہ بیز مین لمبی چوڑی، فراخ اور کھلی کھلی گئی تھی۔ اب عالمی سطح پر تنگی کا شکار محسوس ہوتی ہے۔ مخصوص جغرافیہ جس نے کسی قوم کو زبان و مکان کے حوالوں سے بیگا گئی اور کیتائی بخشی تھی، اب اُس میں شگاف پڑ چکے ہیں۔ محفوظ ترین سرحدات بھی اس خلائی لہر کے بہاؤ میں ہے بس جو کسی دشمن فریعے سے خارج ہوکر آرہی ہواوراً س کے لوگوں کو متاکثر کرسکتی ہے۔ ماضی نے بیتماشہ کس نے دیکھا تھا۔ لیکن اس ہمہ گیری کے باوجود اس فریب خوردگی سے بہتا جا کہ باوجود اس فریب خوردگی سے بہتا چاہے، جس تاثر میں اس و نیا کے چودھری مبتلا رکھنا چاہتے ہیں کہ اب ہم عالمی گؤں (global village) کے باشندے ہیں۔

''عالمی گاؤں'' کی اصطلاح بارشل میکلوبین نے وضع کی تھی ، کیونکہ اس نے تربیل معلومات میں آنے والی تبدیلیوں کے سامنے جغرافیا کی بندھنوں کی ٹوٹ بھوٹ دکھیے لی تھی۔اس کے خیال میں معلومات اور اطلاعات جس رفتار ہے سفر کرتی ہیں ،اس سے لوگوں کے درمیان فاصلوں کی کی وہیثی کا فیصلہ ہوتا ہے۔ نیز بیزی قربت اور بھسائیگی دیجی طرز زندگی سے مشابہ تصور کی گئی ، جہاں کے باتی بے گائی کے بجائے ایک دوسرے کے دُکھ تھے بائمنالازی تبجیتے ہیں۔لیکن پھر حب معمول مغرب نے بیاصطلاح اُنچک کی اور اس کا یکسر من مانا، غلط اور مخصوص استعمال شروع کردیا۔اب اس کا مطلب بیہ ہے کہ عالمی کیے جبتی کے نام پر تیسری دنیا کے وسائل لو نے کھوٹے جا کمیں ، اور دنیا کی اقوام گاؤں کے واحد سفاک اور ظالم چودھری ، وڈیرے یا خان اور اس کے بالتو خنڈوں کے سامنے مجبور اور بے بس بھیٹروں کی طرح زمین جا شے دہیں۔

صحافت اورالیکٹرانک میڈیا کے شعبول کی نوعیت ،افراد اور معاشر ہے پر اِن کے اثرات کے حوالے ہے مارشل میکلوئن نے گہرا اور بنیادی مطالعہ کیا ہے۔ میکلوئن کا طرز استدلال ایک عام قاری کے لیے، جو اِن شعبہ جات ہے پوری طرح باخبر نہ ہو، نسبتاً پیچیدہ اورنا قابل فہم ثابت ہوسکتا ہے۔ آسان لفظوں میں اُس کا کہنا ہے کہ: 'ترسیل معلومات کا مخصوص ذر بعداُن اسالیب کوشعین کرتا ہے کہ جن سے انسانی محسوسات اور تجر بات کوتر تیب اور نظم دیا جاسکتا ہے۔ اس کا اضحار اُن مخصوص حواس ہے ہے، جنہیں میڈیا حرکت میں لاتا ہے۔ اس اس بنیاد پر وہ صحافت یا اشاعتی میڈیا کواعلی سطح کا پُر اُٹر اور گرم ذر بعد قرار دیتا ہے، کیونکہ یہ پڑھنے والے کو بھری اور انشرادی منطق اور شعور عطا کرتا ہے۔ چنا نچہ قطعا جرت نہیں ہوتی کہ پرنٹ میڈیا ''انفرادیت اور قوم پہتی'' کوجنم دیتا ہے۔ ''اس کے برغس'' الیکٹرانک میڈیا'' جو اپنی اصل میں کسی فرد کے قوم پہتی'' کوجنم دیتا ہے۔ ''اس کی متنافض نوعیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بتاتا ہے کہ'' بیم میں انسان کی متنافض نوعیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بتاتا ہے کہ'' یہ میں میکلوئن اس کی متنافض نوعیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بتاتا ہے کہ'' یہ میس میکلوئن ہوئی کہ رائیوں تک ملوث ضرور کرتا ہے کہن جوش و جذہ باور حرکت وعمل پڑئیں اُبھارتا۔'' م بقول میکلوئن ہوئی کہ وزیعیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بتاتا ہے کہ'' یہ میس میکلوئن ہوئی کہ وزیعیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بتاتا ہے کہ'' یہ میلوئی میکلوئن ہوئر ویکر بیاں اُبھارتا۔'' م بقول میکلوئن ہوئر ویکر بیاں اُبھارتا۔'' م بقول میکلوئن ہوئر ویکر کیاں وہ اس میکلوئن ہیں بیان ہوتا ہے:

(the medium is the message) "زريعة الملاغ بى پيغام ب

نیل پوسٹ مین (Neil Postman)اس ہے بھی آگے جاتا ہے۔اُس کا قول ہے کہ''زمانۂ حال کے ذرائع ابلاغ ہمارے احساسات کی توسیع ہے بھی کچھ بڑھ کر ہیں، کہ حتی طور پر کہا جاسکتا ہے بیاتو خودزندگی کا کنابہ بن چکے''۔ ابلافی ذرائع کی اس نوعیت اوروسعت کے ہوتے بیسوال بھی پوچھا جاسکتا ہے: کیا میڈیا ہماری خارجہ پالیسی کی تشکیل میں ممہ ومعاون ہوسکتا ہے؟ اس کا جواب بال میں ہے۔ لیکن کیا میڈیا خارجہ پالیسی تشکیل دیتا ہے؟ یہاں پر جواب بال بھی ہوسکتا ہے اور نہیں بھی۔ بال اس لئے کہ میڈیا کسی متوقع واقعے کے متعلق وفو رجوش اور اور بیجان اُبھارسکتا ہے۔ نیز کسی خارجی مفروضے میڈیا کو منصہ، پر بیثانی اور خوف کی کیفیت بھی پیدا کرسکتا ہے۔ لیکن سے کہنا کہ میڈیا خود این طور پر خارجہ پالیسی وضع کرسکتا ہے، سادگی کی بات ہوگی۔ کیونکدام یکہ اور برطافیہ جسی "کلیڈ آزاد" جمہور بیول میں بھی، جن کی جاری لادین اشرافیہ بندگی کی حد تک معتقد ہے اور جو دنیا کے سامنا ہے ایک وار کی طور پر بیش کرتی ہیں، میڈیا کو خارجہ پالیسی اُمور میں واحد دنیا کے سامنا ہے تا۔ بلکہ بچ یہ ہے کہ ہر ملک کی ہیئت مقتدرہ میڈیا کو پہلے سے طے شدہ خارجہ پالیسی مقاصد دنیا کے سامنے بیش کرتی ہے۔ کہ ہر ملک کی ہیئت مقتدرہ میڈیا کو پہلے سے طے شدہ خارجہ پالیسی مقاصد دنیا کے سامنے بیش کرتے کے لئے استعال کرتی ہے۔

اس کے برعکس بیالٹا تماشہ تو صرف ہمارے ملک پاکستان میں دیکھنے کو ملتا ہے کہ ابلاغ کے ہردو ذرائع بیہ حوصلدر کھتے ہیں کہ قوم کے انتہائی قابلی احترام تصورات تک کی نیخ کئی کرنے ہنیں جھکلتے ،اور بڑی ڈھٹائی کے ساتھ قدم بہقدم آگے بڑھتے جارہے ہیں۔ یہاں تک کہ ملک کے تزویراتی تفاضوں کو بھی لیسیٹ میں لیا جار ہا ہے اور کوئی نہیں جو فطری اور قابلی قبول آزادی اظہار کوگالم گلوچ اور بے ہودہ گوئی کی نجاست سے بچائے۔ بہایں ہمہ صحافت اور الیکٹرا کک میڈیا کا ایک اور قابلی غور پہلو بھی ہے۔ یہاری بقستی ہے کہ یہ پہلو کی طرف ہے۔ ہماری بقستی ہے کہ یہ پہلو کی طرف ہے۔ ہماری بقستی ہے کہ یہ پہلو کی طرف ہے۔ ہماری بقستی ہے کہ یہ پہلو کی طرف ہے۔ ہماری بقستی ہے کہ یہ پہلو کی طرف ہے۔ ہماری بقستی ہے کہ یہ پہلو کی طرف ہے۔ ہماری بقستی ہے کہ یہ پہلو کی طرف ہے۔

میں اس سوج میں حق بجانب ہوں کہ اگر آپ کسی قوم سے ساجی نظام کے نقافتی عضر کو تبدیل کردیں تو انجام کار آپ اس کی خارجہ پالیسی بھی بدل کر رکھ سکتے ہیں۔ پاکستان میں سے کام دو سطحوں پر ہور ہاہے: ایک تو نظری یا تصوراتی سطح ہے، جبکہ دوسری ثقافتی سطح ہے۔ اوّل الذكر سطح پر چند تصورات غالب ہیں، جن كا ہمارے صحافتی حلقوں میں تسلسل سے ذكر ہور ہاہے۔ مثلاً:

- ہندستان کی جگہ بھارت کے لفظ کا استعمال ۔
- برصغیر ہند کے تصور کوسیات وسیات کے طور پر استعمال کرنا۔
- الی نقشه نولیی جس میں پاکستان اور ہندستان کو یکجا دکھاتے ہوئے'' ہندو پاک نقشہ''
  - كاسرنامه دياجا تاہے۔
  - آزادی کے بجائے تقسیم ہندگی ترکیب کا استعال۔
  - سندهاورگنگا کی تهذیبوں کوایک ہی سلسلہ دکھانے پرزور۔
  - جغرافیانی اور تاریخی حقائق کو برصغیرے چو کھٹے میں بیان کرنا۔
    - " السلام عليكن كى جكه "آ داب عرض كى تروت كي -
  - سیکولرانسانیت نوازی کوسرا ہنا الیکن مسلم ثناخت کی نوبین وتحقیر کرنا۔
- برترین حرکت بیہ ہے کہ اسلام کو فرسودہ نظام بتایا جاتا ہے۔ اسلام کے مساوات انسانی
   پہلو کی تحسین ، لیکن اُسی سانس میں اس کے سابق ، معاثی اور سیاسی نظریات کو ازمنہ وسطی کی وحشت قرار دینا۔

ہاری صحافت ماسوائے چندانشٹنائی مثالوں کے اس غلیظ مہم میں مسلسل بختی ہوئی ہے۔

قدروں کے حوالے سے ایک ایس ثقافت پروان چڑھائی جارہی ہے، جواجماع ضدّ بن ہے اور جوایئی اصل میں شہوت وہوں کا مرقع اور ہندی یور کی ثقافق کا مرکب ہے۔

اس صحافتي مهم پرمتزاداليكثرا تك ميثريا كاثرات بين البلاغ كاليذرابيد چونكدتا ثريذ بري كا

میں اس سوچ میں حق بجانب هوں که اگر آپ کسی قوم کے سے اسماجی نظام کے ثقافتی عنصر کو تبدیل کردیں تو انجام کار آپ اس کی خارجه پالیسی بھی بدل کر رکھ سکتے ھیں۔

حامل ہے اور ناظرین کے سامنے بار بار مخصوص امثالات (imagery) لاتا ہے، اس کئے یہ ہمارے باطن کی صورت گری کرتا ہے۔ اس سے ہمارے جذبات اور میلانات کا زُخ بدلتا ہے اور ہماری قوت متخلے دھندلاتی بلکہ مکدّر ہوتی رہتی ہے۔

سان اورنفسیات کے ماہرین کسی کے ذہن وسوج کو مظم کرنایا منتقر کرنا چاہیں یا کسی کی بات اخذ کرنے کی اہلیت مثاثر کرنا چاہیں تو معاطع کا سیاتی وسباق ان کا سب سے طاقتور آلہ ہوتا ہے۔ خیالات کی ہد سے تا ثیرا لیک مخصوص سیاتی وسباق میں بڑھائی جاسکتی ہے۔ چنانچہ پاکستان کو برصغیر ہند میں رکھ کرد کی مخت کا مطلب ہے کہ اس کا تعارف ایک ایسے ملک کے طور پر ہوجو برصغیر ہند میں واقع اور اُس سے متعلق ہے۔ بیا کہ عیارانہ اور شاطرانہ مثق ہے، جو اس امر واقعی پر دہ ذالے کی کوشش ہے کہ پاکستان اور ہندستان دوقعلی مختلف اقوام کے مکن ہیں۔

ای طرح ہندستان کی جگہ بھارت نام استعمال کریں تو ہدے ۱۹۴۷ء کی مابعد کی صورت حال کو ایک اور بل دینے کے مترادف ہے۔ انڈیا کی جگہ بھارت کہیں تو بیرحال کی جغرافیائی اور سیاسی حقیقت ہے صرف نظر کرتے ہوئے برصغیر ہند کو بطور جغرافیائی اکائی برقر ارر کھنا ہے۔ مثلاً جب ۱۹۲۷ء میں تحریکِ آزادی کے نتیجے میں برطانوی ہندکی تقسیم ہوئی اور یا کتان و نیا کے نقشے پر نمودار ہوا تو یہ اچا تک کہیں خلاء سے وجود میں نہیں آیا تھا، بلکہ برصغیر پرمسلمانوں کی کم وہیش بڑارسالہ دور حکمر انی کا جاری تسلسل ہے۔ آج ہماراصحافق حلقہ ہمیں باور کرار باہے کہ جغرافیہ کی گفی نہیں ہونی چاہیے۔ اور یہ کہ برصغیر ہندایک اکائی ہے۔ نیز یہ کہ ۱۹۴2ء نے دومما لک کو وجود میں آتے دیکھا جن میں سے ایک بھارت تھا اور دوسرا پاکستان۔ جمھے یہ کہتے ہوئے کوئی مشکل پیش نہیں آرہی کہ یہ دراصل ہندوستانی ہیت مقتدرہ کا نظریہ ہے، جوا کی مخصوص ذہن بنانے کے لئے ہمارے یہ لیں میں آمو ختے کی طرح دبرایا جار ہاہے۔

ای طرح کسی پاکستانی مسئلہ پر کلام کرتے ہوئے بعض مقالہ نگار روانی میں اُس مسئلہ کو برصغیر

کے سیاق وسباق میں رکھ کرد کھنے لگتے ہیں۔ مثلاً پاکستان میں غربت کا سوال زیر بحث ہوتو
تہمید کچھ یُوں باندھی جاتی ہے کہ غربت برصغیر کا مشتر کہ مسئلہ ہے۔ حالانکہ یہ قطعاً بے جوڑ
موضوع گفتگو ہوتا ہے۔ اس تہبید کے بعد پاکستان میں غربت کی بحث چھیٹر دی جاتی ہے کیکن
میٹل بے سوچ سمجھے نہیں ہور ہا۔ یہا یک جائی اُوجھی حرکت ہے جس کا مقصد قار کمین کے ذبان
میں کچھے خصوص خیالات بٹھانے ہوتے ہیں۔ اُن کویقین ولانا ہوتا ہے کہ وہ کسی آز اداد رمختلف
پاکستان میں نہیں رہ رہے ، بلکہ برصغیر ہندنا کی سیاسی جغرافیا کی حقیقت کا حصہ ہیں۔

شافتی سطح پر السلام علیم کی جگه آن اواب عرض کارواج عام کیا جار ہا ہے۔ تلگ ، جوخاص طور پر نسوانیت کا ہندی ندہبی نشان ہے، پاکستانی خوا تین میں فیشن بنیا جار ہا ہے۔ بالخصوص فلموں میں اس کی نمائش عام ہے اور سیکولر ذرائع ابلاغ اس کی حوصلدا فزائی کررہے ہیں۔خوا تین کی عربیاں کمر بھی دوبارہ فیشن بن گئ ہے۔ یہ بات تو سمی کو یاد ہی نہیں رہی کہ ساتر لباس کے معاطم میں اسلام کتنا حتاس ہے۔ ثقافت کا ایک ملخوبہ تیار ہورہا ہے۔فلموں اور ٹی وی دی راموں کے کردار چندا گریزی الفاظ اسینے مکالموں میں عام استعال کررہے ہیں: "جھیک

یُو''،''سوری''،''ایکسکیو زئ'''او کے' وغیرہ ہماری علاقائی اور تو می زبانوں میں اب عام اور معروف الفاظ ہیں۔ لباس میں چند تبدیلیاں نمایاں نظر آتی ہیں جن میں دو پشہ یا اوڑھنی سکڑتے محروف الفاظ ہیں۔ لباس میں چند تبدیلیاں نمایاں نظر آتی ہیں جن رسوائی لباس کا جزو بھی نہیں سکڑتے دیجی بہن چی ہے۔ بلکہ بیشتر صور توں میں بیاب ہماری خوا تین کے طرز حیات میں دَر ربا نے مودونمائش، جو مادی نقافتوں کی شان اور پہچان ہیں، ہماری خوا تین کے طرز حیات میں دَر آئے ہیں۔ او پر سے بات محصل علے اور سینہ سے شروع ہوئی، جبکہ نیچ سے رواجی شلوار کے پائے اُس نظر آنا شروع ہوئی وی دیکھیرے وراجی شار آنا شروع ہوئی ہیں۔ جبکہ ' بیوٹی یارل' کے پھیرے ورتوں کی زندگی کالازی حصہ بنتے جارہے ہیں۔

سو چنے بچھنے والوں کو یہ جان کر حیرت نہیں ہوگی کہ مافیا کے انداز میں ایک زیرز میں کچر بھی ہے جس کا مطلح نظر ایک ظاہر دارانہ زندگی، اسراف و تبذیر، بازاری بن اور شراب و کہاب سے عبارت ہے۔ اس ذوقِ اکل وشرب کے ساتھ ساتھ ایسے اشہارات ادر صحافی بھی ہیں جو ایک دوسرے کی پشت بناہی کرتے ہیں۔ یہ دونوں گرہ صدود قوا نین کا خاتمہ چاہتے ہیں، حالانکہ ان قوا نین کا ملک میں کہیں بھی اطلاق ہونا نظر نہیں آیا۔ اس پر بھی یہ قانون لا دینوں کے سر پر تلوار کی طرح لئک رہائے یہ ہے۔ ایسے لوگ دومتفا دہاتوں کو کی کا کرنا ابنا ایمان بنائے بیٹھے ہیں۔

ان حضرات کواس سے کوئی غرض نہیں کہ ایک نظریاتی اور عقیدہ پرٹنی ثقافت، کسی لڈت پہنداور جس فقافت کے ساتھ ل کر کیا کوئی ایسانامیاتی گل بنا بھی سکتی ہے جس سے سوسائی میں بہتر می آئے ؟ انہیں کوئی کھٹکا نہیں کیونکہ طاقت اور اختیار کی باگیں اُن کے ہاتھ میں بین ۔ انگلش میڈ یم سکول اُن کے تھارچی، اخباری اور الیکٹرا تک میڈیا اُن کے نقارچی، یوروکر لیک اُن کے دست و باز واور عام شہری اُن کی بے مغزرعایا ہیں، جنہیں ہرمسکہ پر ابہام میں رکھا اور اُن کے دست و باز واور عام شہری اُن کی بے مغزرعایا ہیں، جنہیں ہرمسکہ پر ابہام میں رکھا اور اُن کے دست و باز واور عام شہری اُن کی بے مغزرعایا ہیں، جنہیں ہرمسکہ پر ابہام میں رکھا اور اُن کی جنہیں ہوں کے دشمن

ہیں۔ مسلم آمنت ان کی نظر میں ایک من گھڑت لاشہ ہے۔ اسلام کوایک فرسودہ نظریہ کہتے اور مُلَا کی سازش بتاتے ہیں۔ طاقت کے ایک بیکل کے طور پر مسلمان مما لک کا بلاک ان کے خیال میں ایک جنونی تصوّر ہے کہ جس کا مصحکہ اُڑ ایا جائے۔ یہ ہیں اس بھونڈے امتزاج کے اثرات ونتائج۔ اگرای ڈھٹک کے لوگ ہماری سوسائٹ پر حاوی رہے تو ملک کی خارجہ پالیسی کا پچھ بھی حشر ہوسکتا ہے۔

ائیکٹرا تک میڈیا کی تا ٹر پندانہ نوعیت مسئلے کواور بھی زیادہ گھمیپر بنارہی ہے۔اس لئے یہ کہنا غلط نہ ہوا گئی ساخت میں تو می کم اور بین نہ ہوا گئی ساخت میں تو می کم اور بین الاقوامی زیادہ ہے۔اس سے ناظرین کا زوایہ نظر عالمی پردیسی رنگ لیتا جارہا ہے۔ یہ ہماری اپنی سوچ اور فکر کی ٹوٹ پھوٹ کا وہ عمل ہے جواس وسیع بیانے پراس سے پہلے بھی نہیں ہوا۔ چونکہ یہا رائمل بہت عیارانہ ہے اس لیے بہ ظاہر کی کو تو ایش الاحق نہیں ہورہی۔ کیونکہ اصل یا جا ہم کی تو تو ایش الاحق نہیں ہورہی۔ کیونکہ اصل یا جا ہے۔

مزید برآن، بے مقصد ٹی وی دیکھے رہنے ہے ہماری توجہ اور انہاک بین کرور می آتی ہے اور ہم کسی معاملہ کے سیح مطالعہ اور تجربیہ سے قاصر رہتے ہیں۔ وجہ یہ ہوتی ہے کہ الفاظ خیالات میں وصل کر سامنے آتے ہیں۔ کتابوں کے ذریعے ذبحن میں نتقل ہونے والے الفاظ خیالات اور تھو زات ایک بھٹی کی مانند ہوتے ہیں جو ذبنی ارتباط کے روپ میں ہمیں اپنا آپ اور گردو بیش کی دیا ہمینے میں مدودیتے ہیں۔ اس کے مقابلے میں چیکتے و کمتے حیاتی پیکر یا تصویریں ہمارے اعصابی نظام کو متاثر کرتی ہیں۔ جس ہے ہمیں ایک نیا بی وحمل کو تجربہ حاصل ہوتا ہوا در ہماری بصارت کو خصوص شکل ملتی ہے۔ مزید مید کہ فی وی معلومات کی خصیل غیر متقیم اور غیر مرتب ہوتی ہے۔ جانے اس اسانچا تیار ہوتا ہے جو سائنس اور کہ بان کا دشمی

ہوتا ہے۔'' کے میصورت حال ایک ایک تو م کے لئے حددرج تشویشناک ہے جس کی خوا ندگی کی شرح کم ترین سطح پر ہے۔ وسیع تر پس منظر میں معاملہ کچھوزیادہ ہی سطین ہوجا تا ہے، کیونکہ ہم ساجی حرکیات کی منظم انداز میں رہنمائی کرنے کے قابل نہیں رہے، کدوہ تو می مقاصد حاصل کرلیس جو ہمارے ملکی وستور میں چیش نظر ہیں۔

چند برس ہونے پاکستانی ناظرین پر بڑے اہتمام سے ی این این تھوپ دیا گیا تھا۔ تب دونوائد
کا تذکرہ ہوا تھا: اڈل یہ کہ دنیا بھر کے حوادث وواقعات تک رسائی کا ایک ذریعہ ہوگا اور یوں
لوگوں کی معلومات عامد کی سطح بلند ہوگی۔ دوسری وجہ یہ بیان ہوئی تھی کہ ہم پاکستان ٹیلی ویژن
اوری این این بیس مسابقت چا جے ہیں۔ یہ کہتے ہوئے لوگ بھول گئے کہ دو مخالف اور تفناقس
پروگراموں میں مقابلہ نہیں ہوا کرتا ، جن میں سے ہرایک کا اپنا مخصوص نقط انظر اور ثقافی پس
منظر ہو۔ اصلاً یہ پاکستانی مسلمان تو م کو اُس کی اسلامی شناخت سے دوگردال کرنے اور پاکستان
کو امریکہ کی ثقافتی نو آبادی بنانے کی خدموم حرکت تھی ، جواب بحث طلب مسئلہ ہی نہیں رہا۔
پوری تیسری دنیا کے لئے ہی این این کا خبر ناموں کا پروگرام خوداً ہی کے قول صرف تین منٹ
دورانیکا ہوتا ہے اور وہ بھی امریکی محور اور مفادات کے کھونے سے بندھا ہوا۔ گویا ہی این این
کی خبریں دنیا کو امریکی عیک سے دیکھنے کے مترادف ہے۔ بھلا ہو ہماری سادگی کا کہ جمیں
کی خبریں دنیا کو امریکی عیک سے دیکھنے کے مترادف ہے۔ بھلا ہو ہماری سادگی کا کہ جمیں
ہیشہ بینوش گمانی رہی کہ ہم دنیا کے واقعات اُسی شکل میں دیکھیں گے جیسے کہ وہ اصلاً ہیں۔ گویا

ہر برٹ طیلر (Herbert Schiller) شعبہ ابلاغ کا ایک حتاس امریکی سکالر ہے۔ وہ اطلاعات اور معلومات کی ترسیل اور کنٹرول کو ٹھافت پر کنٹرول اور ارتباط کے برابر سمجھتا ہے۔ یہ ایک ایسامنظر اور عمل ہے جوامریکہ کے وقت وعریض تجارتی اداروں کا پیدا کردہ ہے، جودنیا بھر کی

ا پی مخصوص تصور کے مطابق تشکیل نو چا ہے ہیں۔ بیتصور یا پیکر منظیم الجند کارپوریشنوں اور شہارتی اور شہارتی اور شہارتی اور شہارتی اور سازی اور شہارتی اور سازی اور سازی اور سازی اور سازی اور سازی اور سازی لی اور کھیلا ہوا امریکہ اور پورپاس نظام میں محوری مقام رکھتے ہیں۔ باتی ساری دنیا محیط کی ہیرونی سطح ہے۔ اس نقط نظر کے مطابق شجارت ایک ایسے ماحول میں ترتی پاتی ہے جو مغرب کے معاشی اور معاش تی ماحول میں ترقی باتی مواجد ہے۔ ہم آ ہگ ہو۔ وہ روایتی معاشرے جو اپنی محصوص ساجی طور اطوار پر زور دیتی ہیں، جو اسرانی طرز حیات اور انفرادیت سے اتعاقی رہنا چا ہتی ہیں اور جو شجارت وصنعت کی ہے مہار آزادی نہیں ہو ہتیں، وہ اس نقافت کی راہ کا سنگ گراں ہیں، جے مادیت پیند گلتیت از دی نہیں ہو اس کا نام دیا جا سکتا ہے۔ شیکر اس کو نقافتی استعار کہتا ہے۔ اور اس کی تعریف کو متعین کرتا ہے۔ اور اس کی تعریف کو متعین کرتا ہے:

" یہ اُن مختلف اعمال کا مجموعہ ہے جس کے ذریعے کوئی سوسائی (مغربی) عالمی نظام میں گھیر لائی جاتی ہے۔ پھراس سوسائی کے سر پرسوار حاوی طبق یعنی بیئت مقتدرہ کو پیسلایا، دبایا، مجبور کیاا وربعض اوقات رشوت دے کر آمادہ کیا جاتا ہے کہ وہ مقامی ساجی اداروں کی صورت گری ایسے کرے جو غالب محوری قوت کی قدروں اور نقافت ہے ہم آ جنگ بلکہ انہیں تقویت دیے والی ہو۔"… ^

طیر جو بات کہدر ہاہے وہ سے کہ امری یور پی اطلاعاتی نظام بنیادی طور پراس شان ہے وضع کیا گیا ہے۔ کیا گیا ہے کہ وہ ایک مغربی معاشرتی ماحول کوجنم دے، تاکہ مرسل الیہ قوم ایک مرکزی عالمی نظام کا حصہ بن جائے۔ اگر وصول کنندہ ملک یا علاقہ اوپر سے مسلّط کئے گئے اس بیرونی اور بیگانہ تصوّر کی مزاحمت کرے تو بھی اوّل الذکر میں اتی تبدیلی ضرور آجائے کہ دونوں ہم بستہ لگیں۔ان سارے معاملات میں مغرب تیسری دنیا کے ممالک کے فتلف گروہوں میں اپنے نائمین (surrogates) کی وساطت سے کام کرتا ہے۔

ہمارے ملک میں بے نظیر بھٹوی حکومت ہی این این کی غیر ملکی نشریات کو پاکستانی ناظرین پرمسلط
کرتی ہے اور نواز شریف کی مسلم کیگی حکومت اُسے قائم رکھتی ہے، لیکن ساتھ ساتھ بتاتی بھی
رہتی ہے کہ اس کا مقصد عام لوگوں کی بین الاقوامی حالات و واقعات کے متعلق باخبری اور سُوجھ
بوجھ بڑھانا ہے۔ جزل پرویز مشرف دور میں ٹی وی چینلر کی بہتات اور سیکولر نقاضت کی ترویج،
بالخصوص ہندوستانی پردگراموں کی وساطت ہے، خود ہماری آزادی کے لئے خطرہ بن چکی ہے۔
میں اس طرز فکر اور طرز اوا کو بے ہودگی سمجھتا ہوں۔ اپنی بقا کے لئے ہمیں سے جاننا ضروری ہے کہ
میں اس طرز فکر ادر طرز اوا کو بے ہودگی سمجھتا ہوں۔ اپنی بقا کے لئے ہمیں سے جاننا ضروری ہے کہ
نقافت اور خارجہ یالیسی کے درمیان نامیاتی ربط کی چھے صورت کیا ہے۔

آج آگر ہمارے ہاں پان اسلامزم کا جذبہ اور اس کے حصول کی خواہش موجودہ، اور اگر ہم اُن تھو رات کی آبیاری کرتے ہیں کہ ایک عالمی اسلامی بلاک وجود میں آئے، تو بیسب پچھاس لئے ہے کہ ہماری قوم کا جو ہراوراً س کی روح اسلام ہاور بید کہ قوم تاریخی اور دستوری ہر دولحاظ ہے مسلم اُسّت کی تفکیل کی خواہش کے حصول کے لئے آرز ورکھتی ہے۔ چنانچہ جب ہم ہندی برصغیرے منہ موڑتے ہیں اور ضیا بار تابندگی کے ساتھ و تھی ایشیا اور شرق اوسط کی طرف رُن خ کرتے ہیں تو بیاس لئے ہے کہ ہم سب اپنے آپ کو ایک مسلم قوم تصور کرتے ہیں۔ آپ اس کے اسلامی قطب پر وار کر کے اس قوم رسول ہاشی کا ثقافی جز وضم کردیں تو اس ملک کی خارجہ یالیسی بھی خود بہ خود بدل جائے گی ، کہ اس کا قبلہ و کھی بی پچھاور ہوگا۔

میں اس دلیل کو پچھاورآ گے بڑھانا چاہوں گا۔ آپ اُن مسلمان معاشروں کا بیغور جائزہ لیں

ان عالمی کرداروں کی قوت کا تأثر تھیئر کے سے انداز میں دوستوں اور دشمنوں پر سوچے سمجھے طریقے سے بٹھایا جاتا ھے، اور اس کے لئے یه عالمی کردارمقامی مملکتی اداروں اور ابلاغ میں بیٹھے تنخواہ دار کارندوںکواستعمال کرتے ھیں۔

جنہوں نے اپنے آپ کوسیکولر بنالیا ہے۔ آپ کواب اُن میں اسلامی ارتعاش اُس قتم کانہیں ملے گا جیسا بھی ہوا کرتا تھا۔ اُن کی اشرافیہ میں یہ آرز ومر پھی کہ وہ و نیا کے نقشے پرمسلمان اقوام اور اُمت کے جزولا نفک کے طور پر پہچائی جا کمیں۔ مثلا آج سے چند سال پہلے کاتر کی مرا جارہاتھا کہ یورپ اُسے اپناھتہ مان لے مسلم دنیا کی طرف اس نے پیٹھ بھیرل تھی۔ بیات لئے ہوا کہ اس کے جاجی نظام کا ثقافتی عضر بدل دیا گیا تھا۔ ایک بے اصل اور نام کی اسلامی مملکت سے وہ ایک مغربی قوم بن گئی۔ آج آگر طیب اردگان کا ترکی مسلم دنیا کی طرف بلیف رہا ہے تو اُس کی وجد وہاں پر اسلام کا احیاء ہے۔ چنانچہ بیضروری ہے کہ ہم اپنی خارجہ پالیسی کے شاور جسمجمیں کہ بیدونوں چھیتیں ہم مزاج ہوا کر تی ہیں۔

ہر مین ہیں (Herman Hesse) نے سیح کہا کہ:

''انسانی زندگی مصائب کاشکار جوجاتی ہے بلکد نری جہنم بن جاتی ہے جب دوادوار ، دوادیان اور دو ثقافتیں ایک دوسرے پر چھانے ادراسے ڈھاپنے کی کوشش کریں ... ایسا بھی ہوتا کہ ایک پوری نسل ان دوز مانوں اور دوطرز ہائے حیات کی مختمش میں کھپ جاتی ہے۔ میتجہ بیہ ہوتا ہے کہ بینسل خودا پی شاخت ہے بھی عاجز ہوجاتی ہے۔ پھراس کا ندکو کی معیار ہوتا ہے اور نداس کی سلامتی کی عنانت ہوتی ہے۔ حدید ہے کہ محض غلامی اختیار کرنے پر بھی جان نہیں چھوٹی۔'' 9

أميدكرتا موں كه بم پراہمی استے بُرے دن نہيں آئے ،ليكن مجھ لگتا يہى ہے كه ہمارى صحافت اور ہمارااليكٹرا تک ميڈيا، جس سے سر پرايك حقير لا دين اقليت سوار ہے، اپنی تنگ نظرى اوركوتاه انديثى ہے شايد چھ نگارا حاصل ندكر پائے ۔ ندا ہے ماضى كى اُس نفرت اور تعقب ہے نجات ہى پاسكے گى، جو ہرائس قدر خير كے خلاف ہے جو پاكستان كوعزيز ہے۔ يدا يك تقريباً كامل نو آبادياتى ذہنى غلامى كا مقدمہ ہے كہ خودتو قيرى نام كوباتى نہيں رہى، اور حالت بيہ وكئ ہے كہ خود يواليت الله على الله على الله الله على ا

## پاکستان کی خارجہ پالیسی کیا ہونی چاہیے؟

جن خصوصی اُمور کا میں نے نسبتاً تفصیل ہے ذکر کیا ، اُن کے علاوہ درج ذیل جغرافیا کی منطقوں میں ، جن کی طرف محض اشار ہے کر رہا ہوں ، پیش رفت کی ضرورت ہے۔مثلاً ،

- جنونی ایشیا، وسطی ایشیااور مغربی ایشیا ـ
  - يورپاورامريكه
    - لاطيني امريكهـ
- چونکہ علاقائی وفاق اور اتحاد قوت کے بیکل کے طور پرسامنے آرہے ہیں، لہذا پاکستان

- ا کیب پالیسی نقاضے کے طور پر اپنے سارے امکانات بروئے کار لائے تا کہ اپنے قریب معاثی تعاون تنظیم (ECO) کواکیٹ متحرک علاقائی گروپ بنایا جاسکے۔
- ۔ پاکتان کا سارک میں سوائے اس کے کوئی کر دار نہیں کہ ہندوستانی غلبہ کے خلاف بنگلہ دلیش اور ووسرے علاقائی ممالک کی ممکنہ دست گیری کرے۔ جبکہ ہمارے اصل اتحادی، حلیف اور توت کے نیع ''ایک' اور اُس سے ماور اسلم دنیا میں ہیں۔
- ساتھ ہی شرقِ اوسط سے ہمارے روایتی تعلقات، جوا چھے خاصے سرد پڑ چکے ہیں، انہیں از سرِ نو تاز ہ کرنے کی ضرورت ہے۔غربی اور وسطی ایشیا وہمحوری چرخ ہے جس پرقائم پاکستان کی خارجہ پالیسی کا پہیدگھومنا چاہیے۔
- امریکہ کا نیاعالمی نظام (نیوورلڈ آرڈر) جو اُوری توت سے حرکت پذیر ہے، اس کے دانت توڑنے کے لئے افغانستان، ایران، ترکی اور چین سے روابط مغبوط کرنے چاہئیں۔ روس کی طرف نے سرے سے دوتی کا ہاتھ بڑھنا عاہیے، کیونکہ بداب بھی ایک عالمی توت ہے، اگر چینی الوقت بدملک اپنے مسائل میں اُلچھ کردہ گیا ہے۔
- مشرق بعید میں جاپان سے تعلقات مزید استوار ہونے چائیس ۔ ساتھ ہی بحرا اکائل
   کے صلقہ کے ممالک کے ساتھ مضبوط معاشی روابط قائم ہوں ۔
- یورپ میں ہمارا وفت اور تو انائی فرانس اور چرمنی ہے تعلقات بہتر بنانے پرصرف
   ہوں ۔ عالمی امریکی غلبہ کے شمن میں دونوں مما لک کے ردّ عمل کوسا منے رکھ کرانہیں
   نے عالمی نظام کے خلاف متوقع حلیف بنانے مرتوجہ مرکوزیؤی جا ہے۔
- پاکستان نے جنوبی ایشیا کے ایٹی تو انائی کے حوالے سے جو پانٹے تو می جوزہ کا نفرنس کی تجویز دی تھی، اس ڈھنگ کی تجویزوں کے بجائے اصل زور ساری دنیا کو ایٹمی

ہتھیاروں سے پاک کرنے پر ہو،جس میں کوئی استثنا قبول نہ کیا جائے۔

ایران کے ساتھ پاکستان کے نزویراتی رابطوں پر پوری توجہ وقت کی اہم ترین ضرورت ہے، کیونکہ نے عالمی نظام کے تحت سارے اقد امات مسلمانوں کے خلاف ہیں۔ اس رابط کے بیتیے میں دونوں کو الگ تعلگ کرنے کی کوشش ہوسکتی ہے۔ سُنی، شیعہ گروہوں کو باہم جوڑنے کے لئے اسی رنگ کی تحریک اتحاد کی ضرورت ہے، جیسے عیسائی دنیا میں پروٹسٹنٹ اور کیتھولک فرتوں کو اکٹھا کرنے کے لئے بر پاہوئی تھی۔ یہ اقدام ہماری خارجہ پالیسی کے سامنے ایک اہم ضرورت کے طور پر پیش نظررہے۔ پاکستان کی ضرورت ہے کہ ایران اور سعودی عرب میں تعلقات خوش گوار رہیں۔ اس

کابالواسطداحت بخش اثر ہمارے ملک کے اندر تی شیعہ جھٹڑے پر پڑے گا۔ اسلامی کانفرنس تنظیم کو فقال بنانے کی ضرورت ہے، تا کہ وہ مسلم اُمّه کی تمناؤں اور

آرزوؤں کی حقیقی ترجمان ہے۔ تنظیم کو چاہیے کہ وہ اقوام متحدہ کی سلامتی کونسل کی مستقل نشست کا مطالبہ کرے ۔خواہ نظیم کورکن بنایاجائے یا اُس کی سفارش پر کسی اہم

اسلامی ملک کو، جائز ہلیا جائے کہ کون می صورت قابل عمل ہے۔

اس کے علاوہ اقوام متحدہ کے متوازی او آئی سی کا بین الاسلامی عالمی کروار با قاعدہ وضع، معلوم اورتشلیم شدہ ہو، تا کہ کویت، عراق یا عراق،اریان جیسی جنگیس روکی جاسکیس اورمغرب کومسلمانوں کے معاملات میں ٹانگ اڑانے سے بازر کھا جاسکے۔

ہندستان کے بورے جنوبی نظر پر غلب اور بحر ہند پر کامل تسلّط کی خواہش کا تو رُکرنے کے لئے پاکستان، ایران، افغانستان محور وجود میں آنا چاہیے۔ ہندی امریکی اتحادیث ان تینوں ممالک کے لئے سکین خطرات پوشیدہ ہیں، اگر چہ ایران (اور موجودہ

### حالات میں افغانستان ) ابھی اس کا بوراا دراک نہ رکھتے ہوں۔

- مجاہدین کی بے مثال قربانیوں نے تشمیر کا مسئلہ پھر زندہ کیا ہے۔ اس جذبہ کو کم ندہونے دیا جائے، کیونکہ یہی اس قضیے کا اصل حل ہے۔ پاکستان ہر مکنہ کوشش کرے کہ تشمیر یوں کو اقوام بتحدہ کی ۱۹۴۸ء کی قرار دادوں کے مطابق حق خودار ادیت حاصل ہو۔ کوئی اور تجویز ہمارے تزویراتی مفادات کے لئے وزن نہیں رکھتی۔
- پاکستان کو بنجیدہ کوشش کرنی چاہیے کہ شرق اوسط میں ہندستانی اٹر ات کم ہونے کی صورت پیدا ہو خلیجی ممالک کو باور کرانے کی ضرورت ہے کہ ہندی بحربیدان کے مفادات کے لئے بھی ایک خطرہ ہے اور یہ کہ وہ اسکیاس ہندستانی خطرے کا مقابلہ نہیں کر پائیس گے۔ چنانچہ پاکستان کے ساتھ ل کرایک مشتر کہ بحری قوت تشکیل دی جائے ،جس کی مالیاتی ضرورت تیل کی دولت سے پوری ہو۔ سمندر پر ہندستانی پلغار کاراستای طرح رد کا جائے گا۔

# دنیا کے متعلق اپنے تصوّ رات کوتازہ کرنا ہے

خارجہ پالیسی کے علاوہ وُنیا اور اس کے اہم کرداروں کے متعلق ہمارے تھو رات کو جدید معلومات پراستوار ہونا چاہے۔ ہمیں بی معلوم ہوکہ ہمارے خالفین کی وُکھتی رئیس کون کی ہیں اور وہ اپنے ترویراتی مقاصد کے حصول کے لئے کس ڈھنگ سے سرگرم عمل ہے۔ اِس طرح کے اُمور ہماری خارجہ چیش قدمی کے لئے اہم لوازم ہیں۔ ہمیں مید بھی معلوم ہونا چاہے کہ کس طرح عالمی کھلاڑی اپنی طاقت اور سرلیج الحرکت صلاحیت کے تاثر کودوستوں اور وہمنوں پر ڈرامائی طور یقوں سے گہرا کرتے ہیں۔ ان عالمی کرداروں کی قوت کا تا ثر تھیٹر کے سے انداز میں طریقوں سے گہرا کرتے ہیں۔ ان عالمی کرداروں کی قوت کا تا ثر تھیٹر کے سے انداز میں

انسانی زندگی مصائب کا شکار هوجاتی هے بلکه نِری جهنم بن جاتی هے جب دو ادوار، دو ادیان اور دو ثقافتیں ایك دوسرے پر چهانے اور اسے ڈھانپنے کی کوشش کریں

دوستوں اور دشنوں پر سوچ سمجھے طریقے سے بھوایا جاتا ہے، اور اس کے لئے یہ عالمی کروارمقای مملکتی اواروں اور ابلاغ میں بیٹے تنواہ دار کارندوں کو استعال کرتے ہیں۔ مارے لئے یہ بات بھی قابل نور ہے کہ اقوام عالم کے مفاداتی تصادم میں مخالف قوتوں میں کون ک کرداری خامیاں ہیں، جو ہفارے پالیسی ممکنات میں معہ ومعاون ثابت ہو کئی ہیں۔ مثلًا بر بار عالمی طاقتیں اپنے عمل سے بی طاہر کررہی ہیں کہ لذا یہ و نیا، مادہ پر ستاندروش نے ان کی قوت عمل میں ضعف پیدا کردیا ہے، جس کی وجہ سے وہ راست فوجی مقابلے سے خوف زدہ ہیں۔ "دوم، جمہوریت کی خوبیاں اپنی جگہ انیکن اس نظام کے اپنے مسائل بھی ہیں ۔ انتخابی طلقوں کے جائز و ناجا نز تفاضے اور انہیں بو راکر نامغربی سیاست دانوں کی مجبوری ہیں، بیرسارے حوال اس کرایک ایسی ثفافت کوجنم دیتے ہیں، جو خود پندا پی ذات سے محبت میں مبتلا ہیں۔ کسی مضبوط عقید ہے کی عدم موجودگی میں اُن کی نفسیات تو ازن سے محروم ہو چکی ہے۔ ان میں موت کا سامنا کرنے کا حوصلنہیں کہ کی لجمی جنگ میں اُلیے کیں وجہ ہے کہ ان کا سارات کیے الیکٹرا تک مامنا کرنے کا حوصلنہیں کہ کی لجمی بنگ میں اُلی بی وجہ ہے کہ ان کا سارات کیے الیکٹرا تک فریب کاری اور چالوں پر اہل پڑو جیس والیس بلاؤ۔ یہی وجہ ہے کہ ان کا سارات کیے الیکٹرا تک فریب کاری اور چالوں پر ہوتا ہے اور بیتیز جملہ کر کے فقم وقت میں فوا کہ سیننے کی کوشش کرتے فیں واکیس ہو کئی قوم، جوان کے کہا در اپنیں ہوجاءے اور انہیں ہیں۔ جو کی قوم، جوان کے کہا دور اپنیس

## جسمانی زک پہنچادے،وہ نتائج کواپنے حق میں کر علق ہے۔

خارجہ پالیسی کی توسیعی تقاضوں کے طور پر ہمارے لئے تین اُ مور فور کی توجہ کے ستحق ہیں۔ یہ کہ کسی دخمن طاقت کی طرف سے مکنہ حصار بندی کے اثر است زائل کرنے کے لئے ایک اضافی منصوبہ تیار کیا جائے ،اور یہ قو می ایجنڈا کا اہم جزو ہونا چاہیے۔ نیز یہ بحوزہ منصوبہ ہماری درآ ہدات اور ہرآ ہدات کے جم اور ضرور توں کو پیش نظرر کھتے ہوئے وضع کی جائے ،اوراس امر کا شھنڈ ہے ول ود ماغ سے تعین کیا جائے کہ ہم مقبادل اشیاء تنی جلد تیار کر سکتے ہیں؟ یہ بھی کہ کسی حد تک ہم اشیائے ضرور یہ کے لئے افغانستان ،ایران اور چین پر انحصار کر سکتے ہیں۔ سمندری ناکہ بندی کی صورت میں ہمارے لئے بیتینوں ممالک بے حدا ہمیت اختیار کر جاتے ہیں، کیونکہ تاری بندی کی صورت میں ہمارے لئے بیتینوں ممالک بے حدا ہمیت اختیار کر جاتے ہیں، کیونکہ تجارت ایران اور چین کے علاوہ دیگر ممالک ہے ہے۔ ہم نے محفوظ اور روال دوال تجارت کی ضرورت پیش نظر نہیں رکھی ، یعنی جنٹنی جغرافیائی قربت اور ملاپ ہوا تنی ہی تجارت بھی زیادہ ہونی چاہے۔ بڑویراتی پسی منظر میں میں بیات ضرورسا منے رکھنی ہوگ۔

سی بھی کا میاب خارجہ پالیسی کے لئے اس حقیقت کا ادراک ضروری ہوتا ہے کہ اس کی طاقت اور بقا کا حقیقی ذریعہ معاشی استحکام کے علاوہ مکئی کیک جہتی اور امن امان ہوتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ خارجہ پالیسی کی اندرونی ملکی جہت اس بات کا نقاضا کرتی ہے کہ مکلی منظر نامہ کی تفکیل و تنظیم بڑی مہارت اور چا بک دئ ہے ہو۔ لازم ہے کہ بھی تعلیمی اداروں بشمول سول مروس اور ملٹری اکیڈمیوں ہیں سیاسی پارٹیوں اور میڈیا عناصر کی تربیت کی جائے، تاکہ وہ قرار داد مقاصد، دستور کے آرٹیل ۲۰۱سے کی روح کو ہر حال میں قائم رکھیں، تاکہ مملکت اور سوائٹی کے بھی طبقات ان دستور کے آرٹیل ۲۰۱سے کی روح کو ہر حال میں قائم رکھیں، تاکہ مملکت اور سوائٹی کے بھی طبقات ان دستور کی تقاضوں کے حوالے نے پُر جوش رہیں۔ ہر ایسا گروہ جو

اس پالیسی رہنمائی کو قبول کرنے ہے الکار کرے، باٹر بنادیا جائے، کیونکدایے گمراہ عضر کو کوئی بھی بیرونی طافت'' نروجن ہارس'' کی طرح آلۂ کار بناسکتی ہے اور قوم کی آزادی اور سلامتی کوخطرہ میں ڈال سکتی ہے۔

## سفارتی پریس کیڈر کی تخلیق

مجوزہ کیڈر ہمارے قومی سلامتی اُموراور ضرور توں سے پوری طرف واقف ہونا چاہیے۔ یہ بیرونی مہمانوں اور شخصیات سے مکالمہ کے فن میں طاق ہو۔ اس کیڈر کے بھی ارکان است تیز دماغ اور چا بک دست ہوں کہ وہ ایک منتقم اور جارح مُلک کے سفارت کار یا حکومتی عبدے دار کو وفاعی پوزیشن اختیار کرنے پر مجبور کردیں۔ اُن کے لئے چارہ ندر ہے کہ وہ پاکستان مخالف شخص نقطہ نظر میں ترمیم پر مجبور ہوجا کیں۔ اس طرح کے پڑھے لکھے اور محب وطن پریس کی کوششوں سے وہ بہت بچے حاصل کیا جاسکتا ہے جو دفتر خارجہ کے رامدار یوں میں گھومنے والے اصحاب ملک کو دلانے میں ناکا مرجعے ہیں۔

آخری بات میہ ہے کہ اس بات کا اہتمام اور یقین کرلیا جائے کہ ہمارے میڈیا کو کہیں ہیرونی مالی المداد تو نہیں ٹار میں نے نیز میرک تو می نقاضوں سے متصادم کوئی چیز بھی ہمارے اخبارات اور رسائل میں بار نہ پائے۔ آزاد پر لیس یقینا ایک نعت ہے ، لیکن اس نعت کی اصل قدراً می صورت میں ہوگی کہ اُسے غیروں کے اثر است سے پاک اور محفوظ رکھا جائے۔ اگر است لا دین اقدار کا آلکہ کار بننے دیا گیا تو دی اختلال ، ما یوی اور تنوطیت ، اپنے مستقبل کے متعلق ہمارے اعتماد کو متزلزل کردیں گے۔ قوم کمی میدان میں لڑے بغیر بی چت ہوجائے گی۔ ایسا کبھی اور کی حال میں بھی نہیں ہونا جائے۔ قوم کمی میدان میں لڑے بغیر بی چت ہوجائے گی۔ ایسا کبھی اور کی حال میں بھی نہیں ہونا جائے ہے۔

پاکستان ، هندستان تعلقات: امن سپراندازی میں نہیں

# يا كستان، مندستان تعلقات:

# امن سپراندازی میں نہیں

پاکستان اور ہندستان کے باہمی تعلقات میں ہمیشہ تکلیف دہ رکا وہیں حاکل رہی رہیں۔
ہے این ڈکشٹ کی کتاب کے سرنا ہے میں ذرائی تصریف کروں تو میں کہ سکتا ہوں کدان تعلقات
پراضطراب انگیز تاریخی ور ثے کی گہری چھاپ ہے۔ پاکستان اور ہندستان کا پہلاآ مناسامنا
''تہذیبول کے نگراؤ'' کی شکل میں ہوا، جب مسلمان اول اول جنوبی ایشیا میں وارد ہوئے۔
جیسے جیسے وہ اس سرز مین پرآ گے بڑھتے گئے ،ان دوقو موں کے تعلقات آگ اورخون کی کٹھا لی
میں ڈھلنے گئے۔ تجربے نے ہندوؤں کو مجبور کرویا کہ وہ علاقے میں مسلمانوں کی بالاوتی کے
میس شطنے گئے۔ تجربے نے ہندوؤں کو مجبور کرویا کہ وہ علاقے میں مسلمانوں کی بالاوتی کے
سامنے سر جھکا دیں۔ لیکن اندر اندر وہ غصے اور ناراضی کی آگ میں سُلگتے رہے۔ انہیں بدامر
ہجبوری بیشلیم کرنا پڑا کہ اگر چہ وہ تعداد میں زیادہ بیٹے انگیان ان میں مسلم قوت اور استعداد کے
ہجبوری بیشلیم کرنا پڑا کہ اگر چہ وہ تعداد میں زیادہ بیٹے انگیان ان میں مسلم قوت اور استعداد کے
ہجبوری بیشلیم کرنا پڑا کہ اگر چہ وہ تعداد میں زیادہ بیٹے انگرار پرس تک

قوموں کے متحارب اور کشیدہ تعلقات کھل کرسا ہنے آئئے ۔اس کے بعد باہمی تعلقات کی روز افزوں خرابی ایک طےشدہ بات تھی ، جےنفرت اور بے اعتادی کی منطق شدید ترکرتی چکی گئے۔ اس صورت حال نے دوئد اکرواروں کوجنم دیا۔مسلمانوں نے صلح جوئی اور برواشت کی ہاکیسی ا پنائی۔ایک تواس لیے کہ ضبط اور برداشت اسلامی تعلیم کا خاصہ ہے۔ساتھ ہی مسلمان اینے مقبوضات کو ہاتھ میں رکھنا جاہتے تھے، کیونکہ وہ جانتے تھے کہ پاو جو دقوت واقتدار کے ؤ ہعدوی اعتبارے اقلیت تھے۔ان کے لئے ضروری تھا کہؤہ اپنے مقبوضات پراچھی طرح حکمرانی کریں اور ساتھ ہی اینے اسلامی وجود کی تقیر اور تہذیب کی تداہیر سوچیں، تا کہ ؤ ہ بحثیت مسلمان قوم، حیاراطراف ہندوؤں کے حصار میںاینے ئدا گانڈ شخص کو برقر اور کوسکیں لیکن اس سب کے باوجود طویل غلیے کے اپنے اثرات ہوتے ہیں، جن سے مسلمان بھی نہ بج سکے۔ اِن تمام وجوہ کے ساتھ ایک نفساتی پہلو بھی تھا اورؤ ہ بھی افتدار کی عطاتھی، جوعموماً حکمران اقوام میں پیدا ہوجا تا ہے۔ اُن کےطویل عرصے تک غلبہ واقتدار نے اِن میں خود اعتادی کی ایک کیفت پیدا کر دمی۔ؤ واس ڈبنی کیفت میں مبتلا ہو گئے کہ خواہ اُن کی تعداد گنتی میں قلیل کیوں نہ ہو، بحثیت قوم وہ نا قامل تنخیر ہیں۔، یہاں تک کہ اُن کی پالیساں بحائے اس کے کہ ؤ واتی کسی حکمت عملی کے تحت تشکیل دیں ، خالفت قوم کے رد مل میں وضع ہونے لکیں۔ ہندوؤں کی ذہنی سوچ کا دھارا اس ہے مختلف تھا۔وقت نے انہیں سمجھادیا تھا کہ اپنے احیاسات اور جذبات کوظاہر نہ ہونے دیں ۔ اُن کے اسلوب گفتگواورتح پر میں عبّاری اور گہرائی آ گئی ۔وہ حان گئے کمحض تعداد میں برتر کیان کے سی کا منہیں آ رہی۔انہیں آ لات ووسائل میں برتری حاصل کرنی ہوگی۔ چنانچانی پالیسیاں ترتیب دیے میں انہوں نے ایج تزور اتی مفاوات كوپيش نظرر كھا۔ لبذا بندوستان سے تعلقات کی بحث میں ہمیں اس بندی نفیات سے صرف نظر نہیں کرنا چاہیے۔ان کی بیسرشت خوف اور آزردگی کے متیج میں لاحق ہونے والا ذہنی عارضہ ہے، جو ماضی کے ضائع کئے ہوئے سجی تاریخی مواقع کا انتقام لینے پڑئی ہوئی ہے۔

کین جہاں ہندستان کی پاکستان پر غلبہ اور فوقیت کی خواہش واضح ہے کہ ؤ واپنی پریشان و مجروت روح کوآسود کرے، وہیں اُن کے عقل سے عاری پاکستانی گلشتے ، گوتعداد میں حقیر سہی ، ہندی آسوختہ جگالی کرتے نظر آتے ہیں۔ ہندستانی مفادات کی آبیاری میں بھی تو وہ مکندا تنصادی خوش حالی کا ذکر کرتے ہیں، بھی کیے طرفہ تخفیف اسلحہ کی تھیجتیں گھوٹ گھوٹ کر پلاتے ہیں اور مسجسی موہوم اور افسانوی ہم رنگی اور علاقیت کا راگ الا ہے ہوئے کیک جان دو قالب بننے کا سبتی دیے ہیں۔ ان سارے موضوعات کوان کے عیار انہ طرز بیان اور من موجی سیاسی ستر پوشیوں کو مختفرائی کی بیان کیا جاسکتا ہے:

- ۔ پُرانی نسل ، جس نے ہندومسلم خونیں طراؤ اپنی آئکھوں سے دیکھا، معدوم ہورہی ہے۔سرحد کے دونوں اطراف نئ نسل کوالیی کسی صورت حال سے واسط نہیں پڑا۔ چنانچہ یا کستان اور ہندستان قریب لائے جا کیلتے ہیں۔
  - قو کی ریاست کا نصوراز کاررفته هو چکا-ابعلا قائی گروپوں کی تشکیل کا دور ہے۔
- ۔ اب مملکتوں اور حکومتوں کو کنارے بٹھا کرعوام سے عوام کا رابطہ پیدا کرنے کی ضرورت ہے، کیونکہ ریاستیں تو جنگ آ زمائی پرتلی ہوتی ہیں، جب کہ عوام امن چاہتے ہیں۔

آئے ان مفروضه موضوعات کودیکھیں کہ ان کا حقیقی مطلب کیا ہے؟ اورخود بہطورقوم ہمارے لیے ان میں کیاشر پوشیدہ ہے؟

### تاریخ کی گواہی اور قومی شعور

اُوپردیئے گئے موضوعات میں سے پہلے موضوع کو میں نے '' تاریخ کی شہادت اور تو می شعور'' کا نام دیا ہے۔ بیاس لئے ضروری ہے کہ بیموضوع ان دونوں کے ہم زمان وہم مکان تعلق پر استوار ہے۔ سیکولروں کا بینقط ُ نظر اور جس انداز سے سیکولر بیات کہتے ہیں اُس میں تہد در تہد مفروضے چھے بیٹھے ہیں۔

اولاً یہ کدملتِ اسلامیہ پاکستان کی کوئی تاریخ نہیں، نداُن کی زندگی بھیسے ایک قوم کے کسی تاریخ عمل سے جنہ باتی اور دینی سطح پر بھی آشا ہوئی۔

نانیا، ہماری قومی زندگی کسی بے مغز ظاء میں گذری ہے، جس کی وجہ سے کسی ادارے نے ، خواہ وہ فاندان ہو، ہمیں تاریخی شعور شقل نہیں وہ فاندان ہو، ہمیں تاریخی شعور شقل نہیں کیا اور نہ ہم الہا می تعلیمات سے مستقید ہوئے۔ جیسے ہم کوئی طحد سے بدرین قوم ہوں جس کی نہست ہو، ندکوئی آرزو۔ ایسی صورت کا فطری نتیجہ یجی نکاتا ہے کہ نہ ہمارا قومی شعور ہونا چاہیے اور نہ بی ماضی۔

واضح رہے کہ بید دونوں مفروضے اپنی اصل میں مبہم و مصحکہ خیز وہنی آ وارگی کا نمونہ ہیں۔ اگر ان میں سچائی ہوتی تو جنو بی ابیثا میں مسلمانوں کا مسلم شعور موجود نہ ہوتا، بلکہ ۱۹۳۰ء کے عشرے میں ہندی شعورا جا گر ہوکر سامنے آیا ہوتا، کیونکہ پانی ہت کی تیسری جنگ (۲۱۱ء) کڑنے والے تو مجھی کے سپر دخاک ہو بچھے تھے۔ اس کے برعکس ہوا یہ کہ مسلم شعور نے ۱۹۴۷ء میں پاکستان کی شکل میں اپنے تھوں وجود کی شہادت دی۔

ای طرح ہماری نسل کا کوئی فرد نہ تو جنگ بدر میں شریک تھا، نہ بیت المقدس میں فاتحانہ وارد

الیکن جهاں هندستان کی پاکستان پر غلبه اورفوقیت کی خواهش واضح هے که وُه اپنی پریشان و مجروح رُوح کو آسودکرے ،وهیں اُن کے عقل سے عاری پاکستانی گماشتے،گو تعداد میں حقیر سهی، هندی آموخته جگالی کرتے نظر آتے هیں۔

ہونے والے صلاح الدین ایو بی ( ۱۱۳۸ – ۱۱۹۳ء ) کے لفکر کا حصہ تھا، اور ندشہاب الدین محمد غوری ( ۱۱۵۰ - ۱۲۰ ء ) کے ساتھ سرزمین ہندمیس آیا تھا کہ جب اس نے (۱۱۹۲ء ) میس ترائن کی جنگ جیتی تھی ۔

اِی طرح جب اس علاقے میں مسلمان اپنے تہذیبی شعور کو پھیلار ہے تھے جس میں طہارت، پاکیزگی علم اورانسان دوتن کی مہک تھی اورساتھ ہی ایک ایسے منصفانہ نظام کی ابتدا کررہ سے بہر میں مسلمان باوجودا یک نظریاتی تو م ہونے کے ، شریعت کے سائے میں دوسری اقوام اورادیان کو وہی حقوق در رہے تھے جو خود مسلمانوں اوراسلام کو حاصل تھے۔ بلا ھُب عالمی نقشہ پر یہ ایک عظیم پیش رفت اور منفر دیج برتھا۔ تکثریت بطور قدر دُنیا میں متعارف ہورہی تھی ، مگرائس وقت بھی ہم میں سے کوئی بیر فعت اور عظمت کے مناظر دیکھ نہیں رہا تھا۔ لیکن آج بھی بیرسارے واقعات ہماری رُد و کو کھنان تہ بیشتے ہیں ، اور ساتھ ہی ہمارے رہے تھورکی تھیل کرتے ہوئے ہمیں یہ اور ساتھ ہی ہمارے رہے تھیل کرتے ہوئے ہمیں یہ اور ساتھ ہو ہم ہیں۔

اليا كيول ہے؟ اس ليے كه تاريخ كوئي جامہ شے نہيں ہوتی اور نہ بيكوئي اتفاتی حادثہ ہوتا ہے۔

بلکہ تاریخ تو ایک تخلیق عمل ہے، جھے کسی قوم کا عزم اوراجہا کی ذہانت وجود میں لاتے ہیں۔جو وقت کے دھارے میں واقعات کی یو سصورت گری کرتے ہیں کہ اُن کی تابنا کی اپنے زمانہ سے ماورا نیسل درنسل متاثر کرتی ہے۔خواہ وہ کامیابی اور کامرانی کا نورفشاں منظر ہو یا شکست اور پسپائی کی اذیتوں کی میس ہو۔تاریخی واقعات کی بالخصوص یہی حقیقت ہے جو ہمارے وجود اور بقا کی تصدیق کرتی ہے کہ اُخی ہے ہمیں عظمت اور تکریم المتی ہے۔

یہ بالخصوص اُن تاریخی واقعات کے حوالے ہے دُرست بات ہے، جو ہماری اقداری عظمت اور بچائی کو قدر ومنزلت دیتے ہیں، یا چر تاریخ کوالیا اُرخ دیتے ہیں جو زندگی اور تہذیب کے عمل کو ہمارے حق میں کردیتے ہیں۔ اس پیرائے میں تاریخ ایک سیکھنے اور بجھنے کا عمل ہے، جوشعوری سے کام لے کرشعور و آگی کی تجسیم کرتا ہے۔

میں نے بہتر وضاحت کی خاطر تاریخ کو تعلیم سے تطبیبہ دی ہے، لیکن بہ طورا کیک روال عمل لیک کی میکا تھی ابلاغی اقدام سے بدر جہازیادہ اہمیت رکھتی ہے۔ بیدا کیک ہمدگیر بہاؤ ہے، ایک آ ہنگ اوراپنے ہی تشم کا زیر وہم ہے، جو تشکیل و تنظیم ہی نہیں کرتا بلکہ ہمیں اپنی روانی میں ساتھ لے کر جلتا ہے۔ پھر ہم ایک بیل و تموج کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ جس سے ہمیں اپنے وجود کے ہونے کا وہ احساس ملتا ہے، جو بہ حیثیت ایک قوم ہمیں رفعت و بلندی سے ہمیکنار کرتا ہے اور مزید یہ ہمیں ہمارے ماضی سے جوڑے رکھتا ہے۔

پھر بیامر واقعی کہ ہم نے ہندستان بریم و بیش ہزارسال حکر اِنی کی ، بیا حساس کے مسلمان اپنے برتر واعلیٰ نظریاتی عقیدہ کی بنا پر کسی کے زیروست بن کرنہیں رہ سکتے اور بیک پاکستان کا وجودا می مسلم حکر انی کا تاریخی تسلسل ہے۔ ایک باقی رہنے والی حقیقت جس کے مقدر میں ہے کہ ؤہ ا یک بڑی طاقت بن کراً مجرے اور اس خطر میں آزاد اور با قارتو م بن کرا پنے وجود کومنواے۔ یہ احساس اتنا گہرااور مضبوط ہے کہ وہ ہمیں اپنے آپ کو تھو لیے نہیں دیتا۔

### قوى رياست كامتروك تصور؟

'' تو می ریاست کا تصورختم ہو چکا یا باتی ہے''،اس سوال سے قطع نظر پاکستان میں ہندنواز طلقے لوگوں کو بیہ باور کرانے میں گے ہیں کہ بی تصور کبھی کا ختم ہو چکا۔ طُر فہ تماشہ ہے کہ وطن عزیز میں ایک حقیرا قلیت جو نظریاتی پاکستان کو تسلیم نہیں کر رہی تھی، مجبوری کے عالم میں پہلے تو اِسے قومی ریاست کا نام دے رہی تھی، اب پاکستان کی کمزوری کے لمحاسب مُوجود میں اُس کے جسد کو نوچنے کے لیے گِدھوں کی طرح آ میٹھے ہیں اور وطن عزیز کے خلاف دلائل دیے شروع کر دیے ہیں۔ ویے ہیں۔

کبھی کہتے ہیں بدایک'' بے اختیار ریاست' ہے، تو کبھی معاشیات کا رونا روتے ہوئے تلقین کرتے ہیں کہ ''بہندستان کے علاقائی حلیف بن جا کیں''۔اس سارے عالماند سونسطائی کھیل میں اصل جویز پاکستان اور ہندستان کی'' کنفیڈریشن' کی ہوتی ہے۔ اِن میں جونسبٹا کچھزیادہ مختاط ہیں، وہ اسے دو'' ثقافتوں کی دولتِ مشتر کہ'' کا نام دیتے ہیں۔اس جویز میں سارا زور ثقافتوں کی بدائے برہوتا ہے۔

ا پنی اس چیستان سرائی میں وہ یہ بات بالکل بھول جاتے ہیں کہ معاثی بلاک جہاں بھی سامنے آئے، وہ یا تو تھے ہی سیاسی بیان کا داعیہ اور قوت محرکہ سیاسی تھا۔ یہ بات ان کی تشکیل و تنظیم اور ڈھانچے میں واضح طور پر دکھائی دیتی ہے۔ جس کیس کو بھی لیس، ذرا سے اختلاف کے ساتھ اس میں ایک محوری توت ساسنے نظر آئے گی ،جس کے گردوہ پورا بلاک گھومتا ہے۔ ایک حوالے ہے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ بیم معاشی بلاک استعاری دور کی تو سیج ہیں ، جب غالب تو توں کو ہڑے زمینی رقبوں کی ضرورت لاحق ہوتی تھی ، جہاں سے ضروری خام مال بدکش ما تااور جہاں و سیخ منڈی موجود ہوتی ہمیں یہ بھی معلوم ہے کہ استعاری دور میں تا جرطبقہ عموماً ہراول کا کردار اداکرتا ہے ، جبکہ تحکمران اشرافیہ اس کی پشت پر ہوتی ہے۔ سرمایہ دارانہ معیشت میں ہم اُسی استعاری دور کی تکرار دکھیرہے ہیں ، جس کے تحت تا جرائی اشیاء کی کھیت کے لیے وسیع تر منڈی کی تلاش میں رہتے ہیں ۔ جب کہ سرمایہ دارانہ ریاست کی سیاسی قوت ارادی اُس کی بیشت بر کھڑی رہتی ہے۔

ہم جب یہ کہتے ہیں کہ بلاک یا تحالف کی محوری طاقت کے گرو بنتے ہیں، تو ہمارے سامنے نارتھ امریکا فری ٹریڈ ایگر بینٹ (NAFTA) کی مثال ہے ، جس میں مرکزی قوت امریکہ ہے۔ کونسل فارمیوچل اکنا کم الیوی ایشن (COMECON) میں یہی مقام روس کا ہوادر ساؤتھا یشین الیوی ایشن فارریجنل کوآپریشن (SAARC) میں اس پوزیشن پر ہندستان براجمان ہے۔ ان سبحی بلاکوں کی تہہ میں اصل کار فرما خواہش قوت و اقتدار کی توسیع ہے۔ امریکی چاہتے ہیں کہ پورے شالی اورجنوبی امریکہ پروہ غالب رہیں۔ روی ، مشرقی یورپ پراپنے ماضی کے افتیارواقتدار کا تشکسل چاہتے ہیں۔ ہندستانی چاہتے ہیں کہ اگر دوافسانوی اساطیری ہندے مہا بھارت - تخلیق نہ بھی کریا کیں تو کم از کم برطانوی ہندی دوبارہ دوور میں آ حائے۔

سی طاقت ورمحور پر قائم ان بلاکوں کے برعکس چند اور تجارتی بلاک ہیں۔ - مثلاً آسیان (ASEAN- دی ایسوی ایش آف ساؤتھ ایشین نیشنز) اور تنظیم برائے معاون تعاون و تعمیر OECD) آرگنایزیش فارا کنا کم کوآپریش اینڈ ڈو بلیمنٹ) جواپے ارکان مکلول کوطافتور ہمسایہ ممالک کے اثرات ہے بچانے کے لیے وجود میں آئے، یعنی ایشیا میں جاپان سے اور پورپ میں جرمنی، فرانس اور برطانیہ ہے۔ لبذا علاقائی تحالف یا گرو پنگ کوئی ہے، معنی تشکیل نہیں ہوتی۔ اس کی رکنیت کا فیصلہ بچھاور عوامل کے ساتھ ساتھ، دواہم امورکو چیش نظر رکھے گا:

ا۔ شاخت کاعمل: کیا ہمارے تو می وجود کاتعیمین نظریہ کرے گایا یہ کہ ہم کس علاقہ میں
کہاں واقع ہیں، اور کس قوم اور ملک سے کتنے قریب ہیں، جبکہ وہ ملک اور وہ قوم
ہمارے وجود کے ہی منکر ہوں؟

۲۔ پی علاقائی بلاک مستقبل میں کیاشکل اختیار کریں گے؟ اگر کوئی بلاک یا بیکل ہمیں اندر
 کھینچ کر جذب کرلے ، تو ہما را کیا ہے گا؟

چنا نچہ یہ علاقائی گروپ محض تجارت اوراشیا کے مباد لے کا نام نہیں، اس کی ایک اپنی منطقی حرکیت بھی ہے، جس پرمستزاد بڑی تحوری طاقت کے خوفتاک جغرافیائی ارادے ہیں، جن کا طیف بننے والی چھوٹی طاقتوں کو اندازہ لگانا ہوگا کہ آخری حساب میں نفع نقصان کا میزانیہ کیا بننے جارہا ہے؟

ایک قوم جوکسی کے ساتھ لل کر تجارتی بلاک بنانا چاہتی ہے، وہ پہلے اس بات کو بھٹی بنائے کہ اس کا تخالف اس سے ملتی جلتی قوموں سے ہور ہاہے، تا کہ اگر بھی مائل بہ مرکز (contripetal) بہاؤا ہے اپنے اندر کھینچ بھی لے، جس کا سیاسی ڈھانچا اس سے مختلف نہ ہو، تو اس کا بیاد خام اس کی موت نہیں ہوگا بلکہ ایک حیات بخش وجودیت کا پیغام ہوگا۔ پاکستان اس کحاظ سے خوش قسست ہے کہ اس کا جغرافی مغرب کی طرف چھیاتیا اور وسیع ہوتا ہے اور بید ملک بلا انقطاع مسلم ممالک سے جڑا ہوا ہے۔جس کے نتیجہ میں اسے علاقائی گہرائی (depth) بھی ملتی ہے اور دوست مسلم اقوام سے رابطہ بھی پیدا ہوتا ہے۔

ہم مغرب اور وسطی ایشیا میں مسلم اقوام سے ل کر بلاک بنائیں تو یہ ہمارے لیے محص بقائے بھی زیادہ حیات بخش اقد ام ہوگا۔ جبکہ سارک میں رہ کرہم ہندستان کی سیکولرغیر مسلم گود میں ایسے ہی بے بس ہوں گے، جیسے کس سر بندگنبد میں محصور کوئی انسان ۔

اس کے ساتھ ساتھ ہمیں سارک کے متعلق خود ہندستانی سوچ بھی پیش نظر رکھنی ہوگی کہ ؤ واسے کیے دیکھتے ہیں، کیے دیکھتے ہیں، کیے دیکھتے ہیں، ایک ایسا سانچا جس میں ڈھل کر بگلہ دیش، پاکستان اور سری لٹکا ایک کنفیڈریشن کے اندرنگ شکل اختیار کرس گے۔ بیڈ قافی را لیلے اور تجارتی تعلقات اس کنفیڈریشن کا نقط آغاز ہیں۔

اس کے علاوہ ہمیں اس بات کا بھی احساس کرنا چاہیے کہ موجودہ کیت قبلی دنیا جس پرامریکہ اور
اس کے اتحادی حاوی ہیں، مسلمانوں کے مناسب حال نہیں۔ مغرب نے بوسنیا کو عددی کھیل
سے دو چار کر کے ایک مصحکہ خیز اور ظالمانہ سیاسی دروبست میں پھنسالیا۔ نتیجہ سے کہ بوسنیا ک
مسلمان آبادی صاحب اختیار ہونے کے بجائے بالکل بے دست د پاہوگئی۔ لیبیا ایک عرص
سے عاصر کی کیفیت میں رہا۔ بھی حال ایران اور سوڈ ان کا ہے (اور آخر کا رسوڈ ان کو تقسیم کر
کے دم لیا)۔ عواق کا حشر سب کے سامنے ہے۔ کل کو پاکستان یا سمی اور مسلمان ملک کی باری آ
ستی ہے۔ مسلمانوں کو آپس میں بجانی کی کوئی صورت پیدا کرنی ہوگی ، قبل اس کے کمان کے ہر
مکل کے لیا تو تنا کر کے اس کے خون کا آخری قطرہ تک نجو ٹرلیا جائے۔

### عوام کا عوام سے رابطہ

عکومتی سطح پر ندا کرات کے بجائے ڈیلومیسی ایک اور دقیسِ اہلیس ہے، مگر حیرت ہوتی ہے کہ خود فراموثی کے اس ہسپانوی سنگت (flamenco) پر تحسین کے ڈونگرے برسائے جارہے ہیں۔ یہ ڈول جنہوں نے ڈالا ہے وہ دعویٰ کرتے ہیں کہ جہاں ریاستیں خالی خولی افسانوی وجود ہیں، عوام الناس اصل حقیقت ہیں۔ مقصود تو عوام کی بہبود ہے، ریاست نہیں جس کے وہ ہاسی ہیں۔ اس مفروضے کو قبول کرنا بہت، می سادہ لوحی کا مظہر ہوگا۔ لیکن اس سے انحاض برتنا بھی ہے حد خطرناک ہوسکتا ہے۔ ندکورہ بیان میں تین اہم مسائل کی نشان دہی کی جاسکتی ہے:

(۱) یہ تصور پاکستان کے بہ دیشیت ایک ریاست کے تصور میں نقب زنی ہے۔ جبکہ پاکستان اٹھارہ کروڑ ہے زائدلوگوں کا مشکن اوران کی تمناؤں کا مظہر ہے۔ (۲) یہ بڑی چالاگی ہے اوغام کے ہندستانی مطبح نظر کوآ گے بڑھا تا ہے۔ اور (۳) سیانسانوں کو مخض صارف بنا کر اُن کی فطرت کا قطعاً غلط اوراک کرتا ہے۔ اس پس منظر میں انسان ،مادہ پر ستوں کی خواہش کے مطابق یک زُخانظر آتا ہے۔ حالا نکدانسان نہ محض مادہ ہے، اور نصرف رُوح۔ دونوں کے طاب ہے ہی صحت منداشتر اک مختلق یا تا ہے۔ بھران مادہ ہے، اور وکیں، ان کی جدوجہداور بالاتر مقاصد کے لیے ان کا جذبہ قربانی انہیں منفرد مخلوق بناتے ہیں، اور یہ دہ قدر ہیں ہیں جنہیں عدداور وزن کے بیانوں نے نہیں نا با جاسکا۔

لہذا جب عام لوگوں کوریاست پرتر جے دی جائے توان کے درمیان توازن و تناسب بگر کررہ جاتا ہے۔ سارا استدلال ایک طرح کا نراجی مزاج پیدا کرتا ہے۔ بلا طبد ریاست انسانوں سے ہی آباد ہوتی ہے، لیکن ہمیں یہ بات نہیں بھونی جاہے کہ دونوں میں گہری مما ثلت ہے۔ پھر میکھی تے ہے کہ کوئی انسانی گردہ اتناسیال نہیں ہوتا کہ وَ ہ ثبات سے محروم تیرتاہی رہے، جس کا کوئی سابی اور سیاسی ہیکل نہ ہواور جسے جب اور جہاں جاہیں دھکیل کر بٹھادیں۔ وہی لوگ فردوں کا انبارہوتے ہیں جن کی کوئی وفا داری نہ ہو۔ مثلاً بیرون ملک پاکستانی پرفتیش معاشروں میں رہنے ہوئے ہیں۔ ہوئے بھی اپنے ملک کے حالات اور معاملات سے جذباتی طور پر وابستہ اور متعلق رہتے ہیں۔ یہ وہ دلی لگاؤ ہے جسے الفاظ میں بیان کرنا اور اس کی مخصوص تعریف متعین کرنا ممکن نہیں ، کیونکہ ان معاملات میں مادی پہانے کا منہیں و بیتے۔

یسب پچھاس لیے ہے کدریاست در حقیقت اس کے اندر رہنے والے انسانوں کی توسیعی شکل ہے۔ وہ انسان جوالیک اجتاعی احساس کے تفاخر سے سرشار ہوتے ہیں۔ ریاست اپنے جلومیں ماضی اور مستقبل دونوں کو لے کرچلتی ہے۔ یہ لوگوں کی روایات کا مخزن اور ان کے خوابوں کی تعبیر کا ذریعہ ہوتی ہے۔ کیونکہ آنے تعبیر کا ذریعہ ہوتی ہے۔ کیونکہ آنے والے کل کے بچوں کے مفاد کی خاطراہے حال سے بالاتر ہوکر اپنے وجود کو برقرار رکھنا ہوتا ہے۔ اس لئے ہر یاست کو بعض بہت شکے اور ناخوشگوار فیصلے ہی کر زیر ہوتے ہیں۔

مزید بران، دورِ حاضر کے جمہوری تصنع اور عام اوگوں کو درجہ خدائی پر لا بٹھانے کے باوجود، جنگ اورامن کے سائل کلیتۂ ریاست کی عمل داری میں آتے ہیں ۔عوام کے اقتد اراعلیٰ کا سارا تصورا کی ڈھونگ اور ہے اصل بیان ہے ۔ کوئی چاہے تو اس تصور سے کھیلٹا اور دل بہلا تارہے، لیکن خود ہے تصور کوئی لگا بندھا سیاسی مجموعہ اصول وضوا بطاد سے سے عاجز ہے۔

زمانے کے ہاتھوں شکار ہونے سے خی جانے والی صدافت کے پس منظر میں دیکھیں تو ندکورہ مفروضہ، یعنی عوام کی ریاست پر برتری، سراسروا ہیات لگتا ہے۔ ایک ایسے دور میں جب نیا بق مفروضہ، یعنی عوام کی ریاست ایک سیاس معیار اور نمونہ بن چکی ہے، پاکستان میں دھا چوکڑی

ھندستانی، سارك كو ١٩٤٧ء سے پہلے كے برطانوى هند كا متبادل سے جہتے هيں، ايك ايسا سانچا جس ميں ڈهل كر بنگله ديش، پاكستان اور سرى لنكا ايك كنفيڈريشن كے اندر نئى شكل اختيار كريس گے۔ يه ثقافتى رابطے اور تجارتى تعلقات اس كنفيڈريشن كا نقطة آغاز هيں۔

عیانے والے ہندی گاشتے ہنتخب شدہ لیڈروں کو عوام الناس سے جُدا کر کے دکھاتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ: لیڈرتو جنگ کی بھٹی ہیں سلگانے والے ہوتے ہیں جبکہ عوام امن پہند ہیں، یہ سوال کہ کیا لیڈرا بے طلقہ نیابت سے منہ پھیر کر لوگوں کی خواہشات اور آرزو وَک سے متصادم موقف اپناسکتا ہے، ہوی آ سائی سے نظر انداز کر دیاجا تا ہے لیکن عصری تاریخ کسی ایسی انداز فکر کا ایسی انداز فکر کا ساتھ نہیں ویتی مشائل گذشتہ ۱۳ سے زیادہ برسول کا ہندستان کا جمہوری روّ یہ دیکھیے ۔ ہندی عوام اکثر و بیشتر کا نگر ایس کو ووٹ دے کر برسرافتد ارلاتے رہے ہیں، جب کہ یہ پارٹی پاکستان کے حوالے سے حد درجہ جنگ آز مارہ یہ ہے۔ اگر ہندوستانی واقعی امن پہند ہیں اور پاکستان سے حوالے سے حد درجہ جنگ آز مارہ ی ہے۔ اگر ہندوستانی واقعی امن پہند ہیں اور پاکستان سے جنگ نہیں چاہجے تو انہوں نے نہینا کم لڑا کو اور غیر جنگ بجو پارٹی کو افتد ار ہیں لانے کی کوشش کیوں نہیں کی؟

بالکل یمی بات جمہوری پاکستان کے ضمن میں بھی کہی جاسکتی ہے۔کیا ذوالفقار علی جمٹونے تشمیر کے سوال پر ہندوستان ہے ہزار سال جنگ لڑنے کے بلند بانگ دعوے کر کے دوٹ نہیں سمیٹے سے؟ بھٹو کے تشہیری ماہرین ویواروں کوایے پوسٹروں سے کیوں رنگ ریز کررہے تھے، جن میں بھٹوکوایک تندوسرکش گھوڑے پرسوار ہندوستان کو دعوت مبارزت ویتا دکھایا جاتا تھا۔ ظاہر ہے اقتدار کی سٹرھی پر چڑھنے کے لیے عام آبادی کے ہندستان کے خلاف غم وغصے کو استعمال کیا جار ہاتھا۔ ثابت بیہوا کہ عام کوگوں اوران کے لیڈروں کا باجمی تعلق علامتی اور کملی دونوں سطحوں پر استوار ہوتا ہے، جوایک دوسرے کی پرورش کرتا ہے۔ اس معاطے کوکسی مختلف چوکھے میں رکھنا محض دکھاوے کی شیخی اور بے سودھش ہے۔

اصل بُری بات بیہ ہے کہ لوگوں کے لوگوں سے رابطہ کے سارے تصور کی بارآ وری کمی ہندستانی شمیٹ فیوب میں ہوئی۔ پھر بیجرتوی وجود الکر پاکستان میں وندنا تے ہندوستان پہندوں کے لطن میں وندنا تے ہندوستان پہندوں کے لطن میں وفٹ کر دیا گیا۔ پہلی سرکاری اعلیٰ ترین سطح جہاں سے اس خیال کی پذیرائی ہوئی، خود ہندوستان فائمنز' کے بدقول اُس وقت کے وزیر اعظم مزسمہاراؤ نے کہا:'' پاکستان اور ہندوستان کے تجارتی روابط کا انحصار، لوگوں کے لوگوں سے رابطہ کے اہم ترین تعلق کی استواری پر ہے' ۔ ہندی وزیر اعظم نے مزید کہا:'' بات صرف تجارت کی نہیں بلکہ معاشی، سابسی، ثقافتی تعاون کی کلی صورت حال کی ہے جس پرجمیں توجہ مرکوز تھارت کی نہیں جس پرجمیں توجہ مرکوز

بدالفاظ دیگر، تجارت ہندستانیوں کی نظر میں ایک حربی چال ہے، جس کے لیے وزیراعظم نرسمهاراوُ''معاشی، سیاسی، ثقافتی تعاون کی گلیت'' کی ترکیب استعال کرتے ہیں۔ یعنی ایک ایسا طریق کارجو بالآخر ایک کنفیڈریشن کی شکل اختیار کر لے، خواہ ابھی پاکستان ہندی یونمین میں پوری طرح ضم نہ بھی ہو۔اب اگر کچھلوگ بی بناہ کن کھیل کھیلنے پرشکے ہوئے ہیں، جبکہ نام

اے 'عوام سے عوام کے رابط' کا دیا جارہا ہے، تویہ بدھیت ایک مقتدراعلی قوم کے ہماری عقل ودانش کی تو بین ہے۔

وزیراعظم راؤ کے سوچے سمجھ الفاظ کسی انفرادی ہندوستانی لیڈر کی بیجانی ترنگ نہ تھی۔اس کی پہلے ہندی پہلے ہندی پہلے ہندی وزیراعظم جواہرال نبرونے کی۔رابرٹ ورسنگ (Wirsing) نبروکا قول نقل کرتا ہے:

"پاکتان اور ہندستان کے ماہین کفیڈریش ہمیں مرحلہ وار ایسے مراحل

تک لے جاسکتی ہے کہ جس سے پاکستان کے مغربی اور مشرقی بازؤں کو

جوڑنے کے لیے پچھ ای طرز کا انتظام ہوسکے گا اور بالآخر ایک عظیم

کفیڈریشن وجود میں لائی جاسکے گی، جس میں جنوبی ایشیا کی ساری

ریاستیں شامل ہوں (اسے برطانوی ہند پڑھیےگا)۔ اس کا کہنا تھا کہ اس

ہوں گا اور فرقہ واریت پرقابو پالیاجائےگا (یعنی سلم عوام کی مسلمانیت کا

کا نئا نکال لیا جائے گا)۔ اس سے پاکستان اور ہندستان کے درمیان

کرامن تعاون کے امکانات پیدا ہوں گے۔" "

چرنہرونے دل کی بات کھول کر بیان کردی: ''کنفیڈریشن ہمارا آخری اور حتمی ہدف ہے' ۳۔ نبرو اور اس کے ہم وطنوں اور ان کے سیکولر پاکستانی گماشتوں کے اذبان کی اس بدفطرت نیم جاہلانہ بلند پروازی کو جانے دیجیے، ہمیں شلیم ہے کہ پاکستان اور ہندستان کے درمیان قیام امن واقعی ایک محترم تصور ہے ، جس کے حصول کی بوری کوشش ہونی چاہیے، خواہ ہندستان نے

امن کی فضا کوئٹمیر میں اپنے بے رحم اقد امات اور پاکستانی سرز مین پرشیعت کی جھڑوں یا کرا چی میں کسی فضا کوئٹمیر میں اس کے ذریعے ، اپنی طرف سے ختم میں کسی فاشٹ گروہ کی طرف سے ختم کرنے میں کوئی کسرنہ چھوڑی ہو۔

يامن كياب، جعجمات لياوردوسرول كي ليع جات بي؟

جس امن کے ہم متلاثی ہیں وہ عدم جنگ کا نام نہیں، کیونکہ میمض خود فر ہی پر پی لفاظی ہوگ۔ ہمارے لیے امن کسی ایسے امر واقعی کا وجود ہے، جس کی شرط اول بیہ ہے کہ دلیل اور ہر ہان مادی طاقت ہے اعلیٰ اور برتر ہیں۔ یہ اس تضور پر ایقان کا نام ہے کہ ججت اور دلیل نقاضا کرے تو سوچ اور فکر کو بدلنا ہوگا، اور یہ کمسلح طاقت کو دلیل اور قبتت کے سامنے سر جھکانا ہوگا، نہ ہے کہ وہ دلیل و ہر بان کو اندھی بے رحم قوت کے سامنے موم کی ناک بنائے رکھے۔

اس بات کو یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ امن خود طاقت کا تصور ہے۔ بیا ندراور باہر دونوں حوالوں ہے۔ سلامتی کا تصور بھی ہے، جے ایک عادل اور انسانیت دوست معاشرہ قوت فراہم کرتا ہے ۔ امن کی پُکار بیہ ہے کہ عاصب کو کمزور بنا کر رکھا جائے اور مظلوم کو طاقت اور تو انائی فراہم کی جائے ، تا کہ دونوں کے درمیان انسانی تو ازن اور تناسب قائم ہو۔ بھی ججہ کہ امن کا مطلب نیتو دست برداری ہے اور تہرا فگندگی۔ امن ہمارے جداگا ندوجود کی تصدیق کا نام ہے۔ اس کا مطلب یہ ہر گرنہیں کہ ہم اپنے نظریات کو پس پُشت ڈال کر کی ایسی واہیات ہرزہ مرائی کو قبول کر لیس، جے کے کھولاگوں نے ہندستان کے ساتھ دونوں کی دولت مشترکہ 'کانا م دیا ہوا ہے۔ کر لیس، جے کے کھولوگوں نے ہندستان کے ساتھ دونوں کی دولت مشترکہ''کانا م دیا ہوا ہے۔

سی ٹی بی ٹی: استعار کا نیا زوپ اوراُس کے سیکولرحمایتی

# سى ئى بى ئى: استعار كانيا رُوپ اوراُس كے سيكولرها يق

جوہری تجربات پر جامع پابندی کا معاہدہ (سی ٹی بی ٹی) ایٹی دھاکوں پر قدغن لگانے کا سادہ مسئلہ نہیں۔ بلکہ یہ حقیقا ایک مخصوص ذہنیت کی علامت ہے جے عرف عام میں ''مغرب' کہتے ہیں۔اس معاہدہ کی نوعیت اور دائرہ کار سیحف کے لیے پہلے خوداس مغرب کے حیاتی اور نفیاتی ہیں منظر کو سیحف ضروری ہے، جس کا بہترین پیرائی اظہار فریڈرک نطشے کے حیاتی اور نفیاتی ہیں منظر کو سیحف ظروری ہے، جس کا بہترین پیرائی اظہار فریڈرک نطشے مورث بال جانس کا نعیشے کے اس قول کا مطالعہ خاصے کی چیز ہے:

" ترقی یا فقہ قوموں میں ندہی جذبی کا اضحال اور بالآخر خاتمہ ایک بہت بڑا خلاج چوڑ ہے گا۔ نئی عصری تاریخ بیشتر اس سوال سے بحث کرتی ہے کہ سہ خلا کیسے پُر ہوگا نطشے نے بالکل سیج اندازہ لگایا کہ یہ عالی" طاقت اور اختیار کی بے لگام خواہش ہوگی" جو مارس اور فرائڈ کی بنسبت انسانی طرزشل کی زیادہ جامع اوقرین قیاس وضاحت پیش کرتی ہے۔ ندہی عقائد کی جگہ سیکولر نظر ہے آجائے گااور کُلیت پند فرہی پروہت، جواب تک خلکو پُرکرر ہے تھے ان کی جگہ ہمہ گیرتوت اوراختیار سے سرشارسیاست دان ہوں گے۔سب سے بڑھ کر ہیکہ طاقت واختیار کی ہیں ہے۔ لگام خواہش کی نے سیحا کوہنم دے گی، جو ہررنگ کے نہ بہی تیوو وضوابط سے آزاد ہوگا اور جو انسانوں پر حاکمیت اور کنٹرول کی نہ مٹنے والی بھوک میں مبتلا ہوگا۔ [اوراس طرح] پرانے نظم عالم کا خاتمہ اور معروضیت پہند کا گنات میں بے سمت تیرنے والی بے لگام و نیا ایک ایسے بدقیاش مدبر سیاست دان کے لانے کے حق میں معاون ٹابت ہوگا۔ ''ا

یدد کی کر قطعاً جرت نیس ہوتی کہ طاقت اور اختیاری اس بے لگا م تمنا اور آرزونے ہی وہ جو ہری ہم ایجاد کیے، جنہوں نے جاپان کے دو جنتے بستے اور زندگی سے بھر پور شہروں ناگاسا کی اور ہیر وشیما کوچشم زون میں نیست و نا بود کر دیا، اور بیدورندگی کا بدترین مظاہرہ اُس وقت کیا گیا جب کہ دوسری جنگ عظیم ختم ہونے پڑھی۔ بہی تمنا اور آرزوتھی جو ۱۹۲۸ء کے جو ہری عدم پھیلاؤ کا معاہدہ وجود میں لائی، جس نے اس بات کو بیٹنی بنایا کہ جو ہری ہتھیا رول سے لیس چندمما لک کی اجارہ داری مشتقلاً برقر ار رہے۔ اب یہی آرزو مچل کر جامع پابندی کا معاہدہ (سی ٹی بی بامنے لائی ۔۔۔

عالم انسانیت کے سرپرسوارر بنے اور وسائل پر بلاشر کت فیرے تسلط جمانے کی آزرو کا اظہار ہی تو ہے کہ اس کے بیشا ہے۔ ایک مختاط ان تو ہے کہ اس کی دونا گل لاکھونی تعینات کیے بیشا ہے۔ ایک مختاط اندازہ کے مطابق صرف سال ۲۰۰۵ء تک امریکی دونا می اخراجات سرد جنگ کی ۹۰ فیصد سطح تک جا بہنچے تھے۔ ۲

غالبًا اس سے پہلے بھی ایسانہیں ہوا کہ بین الاقوا ی معاملات میں طاقت کے اس انداز ہے

مظاہرہ کیا گیا ہو۔ پال جانس کا کہنا ہے: ''اینورم ہیون (Ancurm Bevan) نے اپنی لیبر پارٹی کے رفقاء کے سامنے برطانوی جو ہری بم کا دفاع اس بنیاد پرکیا کہ اس بم کے بغیر برطانوی وزیر خارجہ عالمی کوسل جیمبرز میں نگا [ب وقعت] ہوکررہ جائے گا' لیکن یہ بیان پوری طرح صورتِ حالات کی جو ہری عکاسی نہیں کرتا تھا۔ بم نہ ہوتا تو برطانیہ ان ندا کرات یا الی ہی دوسری کوششوں میں سرے سے شرکت کا حقدار ہی نہ شہرتا۔ کیونکہ جس طرح شرفا کے کلب میں جوتا ہے، اسی طرح جو ہری کلے کسی نگے کوانے کونس کے چیمبرز میں گھنے ہی ندد بی ''۔"

استعاریت اور نوآبادیاتی نشخیس بر بهوش قویس خواه ساجی ، معاثی اور نوجی اعتبار سے کتنی ہی طاقتور کیوں نہ بہوں، حقیقت ہیہ ہے کہ وہ اندر سے کمزور اور خوف زدہ رہتی ہیں۔ انھیں اس حقیقت کا اندازہ ہوتا ہے کہ دوسر ہے ان کے سامنے سرنہیں جھکا ئیں گے، اور کوئی دن آتا ہے کہ ان کا قاہرانہ تسلط بالآ خر ڈھیلا پڑجائے گا۔ امر کی ذرائع اس حقیقت کوتسلیم کرتے ہوئے کہتے ہیں:''وہ قویس جن کے پاس کتی کے دل ہیں جو ہری ہتھیار ہوں ، ریاست ہائے متحدہ امریکہ کو بیان کرسکتی ہیں۔ جو ہری ہتھیا رہوں ، ریاست ہائے متحدہ امریکہ کو بیاہ کرسکتی ہیں۔ جو ہری ہتھیار (اپنی اصل میں) برابر کے بڑے مدمقابل ہیں۔ ان سے جھوٹے اور ہر دوسر سے لحاظ ہے کمزور مکول کو بھی وہ طاقت حاصل ہوتی ہے کہ وہ اپنے سے کا فی

امریکی نفسیات کے اس پہلوکو ہنری ڈی سوکوسکی (Henry D. Sokolski) نے بہت انچھی طرح اُ جا گرکیا ہے۔ سوکولسکی امریکی محکمہ دفاع میں جو ہری عدم پھیلا وُ کے نائب کے طور پر کام کرتا رہا ہے۔ جو ہری ہتھیا رول کے عدم پھیلا وُ کواکیک تزویراتی خطرہ گردانتے ہوئے وہ اُہتا ہے:'' 196ء کے عشرے کے آخر میں جب پہلے پہل سلامتی کے حوالے ہے جو ہری پھیلا وُ پہلا ہوگی نوف بیتھا کہ اِشتراکی اروک سید

ہتھیار حاصل کر لے گا۔ بیتشویش، ان خدشات ہی کی طرح کیآج چھوٹی قوتیں بیہتھیار حاصل نہ کریا ئیں، تین امور برمز تکزرہی:

- ۔ چونکہ بہ بھی اربزی بردی فوجوں اور بحری بیروں سے بے نیاز کرنے کا سب میں ،اس لیے کوئی امکانی وشن صرف ایک ایسا'' بم' عاصل کر کے ہی امریکہ کو بڑے پیانے پر تزویراتی نقصان سے دو جار کرسکتا ہے ،خواہ وہ اس ذریعہ سے کوئی جنگ جیت جائے یا امریکہ کوفتح نہ پانے دے۔
- امریکہ کے پاس ان ہتھیاروں ہے بچاؤادر مدافعت کی کوئی موثر صورت موجو ذہیں ہے۔ جو ہری بیلا شک میزا کلول کے میدان میں آنے سے اس کمزوری میں پکھاور اضافیہ وگیاہے۔ اضافیہ وگیاہے۔
- صرف اتنی بات کہ کسی دوسری قوم کے پاس بھی ہتھیا رموجود ہیں، سیسار انصور بدل کر رکھ عتی ہے کہ دنیا ہیں طاقت کی مہار کس کے ہاتھ ہیں ہے ۔ ۵

چنانچہ یہ جھنا کہ عدم پھیلاؤ کے نتیجہ میں جنگ نہیں ہوگی اورامن کو تقویت ملے گی ،ایک بے بنیاد دعویٰ ہے۔

خود امریکی ذرائع تصدیق کرتے ہیں کہ پٹٹا گون کے نزدیک وُنیا ہابزین (Hobbesian) ہے جس میں ہر طرف طاقت و بربریت کا دور دورہ ہے جس کی جبہ سے اندیشہ ہائے وُور دراز نے اُسے حوالیہ خوف کردیا ہے۔''ہر طرف عاقبت نااندیش خودسر بدمعاش ممالک اور حکومتیں ہیں ... ایک ایس نے نظم وُنیا جوسر د جنگ ہے بھی زیادہ خطرناک خصوصیات کی حامل ہے۔ ا

# با کستان اوری ٹی بی ٹی

زیاده عرصتہیں گزرا کہ پاکستان کو' دہشت گرو' ریاست قرار دینے کے حوالے ہے خت دباؤکا سامنا تھا، کیونکہ پاکستان بجا طور پر شمیر کے حق ارادیت کی بات کر رہا ہے۔ ۱۹۸۰ء کے عشر صدیں افغانستان میں روس کے خلاف افغانستان کی تحریک مزاحت کے دوران پاکستان نے جو رول اداکیا، ظاہر ہے وہ' دہشت گردی' نہتھی۔ بعد کے زمانے میں امریکی انتظامیہ کی جانب سے شاہی فرمان نازل ہوا کہ طالبان کو مجبور کروکہ ؤہ اپنے مقالج میں شکست خوردہ عناصر کو تھی عکومت میں حصد دار بنا کمیں اوراب خیرسے کی ٹی بی ٹی ہمارے سامنے ہے ۔ فرمان ہے کہ وسخط کروستم طریقی دیکھیں، پاکستان ؤہ پرانا امریکی اتحادی ہے جس نے ہرامریکی تھم پر دوسروں وسخط کروستم طریقی دیکھیں، پاکستان ؤہ پرانا امریکی اتحادی ہے جس نے ہرامریکی تھم پر دوسروں سے بہتر خدمات سرانجام ویں اوراب خواروز بوں ہوکر جیران وسرگرداں کھڑا ہے۔

پھر پیداق (irony) بھی منہ چڑانے کے ہم معنی ہے کہ جب تک سیاست دانوں کی حکومت تھی تو اشارے آرہے ہتے کہ سیاست دانوں کی حکومت تھی تو اشارے آرہے ہتے کہ سیاست دان امریکی دباؤ کے سامنے سرگلوں ہونے دالے ہیں۔لیکن تسلی کی بات بیتھی کہ دمارے جو ہری پروگرام کی رکھوالی فوج کے سپردتھی، چنانچہ قوم تشویش اور پریشانی ہے بچی رہی کے رہی اپنین اب تو فیصلے بھی فوجی طاقت نے خود کرنے ہیں۔سولوگ ہو چھرہ ہیں کہ اب دمارے جو ہری پردگرام کا والی وارث کون ہے؟

ی ٹی بی ٹی پر بحث مباحثہ کا انداز بھی وُرست نہیں ہے۔ ی ٹی بی ٹی پر و شخطوں کے معالمے میں وُ وکون میں مشکلات ہیں جو بحثیت تو م ہمیں در پیش بیں ۔ اس سمن میں ملکی انتظامیہ ایک عیارانہ خاموثی اختیار کیے ہوئے ہے۔ پاکستانی وفتر خارجہ کے رویے میں ایک طرح کی غنودگی اور بے حی صاف جملکتی ہے۔ اس میں علم وآ گہی کا عضر نظر نہیں آتا۔ اگر آئییں شک کا بھی فا کدہ دیں تو جو کم از کم بات کہی جا میں ہے ، ؤہ میہ ہے کہ دفتر خارجہ می ٹی بی ٹی پر تو می تحفظات کو کم کرنے کے لئے تو می حسّا سیت کو بے حسی کا شکار کرنے کی سعی میں مصروف رہا ہے۔ یا پھر لوگوں کے اوسان خطا کرنے کے لئے خوف پھیلا یا جا تا رہا ہے۔ یہ دونوں طریقے خوشکتنگی سے عبارت تو می خودشک کا راستہ ہیں۔

جب سيكولر حضرات كی طرف سے بي فرما ياجا تا ہے كد " بيہ ہندستان كے ساتھ اس ياجنگ كا زير بحث مسئله نہيں بلكہ دو فريقوں كے درميان ايك تلخ مكالمہ ہے، جس ميں سے ايك كو فد شہ ہے كہ پاكستان عالمي سطح پر يكہ و تنبارہ جائے گا، اور دوسرا اى بات پرشاديا نے بجارہا ہے كہ ايسا بو" تو اس سے مقصود سى ٹى بى ٹى ئى خطا ف انتہائى اہم ولائل كو ب وقعت كرنے كى كوشش ہے۔ اى طرح به كہن بھى غلط ہے كہ يہ ہندستان كے ساتھ اس يا جنگ كا مسئله نہيں۔ ہماراى ٹى بى ئى پروسخط كرنايا نہ كرنا، ہمارى قو مى سلامتى سے وابسة ہا اور ہميں پوراحق ہے كہ كہى بھى فيصلہ كے نائج وعواقب كوا تجبى طرح جانج پر كھ كر د كير ليس۔ ہمارى طرف سے عدم امتياز پر بنى منصفانہ معاہدے كى طلب، جو ہندستان كے مقابلہ ميں روا بتى ہتھيا روں كے عدم اور نائ كا بچھا از الدكر سے، ايك طلب، جو ہندستان كے مقابلہ ميں روا بتى ہتھيا روں كے عدم اور نائ كا بچھا الداكر سے، ايك سر پھرى اور الين قوموں كے ہتھوں برغيال دنيا ميں شحفظ كى صانت دے جومعمولى معمولى باتوں پر چھو ئى اور كير دراتوام كودھركاتى رہتى ہے۔

بہتریہ ہے کہ پاکستان کو دنیا میں تنہارہ جانے کے خوف اور تنہائی کے وسوسے میں گرفتار نہ کیا جائے کہ امریکی پالیسی سازیبی جاہتے ہیں، مسجھے اُن کے پاکستانی سیکولر ہم نواطوطے کی طرح رٹ کر دہرارہے ہیں۔اس لئے اس شجیدہ مسئلہ پرشور شراباکے بجائے اچھا ہوگا اگری ٹی بی ٹی

# پر و شخطوں کے سیکولر جمایتی درج ذیل سوالوں کے جواب عنایت فرمائیں:

- ا مریکہ، پاکتان کوی ٹی بی ٹی پر و شخطوں پر کیوں مجبور کررہا ہے؟ ی ٹی بی ٹی کے حق میں بات کرنے والوں کی ہیہ بات اگر صحیح ہے کہ معاہدہ اپنی اصل میں ایک مُر دہ دستاویز ہے، تواس مُر دہ اور لے کارتم ریر دستخط کرنے کا فائدہ کیا ہوگا؟
- ۔ کیا می ٹی بی ٹی معاہدہ'' نیسائل میٹیریل کٹ آ ف'' اور جو ہری عدم پھیلاؤ کے معاہدات برحاوی ہوگا؟
- ۔ ای کی کیا طانت ہے کہ پاکستان می ٹی بی ٹی پرد تخط کردی تو آسندہ این پی ٹی کے لیے دباؤنبیں پڑے گا۔ جبکہ امریکی سرکاری کارندے کھلے عام این پی ٹی کوا گلامر صلہ قرار دے رہے ہیں۔
- ۔ اس بات کی کیا ضانت ہے کہ معائنہ کی اجازت دے دی گئی تو معاملہ مداخلت تک نہیں ہنچے گا؟
  - كيايا كتان كوائي دفاع كاحق حاصل نهيس؟

خود معاہدہ کے اندر ''کم ہے کم ممکنہ مداخلتی انداز'' کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔'' کم ہے گم''
اور '' ممکنہ'' جیسے الفاظ اور تر کیسیں ایک ہیں کہ ان کا پچھ بھی غلط مفہوم تعین کیا جاسکتا ہے۔ سزید
ہراں جب کسی دستاویز کی تشریح ہویا تعبیر کا معاملہ ہوتو متنازع شِق کودیگر شِقوں کے ساتھ ملاکر
و کیمنا پڑتا ہے کہ آیا قریب کی دیگر شِقیں معاہدے کے مقصد کو محدود کرتی ہیں یا اُسے واضح کر
کے اُس میں شدت پیدا کرتی ہیں۔ شِق ہما نے ان خدشات کو تقویت دے رہی ہے ، کیونکہ اس
میں کہا گیا ہے:''ضرورت پڑنے پر مزید ماضلتی طریق کا را نبایا جائے گا''۔

پھراس سارے عمل میں اس بات کی کیا ضانت ہے کہ سول اور فوجی تنصیبات کے ضمن میں

## حاصل کردہ معلومات خود پاکستان کے خلاف استعال نہیں ہول گی۔

سی ٹی بی ٹی کی فرائد کے مگن گا کر اس پر دستنظ کی تلقین کرنے والے کہتے ہیں کہ معاہدے پر دستنظ ہو جا کیں تو ''۔اس قسم کے دستنظ ہو جا کیں تو ''۔اس قسم کے موقف میں جو تعناد ہیں اُن سے صرف نظر کر بھی لیا جائے تو کوئی بتائے کہ پاکستان ہی کیوں ہمیشہ رعایتیں و بتارہے؟ جب پاکستان کا نام آتا ہے تو پھر اس وقت برابری کی سطح پر مفادات کے باہمی احترام کا اصول کیاں غارت ہوجا تاہے؟

یہ بھی کہا گیا ہے کہ:'' دسی ٹی بی ٹی کا تعلق صرف برسر موقع دھا کوں یا تجربات اوران جگہوں کے معائند کاری ہے ہے۔ معائند کاری ہے ہے۔اس کا کوئی تعلق ، جو ہری عدم پھیلا ؤ کے دوسر ہے طریق کار ہے نہیں'۔ اگریہ بات واقعی سیح ہے تو اس کی تائید خود معاہدے کے الفاظ اور شقوں ہے ہونی چاہیے، کیونکہ کسی مخصوص تشریح کا انحصار معاہدہ کے متن پر ہوتا ہے، نہ کہ اس بات پر کہ معاہدہ کن نیک ارادوں اور تمناؤں کے ساتھ دجود میں آیا تھا۔ معاہدے کی تمہید بذات خود کافی چشم کشاہے:

"(ہم) سمجھتے اور تشلیم کرتے ہیں کہ ہر طرح کے جوہری تجربات پر

پابندی، جوہتھیاروں کی تیاری اور معیار کو بہتر بنانے پر قدغن لگاتی ہواور خوصم کے جو ہری ہتھیاروں کی تیاری کا سلساختم کردیتی ہو،اپنے اندروہ موثر عامل بھی رکھتی ہے کہ جس سے دوسروں کو جو ہری ہتھیاروں سے محروم کردیا جا سکے اور اس طرح ہر پہلو سے جو ہری عدم پھیلاؤ کا مقصد حاصل کرا جا سکے ''

بالیقین ، معاہدہ اپنی تمہید میں کوئی ابہام باقی نہیں چھوڑ تا۔ اپنی نوعیت، معافی اور اہداف کے حوالے سے بید عدم پھیلاؤ اور جو ہری ہتھیاروں کوئم کرنے کا معاہدہ ہے۔ معاہدہ کے بعض حمایتی تو م کوئیلی دیتے ہوئے بلکان ہوئے جارہے ہیں کہ یہ ہید (preamble) محض دیبا چہ ہے، جو معاہدے کے فریق کو پابند نہیں کرتی۔ اپنے موقف کی اندھی پیردی کرتے ہوئے وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ دیباچہ کی دستاویز کا جو ہر اور اس کی روح ہوتی ہے، جس کی روشی میں متن کو وجودی شکل دی جاتے ہیں کہ دیباچہ کی دستاویز کا جو ہر اور اس کی روح ہوتی ہے، جس کی روشی میں متن کو وجودی شکل دی جاتے ہیں ہے۔

معابدے کے حمایتی چند مزید طفل تسلیاں دیتے ہیں:

- ۔ کمپیوٹر کے ذریعہ کیا ہوا'' ٹھنڈا تجربہ'' اتنا ہی موثر اور نتیجہ خیز ہوتا ہے جتنا کہ' گرم تج یہ''۔
  - \_ کمپیوٹری مدو ہے ہم کے ڈیزائن اور اجزاء میں معیاری بہتری پیدا کی جاسکتی ہے۔
    - جو ہری ہتھیاروں کا ذخیرہ کا مل معیار کے ساتھقائم رکھا جا سکتا ہے۔

اس میں کوئی شک نبیں کہ جو ہری ممالک کے باخبر حلقوں نے معاہدے کے حق میں بھی دلائل دیاوراس کے خلاف بھی لیکن خودامریکہ میں جاری مناظرہ بتارہا ہے کہ فواکداور تسلیوں کے هماری طرف سے عدم امتیاز پر مبنی منصفانه معاهدے کی طلب، جو هندستان کے مقابلے میں روایتی هتهیاروں کے عدم توازن کا کچہ ازالہ کر سکے، ایك ایسی خواهش هے جس کی تحقیر نهیں توقیر هونی چاهیے۔

خلاف نقطہ نظری آخر کار حاوی رہا۔ امریکی سینیٹ نے ی ٹی بی ٹی کی تویش سے انکار کرکے یہ حقیقت بوری طرح واضح کردی۔

سینیٹ کی فریلی میٹی میں بحث کے دوران لارنس لیورمور (Lawrence Livermore)
کے نام سے منسوب اعلی درجہ کی قومی جوہری لیبارٹری کی ڈاکٹر میٹھیلین بیلی
(Kathlene Bailey) نے کمپیوٹر تجربات کی مخالفت کرتے ہوئے شیہہ کی:

'' نظری حقیقت اصلی حقیقت کی جگه نہیں لے سکتی۔ ... زیادہ اہم بات یہ ہے کہ لیورمور کے ایُدوانس سپر کمپیوٹر پر وگرام کے سربراہ کا کہنا ہے کہ اس عمل کی کامیابی غیریقینی ہے اورا یک عرصے تک ہمیں یہ پیتنہیں چل پائے گا کہپیوٹر نظام منصوبہ کے مطابق کام کرے گا۔'' ^

جو ہری ہتھیار پڑے پڑے کب تک کارآ مدرہ سکتے ہیں؟ بحث کے دوران امریکی بینٹ کی ذیلی سکیٹ کی خیلی سکیٹی کے بیٹی کے سنگر جو ہری سکیٹی کے بیٹی سے بیٹی کے بیٹی ہے بیٹی کے بیٹی ہے بیٹی کے بیٹی کا ندازہ لگانامشکل ہے ۔'' ۹

یمی وجہ ہے کہ لاس الموس (Las Almos) نیشنل لیبارٹری کے وائر کیٹر سیکے ہیکر (Sig Hecker) نیشنل لیبارٹری کے وائر کیٹر سیکے ہیکر (Sig کر دیں''۔ 'اتو امر کی تکنیکی طقہ مشورہ دیتا کہ ہم جو ہری تجربات شروع کر دیں''۔ 'ا

اگراصل بات دہی ہے جواو پر بیان ہوئی ہے توامر کی انظامیت ٹی ٹی ٹی پر دستخطوں کے معاملہ میں کی بوتی ہوئی ہوئی ہے؟ امریکہ کا خیال ہے کہ معامدہ ہوجائے تو دوسری قوموں کی جو ہری ہتھیار بنانے کی کوشش کا جھٹکا ہوجائے گا اور اس طرح امریکی برتری قائم رہے گا۔اس موضوع برجان ہولم (John Holum) کا بیان حتی ہے۔وہ کہتاہے:

'' تجھ مشاہدہ کرنے والے بالکل میچ کہدر ہے ہیں کہ ہیروشیما پر استعال ہونے والا ہم تجربے کی منزل سے نہیں گزرا تھا۔ لیکن سیمت بھولیے کہ ہمیں اس ہم کو بی -۲۹ بمبار طیارے پر لا دنے کے لیے اس کے پنچ سوراخ کرنا پڑا تھا۔ زم ترین الفاظ میں بھی ،کسی قوم کے لیے بیا کیہ بڑا چھنچ ہوگا کہ وہ بغیر تجرباتی دھا کہ کیے، ایسے قجم شکل اوروزن کے جو ہری بم بنا سکے، جو ہمارے لیے بہت زیادہ خطرے کا باعث ہوں ۔'' ال

یہ بتانے کی ضرورت نہیں کہ جان ہولم ۱۹۹۸ء میں (جب کی بیتر کریہ) ہتھیاروں پر کنشرول اور تخفیف اسلحہ بین کا ڈائز یکٹر تھا۔دوم، اگر جو ہری ہتھیاروالے ممالک کے پروگرام اس سطح پر منجد کر دیے جا تمیں تو اس میں سب زیادہ فائدہ امریکہ کو ہوگا۔مثلاً امریکہ پہلے ہے بی میں میں نہیں نظری آپریش فی سکینڈ کمپیوٹر اہلیت رکھتا ہے، جب کہ روس ۲۰۰۰ اور چین میں ۲۰۰۰ کمپیوٹر اہلیت رکھتا ہے، جب کہ روس ۵۰۰۰ اور چین کمپیوٹر اہلیت رکھتا ہے، جب کہ روس کا در جس

یہ اہلیت بقینا امریکہ کوڈیزائن ہتھیارسازی اور نئے جو ہری ہتھیاروں کی آزمائش کرنے میں برتری ویق ہے۔ مزید برآل ،امریکہ کے پاس ۲۰،۰۰۰ تزویراتی المیت کے حال جو ہری ہتھیار ہیں۔ ساتھ ہی معلومات اور کوائف کا ایک انبار ہے، جواُست ۱۰۳۵ تجر بات سے حاصل ہوئے ہیں۔ اس لئے یہ کہنا غلط ند ہوگا کہ کی ٹی بی ٹی اصلاً امریکی برتری کوئیٹنی بنانے کا ایک موثر آلدے۔

اس حوالے سے امریکی پالیسی کا ایک اہم پہلوایشٹن بی کارٹر (Ashton B.Carter) نے واضح کیا تھا موصوف کارٹر کی حکومت میں بین الاقوامی سلامتی پالیسی مضطلق اُمور کے اسٹنٹ سکرٹری برائے دفاع تھا اور اپریل ۱۹۹۴ء میں سلح افواج سے متعلق سینیٹ کمیٹی کے سامنے بیان دے رہاتھا:

''( بالم - اپ) جائزہ میں ہم نے بید مثق کی کہ کس طرح ہمارے وہ اقدامات جوہم نے سرد جنگ کے دوران سویت یو نین اور وارسا اتحاد یوں کے خلاف مرتب و منظم کیے تھے، انہیں نئی جہت دے کراستعال کر سکتے ہیں۔ اب ہمیں امریکہ اوراس کے اتحاد یوں کے مفادات کا دفاع بہت سے علاقوں میں کرنا ہے۔ ظاہر ہے کہ ان بھی صورتوں میں مخالف تو توں کے پاس، جن کے خلاف امریکی فوجوں کوکارروائی کی ضرورت لاحق ہوگئی ہے۔ عام تباہی پھیلانے والے ہتھیار موجود ہوں گے۔ یا اُن پرشک کیا جاسکتا ہے کہ اُن پر مبتنی نے والے جاسکتا ہے کہ اُن پر بہتی ہول گے۔ یہ (اور) نشانے پر پہتی نے والے والے ذرائع اور بہلاسٹک میزائل بھی ہول گے۔ یہ اور اور) نشانے پر پہتی نے والے ذرائع اور بہلاسٹک میزائل بھی ہول گے۔ یہ اور اور) نشانے پر پہتی نے والے ذرائع اور بہلاسٹک میزائل بھی ہول گے۔ یہ اُن

آ سان الفاظ میں اس بیان کا مطلب بی بنتا ہے کہ اگر صورت حال تقاضا کرے، اور امریکہ کی قوم کو سرنگوں کرنے کے کھلی آزادی ہوئی اور مریکہ کی جوئی آزادی ہوئی جوئی ہے۔ ساتھ بی اچھا ہوگا اگر ذیر ہوف ملک کے پاس اپنے دفاع کا کوئی ہتھیا ربھی موجود نہ ہو (یہاں عراق پر 1991ء اور ۲۰۰۳ء میں امریکی پلغارکی تفسیلات ذہن میں تازہ سجیجے)۔

## اس مقصد کے حصول کے لیے امریکہ نے کئ محاذ ول پر پیش قدمی کی ہے:

- ا۔ اس نے جو ہری عدم بھیلاؤ (NPT) کے ضوابط کے جوڑ بند مزید کس دیے اور بین الاقوامی اٹنا کے انر جی ایجنسی کے حفاظتی معاملات کومضبوط کر دیا۔
- ہرآ مدی کنٹرول کے لیے تخت اقدامات کیے، اس طرح پاکتان پر پابندیاں عائد
   ہوکس۔
- سو۔ ہتھیاروں پر کنٹرول کے علاقائی معاہدات کی سرپرتن کی۔ جوہری سٹم کو عام معائنہ کے لیے کھولنے کا مطالبہ کیا اور باہمی اعتاد ہے متعلق اقد امات (CBMs) پرزور دیا۔ ۱۳ (پاکستان اور انڈیا کے درمیان جاری ٹریک۔ ۱۱ ڈیلویمبی کو اس تناظر میں دیکھنااور جھساضروری ہے)۔

ان اقد امات کے پہلوبہ پہلوامر کی پالیسی سازوں نے زیر بدف دنیا کو چارخطوں میں تقسیم کر ویا ہے۔ یعنی شرق اوسط ویرپ، شال مشرقی ایشیاء اور جنوبی ایشیا۔ پہلی صورت یعنی شرق اوسط میں ، اہم امر کی مفادات کے تحفظ کے لیے، حفاظتی اقد ام کے طور پرقوت کا راست استعال ہو گا۔ جنوبی ایشیا کے متعلق سٹیٹ ڈیپارٹمنٹ کا اعلامیہ Toward Regional Non-Proliferation in South Asia کہتا ہے کہ امر کی حکمت عملی کا بدف ہیہ ہے کہ پاکتان کا جو ہری پروگرام رول بیک ہو، یعنی اے ڈھا تک

یه معاهده همیں ایك ایسی سرپهری اور بدقماش قوموں كے هاتهوں يرغمال دنیا میں تحفظ كی ضمانت ہے جو معمولی معمولی باتوں پر چهوئی اور كمزور اقوام كو دهمكاتی رهتی هے۔

دیا جائے (capping)۔امریکی صدر بل کانٹن کا ۱۸ جنوری کا بیان امریکی خواہش کی مزید تصدیق تھی۔

جو ہری عدم پھیلاؤ کی کاوشوں میں ابھی تک امریکہ کوشکل پیش آ رہی تھی، کیونکہ اے برسرموقع معائند کاری کی سہولت میسرنہ تھی۔ ی ٹی بی ڈیریندامریکی خوابوں کی اداراتی تعبیر ہاورایک ایساختی طریق کارہے کہ جس سے تابی کے ہتھیاروں پراجارہ داری اور دسترس صرف امریکہ کو حاصل رہے گی، جبکہ باقی ساری دنیائی کے رحم و کرم پر ہوگ ۔ دنیائمریکہ کے سامنے نرم چارہ ہوگ، جے وہ حسب منشا پوری ہے دردی سے ڈائٹ ڈ پٹ اور مارپیٹ سکے گا۔ امریکی قومی سلامتی کے مثیر سے تگا۔ امریکی قومی سلامتی کے مثیر سے تگا۔ امریکی قومی سلامتی کے مثیر سے تگل ہے۔

''س ٹی بی ٹی ہو یا نہ ہو ہمیں ان (جو ہری) سرگرمیوں کی گرانی کرنی چاہیے۔ (البتہ ہد) معاہدہ ہمارے ہاتھ میں نئے آلات دیتا ہے کہ اپنے اس اہم مشن کی سمیل کرسکیں۔ (اب ہمارے پاس) ایسے عالمی اعصابی رابطوں کا جال ہوگا، جو ہماری تو می انٹیلی جنس صلاحیتوں کو تقویت وے گا اور ہمیں بید جن مل جائے گا کہ ہم دوسرے ملکوں میں مختصر نوٹس پر ہرسر موقع

## معائنه کی ہدایت کرسکیں۔'' ۱۳

ان حقائق کے پیش نظری ٹی بی ٹی پر و شخطوں کی تلقین کرنے والے درج ذیل سوالات کے جواب مرحمت فرمائیں:

- ۔ کیا بہ قائی ہوش وحواس می ٹی بی ٹی کو فدکورہ دستاویز میشہادت سے خُد اکر کے پڑھنا دُرست ہوگا؟
- کیابیام یکه کومعاونت فراجم کرنانه جوگا که وه پاکتان کوأس کی خون پیینہ سے حاصل کی جوئی جو ہری صلاحیت سے محروم کردے ، یا اُسے ڈھا تک کر بے اثر کروے ، جبکہ خودام کی صدریہ مطالبہ کررہا ہو؟
- ۔ جدیدترین کمپیوٹرمیسر نہ ہوں تو ہمارے جو ہری پروگرام کے باقی رہنے کے امکانات کیا ہیں؟ جہاں خود امریکی سائنس دان ایسے'' شنڈے'' تجربات پر یقین کرنے کو تیار نہیں ہیں، وہاں پاکستان کے لیے کہاں ممکن ہوگا کہ تھن کمپیوٹر کی مدد سے ٹی ہتھیار سازی کی کوشش کرے۔
- ۔ اگر کوئی دشمن ملک پاکستان کو سزا دینے کی ٹھان لے اور خود ہمارے پاس جو ہری ہوتارہ کی جستری میسر ندہو، تب ہمارا کیا حشر ہوگا؟

کیائی اجیما ہو کہ ان سوالوں کا جواب دیانت اور حوصلے سے دیا جائے۔

### بإبنديال

سى كواچھى لگيس يائرى، كيكن يابنديال ايك تلخ حقيقت كے طور پرموجود ميں ادريد يك قطى دنيا

کا تاریک پہلو ہے۔ آگر چدام یکداس سے پہلے بھی، جب وہ اکیلا آقا ومولی ندتھا، پابندیاں عائد کرتار ہا ہے۔ امریکی بیٹے اوگر کے بدتول: ﴿ کہلی جنگ عظیم کے بعد امریکہ نے ۱۹۱۹بار پابندیاں لگا کمیں۔ دوسری جنگ کے بعد بیتعداد ۱۹۰۴ بنتی ہے۔ جبکہ ایک تہائی پابندیاں صرف گزشتہ بیار برس (۱۹۹۴ - ۱۹۹۸ء) کے دوران عائدگی گئیں۔ ۱۴

رچرڈ لوگرام کی صدر کی ایکسپورٹ کونسل کی رپورٹ Unilateral Economic کا حوالہ و کے دان کی سند ہوں کے خلاف ایسنے بیان کی صحت ثابت کرتا ہے۔ حالیہ برسوں میں 21 قوام ان'' کیک طرفہ پابند یول'' کا شکار رمیں، جوآ دھی وُنیا ہے۔ خایدہ آبادی پر مشتمل میں۔

پابندیوں کا تازہ ترین جائزہ تارہا ہے کہ انسانیت کے ویفسد کو بیتلئ گھونٹ پیتا پڑا ہے۔البتہ ان پابندیوں کا ایک اچھا پہلویہ ہے کہ تکلیف ہردوفریق کو ہوتی ہے۔ یہ بات عجیب تولگتی ہوگ، کیونکہ می ٹی بی ٹی ٹی ٹی ٹی ٹی ٹی ٹی ٹی ٹی سے قصان صرف پاکستان کا ہوگا۔
''ایک اندازہ کے مطابق امر کی تحصیلات کو ان پابندیوں ہے ۱۵-۱۹۱۹رب ڈالر کا خیارہ ہوا اور صرف ۱۹۹۵ء کے ایک سال کے دوران ڈیڑھلا کھروزگارمتا تر ہوئے''۔ ۱۵ چنانچی ڈالروں کے حیاب ہے جموعی امر کی نقصانات ۱۹۹۹ء تک ۲ کارب ڈالر ہوگئے تھے۔

چنانچے میکوئی جمرت کی بات نہیں کہ اس صورت حال نے موٹر امریکی حلقوں کوتتو ایش میں جتاا کر دیا ہے۔ اب عام طور پر تسلیم کیا جانے لگا ہے کہ پابندیوں سے کام بنا نہیں۔ کئی مطالعہ جات سے بید بات سامنے آئی ہے کہ '' جب ان پابندیوں کو خارجہ پالیسی کے مقاصد کے حصول کا ذریعہ بنایا گیا تو میخال ہی موٹر خابت ہو کیں۔ اس سے بالخصوص اُن کوشاذ ہی فاکدہ ہوا جن کی جم مدد کرنا چاہتے تھے۔ اکثر تو زیر ہوف ملک سے زیادہ خود امریکہ کوئتھان پہنچا۔ ان سے جم مدد کرنا چاہدہ کو کائتھان پہنچا۔ ان سے

ہماری بین الاقوامی مسابقت اور معاش تحفظ میں کمزوری آئی – اور حالت بیہو گئی ہے کہ ہم اکثر ان پابندیوں کو خارجہ یالیس کے ہیلے قدم کے طور پر منتخب کر لیتے ہیں...'' 11

ماضی میں جن ملکوں کو پابند یوں کا سامنا رہا ۔ بالخصوص چین، کیوبا، سوڈان، ایران وغیرہ ۔ وہ آخرکار فائد ہے میں رہے۔ امریکہ نے پابندیاں عائد کیس تو انہوں نے اپنے ذرائع اور دسائل پر انحصار شروع کر دیا۔ اگر کچھاور نہ بھی ہوتا تو یہ کیا گہ ہے کہ وہ امریکی جگڑ بندیوں سے آزاد ہو گئے۔ اس چیز نے انہیں آزادی اور حریت کا احساس دیا اور ترقی کے لیے خودا بنا نقشہ کارتیار کرنے میں مدودی۔ معرفت نفس کی اس کیفیت نے انہیں عزب دنو قیر دی۔ میوہ دولت ہے جے مادی بھائے نے نہیں نایاجا سکتا۔

دوسری بات بیہ ہے کہ جلد یا بدریامر کی پالیسیوں کومند کی کھانی پڑے گی۔ آج کا کیک قطبی دنیا کا نقشہ بیئت وتر تیب میں بیسر بدل جائے گا۔ آج کا سیاسی جغرافیائی توازن جوامر کی قوت کے بل پر ہے، عدم توازن میں بدل جائے گاکیونکہ نے کھلاڑی میدان میں اتریں گے اور بین الاقوامی منظر پر نئے دافقات وحادثات رونماہوں گے۔

اس کے ساتھ اس بات کا بھی اوراک اوراحساس ہونا جا ہے کہ پابندیاں ای وقت تک موثر ہوتی ہیں اگر ان کے نفاذ ہیں سارے ہی مغربی اتحادی حصہ لے رہے ہوں۔ معاشی مفاوات اپنی حقیقت میں ایٹار وقر بانی پر بنی نہیں ہوتے ، بلکہ بے رحم معاشی تقاضے ہی ان کا فیصلہ کرتے ہیں۔ ماضی میں امریکہ نے پابندیوں کا جو حصار بھی کھڑا کیا تھا اس میں سوراخ باقی رہے، جن سے خودامر کی حلیف ہی مطلب براری کرتے رہے۔ ایران کا معاملہ سب کے سامنے ہے کہ شیارتی مفاوسات ہوتو یا بندیوں کا گھے جوڑ دھرا کا دھرارہ جا تا ہے۔

اندریں حالات پاکتان می ٹی بی ٹی پر دستخطوں کے معاملے سے دُوررہے تو بہتر ہے۔ اسے ایک منصفان عدم پھیلا وُ کے معاہدے کے لیے زور دینا چاہیے۔ ہماری حکمت عملی کے چیدہ چیدہ خدوخال درج ذیل ہونے چاہمیں:

- ۔ سی ٹی بی ٹی پروشخطوں کی بات اس وقت تک ٹالتے رہیں جب تک ہمارے پاس کا فی مقدار میں انفحاری مادہ (fissile material) تیار نہ ہو جائے۔
- جو ہری تجربات اس وفت تک جاری رکھے جا کمیں، جب تک کافی کوائف جع نہ ہو جا کمیں کہ جن پر ہماری آئندہ کی تحقیق تفتیش کامدار ہو۔
  - جو ہری دھا کوں کاسِوِل اطلاق پیش نظر رکھیں۔
- ۔ تھرمونیوکلیر دھاکوں کا سلسلہ شروع کر دیں، تا کہ چھوٹے سائز کے بم بنانے ممکن ہوں۔
  - پاکستان کے جو ہری صلاحیت کے حامل ملک ہونے کاحق تشلیم کرا کمیں۔
  - افغانستان کی صورت حال کو مشکم بنا کراس کے ساتھ قریبی تعلقات کی نیوڈ الیس۔
    - چین ،ایران ،عرب دنیا اور آسیان ممالک سے تجارتی روابط بزها کیں۔
- ای می اوممالک سے تعلقات بڑھا کر سارک میں اپنے مرغم ہونے کا سلسلہ ختم کردیں۔

نہ کورہ بالا اقدامات نہ ہوئے تو پاکستان نرم چارہ بنارے گا۔اس کی سلامتی اغیار کے رخم وکرم پر ہوگی اور آزادی اوراستقلال کے لیے اس کی خواہش اور تڑپ آرزوئے ناتمام بنی رہے گ۔ نوآ بادیاتی نظام ایک نیاجنم لے گا،اور ہمارے انسانی شرف یہاں تک کہ خود ہمارے قیام و بقا کی تو ہیں وتحقیر کاباعث بن جائے گا۔

کشمیر پھراُبل رہا ہے

# کشمیر پھراُبل رہاہے

بیامر بحث طلب ہے کہ تاریخ خطمت فقیم میں چلتی ہے یا ایک دائرے میں گھوتی ہے۔البتہ سمیراور یا کتان کے حق میں یہی ثابت ہوا کہ ان کا سفر مدوّر ہے۔

یے جبوری ۱۹۴۸ء کا دن تھا، جب سلم یلغار کے سامنے بہل جندستان نے تشیر کو بین الاتوا می تنازع بنانے کیلئے اقوام متحدہ میں فریاد کرنا پڑی۔ تب سے آج تک سارا معاملہ ہوں کا تُوں ہے۔ فرق صرف اتنا پڑا ہے کہ وُ نیاا بسرد جنگ کے زمانہ کی دوانتہا کوں سے گذر کر یک قبلی ہوگئی ہے۔ سوویت یونین کا دارث روس بین الاقوا می امور میں دخل دینے کے قابل نہیں رہا۔ ادھر پاکستان کا امریکہ پرتاریخی تکیولی حالہ برقر ارہے۔ ۱۹۵۰ء کے عشرے کے ابتدائی برسوں میں ہم نے اپنی افادیت مغرب کے پاس گروی رکھ دی تھی کہ آگر وہ تشمیر کا مسلم کی کردے تو ہم کیونزم کے خلاف اس کا ساتھ دیں گے۔ اس وقت سادہ لوح پاکستانیوں نے بید بھی سوچا کہ امریکہ، ہندستان کے مقابلہ میں ان کے مفادات کوعزیز ترجانے گا۔ ہم سوویت یو نمین کے خلاف امریکہ، ہندستان کے مقابلہ میں اس کے مفادات کوعزیز ترجانے گا۔ ہم سوویت یو نمین کے خلاف امریکہ، ہندستان کے مقابلہ میں اس کے مفادات کوعزیز ترجانے گا۔ ہم سوویت یو نمین کے خلاف امریکہ، ہندستان کے مقابلہ میں اس کے مفادات کوعزیز ترجانے گا۔ ہم سوویت یو نمین کے ملاف

یہ معاهدہ همیں ایك ایسی سرپهری اور بدقماش قوموں کے هاتهوں یرغمال دنیا میں تحفظ کی ضمانت ہے جو معمولی معمولی ہاتوں پر چهوٹی اور کمزور اقوام كو دهمكاتی رهتی هے۔

امریکی وزیر خارجہ (۵۳-۱۹۴۹ء) ڈین ایک سن (Dean Acheson) نے اقوام متحدہ میں جو ہدایات امریکی نمائند کو دیں، وہ امریکی و بہنیت کی جمر پورعکای کرتی ہیں۔ اس نے کہا تھا: ''ہماری سوج ووتصورات سے تشکیل پاتی ہے۔ اقوام متحدہ کی سرگرمیاں گچھ اس طرح کی ہوئی چاہئیں کہ (ا) فریقین کا طرز تمل بے پلک اور مجمد نہ ہونے پائے (۲) پاکستان کو تنازع کے حول کے خامن میں کا فریقین کا طرز تمل بے پلک اور مجمد نہ ہونے پائے (۲) پاکستان کو تنازع کے استعال پر نہ اُئر آئے''۔ باوجود اُس دُ کھے جو جمیں بار بار اُٹھانا پڑا ہماری ہیئے۔ مقتدرہ اجھی تک یہ اُئے استعال پر نہ اُئر آئے''۔ باوجود اُس دُ کھے جو جمیں بار بار اُٹھانا پڑا ہماری ہیئے۔ مقتدرہ انتظامیہ کا وفتر خارجہ اور اس کے سے دوسرے ہتھہ چھٹ بری مہارت سے امید کا یہ چائے بھے نہیں وے رہے۔ طُر فہ تماشہ یہ ہے کہ امریکہ کا طرز عمل اب بھی ای دو غلے بین کا آئیند دار ہیں ہے۔ اگر ہندستان ۱۹۵۰ء کے برسول امریکی مفادات کے لیے اہم تھا تو اس کی وہ اہمیت آئ خودوانوں کی ہی دیور سکور پاکستانی تکومتی کا رندے، نوجوانوں کی ہی دیور تکور پاکستانی تکومتی کا رندے، نوجوانوں کی ہی دیور تکور کے اسر بیس، جب کہ ہمارے فیصلیماز وں کو حال کے کہ دور کی کہ ہمارے فیصلیماز دل کا صال پرچوانوں کی ہی دیور وور گھائے تا ہم حوالے تو ہیں۔

خوداقوام متحده كا اداره بھى مسلسل دائرے ميں بى گھوم رہا ہے۔ ليگ آف نيشنز (مجلس اقوام) كقش قدم برچل كرا توام متحده بھى مغربى طاقتوں كى باندى بن چكى ہے۔ اقوام متحدہ كے اس طرز عمل مے صرف نظر كر كرد يجھيں تو تشمير كا تنازع پانچ واضح طور پر مختلف ادوارے كرر آيا ہے:

- اقوام متحده میں بین الاقوامی حیثیت اختیار کرنا،
- اقوام متحده کی شکل میں ٹالثی اورمصالحت کی کوشش<sup>،</sup>
  - ہندستان ویا کستان (UNCIP)،
- یا کشان اور ہندستان کے مابین راست ندا کرات (۱۹۵۳–۱۹۵۲ء)،
  - غالثى كا دوسرا دور،
  - براه راست ندا کرات (۱۹۲۰–۱۹۲۴ء)\_

آج بیر سئلدگھوم پھر کردوبارہ نقطہ آغاز پرآگیا ہے۔ بات ہندستان کے خلاف کشمیر بول کے مختصارا ٹھانے سے شروع ہو گی تھی۔ اس کے بعد کشمیر بول نے ۲۵ برس اقوام متحدہ اور عالم انسانیت سے آس لگائے رکھی کہوہ اپنا کردارادا کریں۔ جب دیکھا پھینیں ہور ہاتو پھرانہوں نے بتصارا ٹھا لیے۔

مسئلہ کے جومل بتائے جارہے ہیں ان بین بھی کوئی فرق نہیں آیا۔ بات حق خودارادیت سے ہوتی ہوئی ہندستانی سامرا بی ریاست کے اندرخود مختاری تک گئی تقلیم کشیر کی بحث بھی چلی اور ممل خود مختار کشیر کا ذکر بھی چھڑ ااور ریبھی کہ شمیر کوا تو ام متحدہ کی تولیت (trusteeship) میں دے دیا جائے۔ بچ بچ میں بہتجویز بھی پیش ہوتی رہی کدونوں ملکوں کو کشیر پرمشتر کداختیار دے دیا جائے، اگر چہ بیموخرالذکر مل کوئی سوچی تجمعی تجمع پر نہیں تھی مجمعن بربر اہم تھی۔

مئلکشمیر کے کسی بھی ممکنہ طل مے ضمن میں اثباتی اورا ختلافی دلائل کی نوعیت بھی نہیں بدلی۔وہی پرانا ڈھنگ اور آ جنگ ہے۔کوئی جا ہے تو اس پور کے مل کوشیطانی جکر کا نام دے دے۔

291ء میں جب مسئلہ تشمیر، پاکستان ہندستان دونوں کے دز دیدہ تعاقب میں رہا، جب اتوام متحدہ کی قر اردادوں نے تشمیر یوں کے حق خودارادیت کو ہا قاعدہ شلیم کیا۔ لیکن اس وقت بھی خود اس ادارے سے مسئلہ لوگ، جنہیں بہ ظاہر منظور شدہ قر اردادوں کو عملی شکل دینے کا کام کرنا تھا، ریفرنڈم کے انعقاد میں حائل مشکلات کی بات کر رہے تھے۔ سراوون ڈکسن (Sir Owen Dixon) ان میں سے ایک تھا، جس نے کشمیر کی عوام کو کیٹر النسل قر اردیا، اوران کے جغرافیا کی اور اسانی تنوع کے قصے ساتار ہا۔ جوزف کورئیل (Joseph Korbel) اقوام متحدہ کے کمیشن برائے پاکستان و ہندستان کا ایک رکن تھا۔ اسے ریفرنڈم کے انعقاد کا امکان تک مشکوک نظر آتا تھا، کیونکہ اس کے خیال میں: ''عوامی رائے معلوم کرنے کا عمل بحض تکنیکی طور پر بھی، زینی قمان کے دائرہ کارے باہر بھا''۔

۱۹۵۰ء کے مابعد برسوں میں سوچ اور فکر کا انداز وہ تھا جواو پر بیان ہوا۔ اس فکر کی نوک پلک تو ہندستان نے سنواری جب کہ پاکستان کسی نوزائیدہ بچہ کی طرح ہے گا وہ کا انگوشاہی چوستار ہا۔ اس مسئلے معلق نظریاتی عامل کی بابت بھی ہندستانی رویہ پورے سکون اور اعتاد کا آئینہ وارتھا۔

یعنی اس نے اپنے آپ کواک ایسی سیکولر ریاست کے طور پر پیش کیا جس کا مقابلہ فہ ہی نرا بی قوتوں سے تھا۔ جواہر لال نہروکی شکل میں انڈیا کے پاس مین الاقوامی سطح کا ترجمان موجود تھا، جواکہ بی سانس میں کمال چالاکی اور ہوشیاری سے مد براور فلنفی کا انداز اپنائے رکھتا۔ ۱۹۳۹ء میں اس نے امر کی سامعین سے خطاب کرتے ہوئے کہا:

'' تشبیر کا جھٹڑا ہندؤں اورمسلمانوں کے درمیان نہیں، بلکہ یہان لوگوں کا سوال ہے جوکشمیری قومیت کی بنیاد برآ زادی جاہتے ہیں اور پوری کی پوری آبادی اس کی ہم نواہے اوران کا جھگڑ اان لوگوں سے ہے جو ندہب کی بنیاد یر طے کردہ دوقو می نظریے پریقین رکھتے ہیں''۔

مغرب کونیر وکا پہلر زاستدلال پیندآ گیا۔اقوام متحدہ کے سیکرٹری جنرل کے ذاتی نمائندہ کالبن (Calban) کے سوال براس نے جو کچھ کہا وہ سفارتی مختلکو میں ترکی برترک جواب کا بہتر س نمونه تفااور لا دین مغرب کواس میں برداوزن محسوں ہوا:

'' یہ ہی انتا بیندی ہے اپل، جوامن وامان کی صورت حال بگاڑنے کا سبب بن سکے،ایک جائز سیائ مل قرار نہیں وی جاسکتی'۔

ہا کتان کی کوششوں ہے جب مغرب حرکت پذیر ہوتا نظر آیا تو چچ و تاب کھا کر ہندستان نے کہا کے تشمیراس کااندرونی مسئلہ ہےاور تشمیری بھی ویسے ہی ہندی میں جیسےانڈیا کے دوسرے سب لوگ \_ بیر کہتے ہوئے ہندستان بھول ہیٹھا تھا،جس طرح اے بھی اسے یہ بات یا دنہیں رہتی ، کہ مسلمان جس رنگ روپ میں بھی ہوں وہ اپنی تاریخ کا بیاحیاس واوراک بمیشہ ظاہر کرتے ر ہیں گئے کہ انہوں نے جنوبی ایشیااور ہندوؤں پر ہزارسال حکمرانی کی اوراب سیسی طرح ممکن نہیں کہ انہیں اس خطہ میں 'لاشے' بنا کررکھ دیا جائے۔ایلن کیمبل جانس نے اپنی کتاب Mission with Mountbatten (1951) میں کھلے دل سے اعتراف کیا: (دکشمیرات عموى جذباتي مكراؤ كامظبراوررمزو كنابه بيجس نے تقيم ( برصغير ) كوناگزير بناديا تھا''۔

پاکستانی انظامیہ،ایےعموی سیکولرؤس کے باوجود،اس جذباتی الیل سے بہنولی واقف تھی جو

کشیر یوں کے دلوں میں اسلامی مملکت کے لیے موجود تھی، لیکن اس نے اس کیفیت سے فائدہ الشانے کی کوئی کوشش نہ کی۔ بلکہ ان لوگوں نے پاکستان کو اس کے اسلامی راستے سے بھٹکا نے کی شعوری مذیبر میں کیس ۔ انہیں بیا حساس تک نہ ہوا کہ اس گرا بانہ طرزعل کا نتیجہ شمیر یوں اور پاکستانیوں کے درمیان قائم روحانی رشتے کمزور کرنے کا باعث ہوگا۔ صدر ضیاء الحق کا دور ۱۸۸ – ۱۹۷۷ء)، گوبھر پوراسلامی رفیاست کا خیال ابھر کرسا شئے آیا، خواہ حقیقی اسلامی ریاست بننے پاکستان کے ایک مکانہ اسلامی ریاست بننے کی بات ابھی ورک بات تھی ۔ اس دور میں سوویت یونین کے ظاف افغان جہاد میں حصد ڈال کر کے در بے میں قانون سازی کر کے اور ٹیلی ویژن نشریات کو کئی حد تک سخوا کر کے پاکستان کو اسلامی ریاست بنانے کی کوشش نظر آئی ہے۔ اس صورت حال میں شمیر یوں نے پاکستان کو اسلامی ریاست بنانے کی کوشش نظر آئی ہے۔ اس صورت حال میں شمیر یوں نے پاکستان کو اسلامی دیاست بنانے کی کوشش نظر آئی ہے۔ اس صورت حال میں شمیر یوں نے پاکستان کے لیے خصوصی کشش محسوس کی۔ انہوں نے اپنی گم شدہ شناخت یعنی وصدت اسلامیہ پاکستان کے لیے خصوصی کشش محسوس کی۔ انہوں نے اپنی گم شدہ شناخت یعنی وصدت اسلامیہ پاکستان کے لیے خصوصی کشش موسوں کے در دیا کہ بندستان جڑ دوں تک ڈول گیا۔

اس کے بیتیج میں وہی فطری منطق عود کر آئی۔ یعنی تشمیری اپنی اسلامیت پرزورویتے رہے اور ہندستان اپنے دکھوں کے مداوا کے لیے لا دینیت کی دہائی دیتارہا۔ کسی فریق نے شاید جا ہا بھی ندتھا کیکن موجودہ چیقلش نے وہی پرانا انداز اختیار کرلیا ہے جوجو بی ایشیا میں صدیوں سے ہندو مسلمان مخاصمت اور جھڑے کا طرح اقباز رہا ہے۔

ہندستان اس کوشش میں کہ شمیراس کے ہاتھ سے جانے نہ پائے، اسے یونین کے اندر محدود خود مختاری دینے پر رضامند ہے۔ یہ وہی خیال ہے جس کی کتر بیونت اور صورت گری اس نے مختاری دینے پر رضامند ہے۔ یہ وہا گئی زقند ہے، جس سے پید چلتا ہے کہ تاریخ واقعی صراط منتقیم میں نہیں چلا کرتی۔

خود مختار کشمیر اگر وجود پاتا هے تو پاکستان کے لیے اس کا مطلب یہ بنے گاکہ جغرافیائی طور پر اس کے دست و بازو کاٹ دیے جائیں اور اس کی علاقائی گھرائی کو محدود کر دیا جائے۔ اس کا دوسرا مطلب یہ هو گاکه دنیا کے اس خطه میں مسلم شناخت شکست سے دوچارهو جائے۔

بہطورای آپش '' خود عتار شیر' کوئی تی جو پر نہیں ہے۔ نبیشل کا نفرنس کے لیڈراور ۱۹۱۰ء کے عشرے تک مقبوف شیر کے وزیراعلی شخ عبداللہ وقتا فو قتا اس خیال سے کھیتا رہا ہیکن اس کی عشرے تک مقبوف شیر کے اندر رہنے کی ہی رہی۔ اس کی موت نے تشمیر کے سیاسی منظر سے ایک کرشاتی وجود شم کر دیا۔ اب پیچھے وہ سیکولر مبتدی مرید رہ گئے ہیں، جنہیں ایک الی صورت حال کا سامنا ہے، جس کی صورت گری وادی میں جاری جہادی تحریک نے کی ہے۔ اس صورت حال کا سامنا ہے، جس کی صورت گری وادی میں جاری جہادی تحریک نے کی ہے۔ اس صورت حال میں خود مختار کشمیراور اس تصور کی علم بروار شیام بعنی جمول و تشمیر لیریشن فرنٹ اور شخ عبداللہ کے باقیات، دونوں ہی لیس منظر میں جا بچے ہیں اور وادی کے لوگوں کے لیے ان میں کم ہی ایک ایکی باقی رہ گئی ہے۔

پاکستان بالیقین اس خیال کی پذیرائی کاسو ہے گا بھی نہیں۔انڈیااگر جموں وسمیرلبریشن فرنٹ کو ترجیح دے رہاہے تو بیر حقیقی نہیں بلکہ صرف اس کی حربی حیال ہے، کیونکہ دُور کی سوچنے والی ہندوستانی خفیہ ایجنسیوں کے ہاتھوں میں رہ کرخو دمیتا رسمیرکا مطلب حالات کو جوں کا توں رکھنا ہوگا۔خود مختار کشمیر تو عملا تب ہی وجود میں آسکتا ہے کہ پاکستان اور ہندوستان دونوں اس سے
ہاتھ اٹھالیں اور اپنے اپنے علاقائی دعووں سے دست بردار ہوجا سیں۔دوسری صورت یہ ہے کہ
وہ غیر جانبدار ہوجا سمیں اور شمیریوں کے معاملات میں دخل نددیں۔ تیسری صورت میمکن ہو
سکتی ہے کہ شمیری اجتماعی طور پراس خیال پر متحد اور شفق ہوں۔خود مختار کشمیر کے لیے ان تینوں
سے ایک دجہ بھی بروکے کار آتی دکھائی نہیں ویتی۔

خود مخار تشیرا گروجود پاتا ہے تو پاکستان کے لیے اس کا مطلب میہ ہے گا کہ جغرافیا کی طور پراس کے دست و باز وکاٹ دیے جا کیں اور اس کی علاقائی گہرائی کو محدود کر دیا جائے۔ اس کا دوسرا مطلب میہ ہوگا کہ دنیا کے اس خطہ میں مسلم شناخت شکست سے دو چار ہوجائے۔ میاس تاریخی عمل کی معکوی گردش ہوگی، جو ساتو سے صدی عیسوی میں برصغیر میں مسلمانوں کی آمد کے ساتھ شروع ہوا تھا۔ اس زادیے نظر سے دیکھیں تو خود مخارشمیر کا مطلب شمیر یوں کا ہمیشہ کے لیے جندی پنجرے میں مجوب ہوجانا ہے۔ میدہ فتیجہ ہے جادی میں جہاد ہر پاکرنے والے بھی سامنے نہیں آنے دس گے۔

آبادی کے پہلو سے معاطع کا جائزہ لیں تو بھی خود مخاری کی بات سی سمت بیٹھی نظر نہیں آتی۔ طاقت کے چار بلاک واضح دکھا کی دیتے ہیں، جن میں سے ہرا کیا اپنی سمت زور لگارہا ہے۔ کشیری پنڈ ت ہیں جو ہندی یونین کے اندررہتے ہوئے کشمیر کے نظر محصورہ (enclave) میں اپنے لیے جداگا نہ وطن چاہتے ہیں۔ جمول کے ہندو، ہندستان میں شامل رہنا چاہتے ہیں۔ شمل میں وقع لداخ کے بدھ سکم کی می خود مخاری کے خواہاں ہیں۔ آخر میں تشمیری مسلمان ہیں جواکثریت میں ہیں، وہ یا کتان سے الحاق کے متمی ہیں۔

یہ ساری تقلیم ، جس کی جڑیں دوراندر تک تاریخ اور بذہب میں پیوسٹ ہیں، خود مختار کشمیر کے تصور کو چلنے ہی نہیں دے رہی۔ تھ بہت کہ اگر ایک کوئی تدبیر عمل میں لائی گئی تو یہ انڈیا کے خلاف شمیر یوں کے کا زکو کمزور کرنے کے متر اوف ہوگی اور وادی میں جاری تحریک کا ساراز ور اور ہنگ درہم ہر ہم ہوجائے گا۔

ہماری رائے ہیہ ہے کہ دوقو می نظریے کی بنیاد پر تشمیر کی تقییم ہی واحد معقول عل ہے، جس میں آبادی کے ہر بلاک کی آرز وؤں اور خواہشوں کی تحلیل کا بدقد رحق سامان ہے۔ اس سیم کے مطابق:

- ا۔ پوری دادی، کشتواڑ، ڈوڈا، راجوڑی، پونچھادرلداخ کے مسلم اکثری علاقے کو پاکستان کے ساتھ ملحق ہوجانے دیا جائے۔
  - ۲۔ جموں کے ہندواصلاع ہندستان کول جائیں۔اور
- ۔ لداخ کے بدھ آبادی کوموقع دیا جائے کہ وہ پاکستان یا ہندستان میں ہے کسی ایک کے ساتھ شامل ہونے کا آزادانہ فیصلہ کریں۔

اس سکیم ہے ہٹ کرجس تجویز پر بھی غور ہوگا ، وہ صرف ہندستان کے حق میں جائے گا۔

انصاف كا طالب كشميراور بيتر دل اقوام متحده

# انصاف كاطالب كشميراور يتحردل اقوام متحده

1967ء ہے جب تشمیر کے مسئلے نے عالمی رنگ اختیار کیا، پاکستان کا اصولی موقف تشمیر بول کے لیے جن خودارا دیت کا حصول رہا ہے۔ کیا اقوام متحدہ تشمیر بول کو بیر جن استصواب دلانے میں خلص تھی یانہیں؟ اور کیا وہ اس مسئلے پر کیے گئے دعوول کی تکیل کر عتی تھی؟ محض ایک موہوم اور مشتبہ بات تھی۔ جبہ بالکل فلا ہر ہے۔ ایک تو اس معاطع میں خودا تو ام متحدہ کا ریکارڈ مایوں کن رہا ہے۔ اس پر مسئز اد مغرب کا رویہ بھی حوصلہ شکن تھا جو اس ادارے کا کرتا دہم تا تھا۔ اس طرح جب سے میں مسئلہ پیدا ہوا اور بڑھتا پھیلنا گیا، ہندوستان کا طرز عمل بھی مصالحان نہیں تھا۔ اس اب یہ بات تاریخ کا حصد بن چکی ہے کہ انٹریا کی گھیرے میں آئے ہوئے تیل کی طرح نسخے بہت تاریخ کا حصد بن چکی ہے کہ انٹریا کی گھیرے میں آئے ہوئے تیل کی طرح نسخے کہا تا اور گھر مار مار کرگر داڑا تار ہا ہے۔

ہندستان جب ۱۹۴۸ء میں شیر کامسکا اتوام متحدہ میں لے گیا تواس کے سامنے دومقاصد تھے۔ ایک تو پاکستان پراپٹی تزویراتی برتری قائم رکھنا۔ دوسرے وقت اور مہلت حاصل کرنا تا کہ دادی میں آبادی کی صورت حال اپنے حق میں کرلے اور مقبوضہ شمیر پراپٹی گرفت کو قانونی شکل دے سکے۔ پیروہ وقت تھا جب مجاہدین اپنی ابتدائی برق رفتار کامیابیوں کے بعد، ٹمیٹوال، جموں، راجوری اور پو نچھ سیکٹروں میں نئی بھارتی فوجی مداخلت کے نتیجہ میں پسپائی پر مجبور ہوئے۔
ہندوستان کو پید تھا کہ بیہ مسئلہ ایک بار اقوام متحدہ میں چلا گیا تو وہاں کے گرد آلود ذخیر و
دستاویزات میں گم ہوکررہ جائے گا۔ پاکستان مجبور ہوکراور بیسوج کرانڈیا کے پیچھے پیچھےاقوام
متحدہ چلا آیا کہ چونکہ اس کا کیس برحق اور مضبوط ہے، اس لیے اگر سلامتی کونس نے نو آبادیاتی
دور کے بعد کی اخلاقی فضامیں اپناوزن پاکستان کے پلڑے میں ڈالاتو تشمیر کا تصفیماس کے حق
میں ہوجائے گا۔

لیکن اس دبنی رومکل میں یا کستان کے اہل حل وعقد تین باتیں فراموش کر ہیٹھے:

اولاً، وقت، جواس معامله میں اہم ترین عضرتھا، ہندستان کے حق میں تھااور سلامتی کونسل اس قتم کا ادارہ نہ تھا جہاں سے انصاف پر بینی کوئی فیصلہ جلدصا در ہویا تا۔

ثانیا، ہم ایک اہم حقیقت کا ادراک نہ کر سکے جے اصطلاحاً ''اقوام متحدہ' کہتے ہیں: ''اقوام متحدہ' کا نام ، متند ماخذوں کی رُو ہے '' دوسری جنگ عظیم میں ان اتحادی اقوام کے لیے استعال ہوا جو محوری تو توں ۔ جرمنی، اٹلی، جاپان ۔ کے خلاف صف آراتھیں ۔ دنیا میں استعال ہوا جو محوری تو توں ۔ جرمنی، اٹلی، جاپان ۔ کے خلاف صف آراتھیں ۔ دنیا میں استعمال اصطلاح کو آبا اقوام نے اقوام متحدہ کے اعلان پر دستخط کیے اور جس نے اتحادی تو توں کے جنگی مقاصد متعین کیے' ۔ ایوں استنظیم کو حالت جنگ میں بی بہتمہ دے دیا گیا۔ اس کا ہدف سیتھا کہ یورپ کے اندر باہمی گروہ بندی اور تناز عات کو روکا جائے اور نوآ بادیاتی دور کے بعد وَجُو و میں آنے والی دنیا کو اس طرح سے تاہد کیا جائے کہ اس کا خام مال اور اس کی منڈیاں مغربی اقتصادی معیشت کورتی دیے کے لیے وقت رہیں۔ یا کہتان کی طرح کا تیسری دنیا کا ملک جو کشمیر براس ادارے سے کسی فیصلہ کا

# طلب گارتھا،خودادارے کےاوّلیں مقاصد میں جگہنہیں پاسکتا تھا۔

تالاً، ۱۹۳۸ء سے ۱۹۵۱ء تک جب ہم معاہدہ بغداد (CENTO) کے رکن نہ تھے قو ہم کشیر میں استصواب کے حوالے سے دو قر اردادیں حاصل کرنے میں کا میاب ہوئے ۔لیکن جب ہم نے امریکہ کے کمیونسٹ مخالف کیمپ میں شمولیت اختیار کرلی تو ہمارے بادبانوں سے ہوا نکل گئی۔ پاکتان کی مقتدراشرافیہ یہ بات مجھ ہی نہ پائی کہ اس وقت کی سازشوں سے پُر سرد جنگ کے باعث سلامتی کونسل شمیر کے مسئلہ پردودھڑوں میں بٹ کررہ جائے گی۔ ۱۹۵۰ء کی دنیا کے متعلق ہماری اس بچکا نہ تا ہجی کا بیعالم تھا کہ سلامتی کونسل میں دھڑے بندی تو رہی الکے طرف، محض اس ادار کے وجد اخلت کی دعوت دینے کا مطلب اپنے آپ کومعا ملے کی ایک گئیک منطق میں الجھانا تھا۔ اس دھڑے بندی، کی وجہ سے سلامتی کونسل کے اندر مطلوب اجماع کی کوئی صورت باتی نہ دبئی۔

## اقوام متحده سے حاصل فوائد

كيااقوام متحده ميں جانے ہے جميں فائدہ ہوا؟

مسئلہ شمیر پر اقوام متحدہ کی تین بنیادی قرار دادیں ہیں۔ کہلی قرار داد کا جنوری ۱۹۴۸ء کو پاس ہوئی جس میں پاکستان اور ہندستان ہے کہا گیا کہ وہ صورت حال کو بگاڑنے ہے بازر ہیں۔ دوسری قرار داد ۲۰ جنوری ۱۹۴۸ء کو منظور ہوئی۔ اس کے ذریعیہ اقوام متحدہ کا کمیشن برائے پاک وہند (UNCIP) تشکیل دیا گیا، جسے تازع کی دخفیش اور مصالحت' کا کام سپر دہوا۔ تیسری قرار داد ۲ فروری ۱۹۴۸ء کوساسنے آئی، جوٹھن قرار داد کا مصودہ تھا۔ ۲۱ اپریل ۱۹۴۸ء کو چھی قرارداد پاس ہوئی۔سب سے پہلےای میں استصواب کاذکر ہوا۔

ندکورہ تین قرار دادوں کومملی جامہ پہنانے کے لیے سلامتی کونسل نے درج ذیل چیقر اردادیں بھی منظور کیس:

- سم جون ۱۹۴۸ء کی قرار داد میں کمیشن سے کہا گیا کہ وہ متنازع علاقہ میں پہنچ جائے۔
- ۵ جنوری ۱۹۴۸ء کی UNCIP کی منظور کردہ قرار داد کی میکنا ٹن والی ۲۲ دُمبر ۱۹۳۹ء کی تجویز به
  - سلامتی کونسل کی قرار داد مورخه ۱۲ مارچ ۱۹۵ء ، ڈکسن (Dixon ) رپورٹ
  - سلامتی کونسل کی قرار داد مورخه ۳۰ مارچ ۱۹۵۱ء ، جا رنگ ( Jarrin g) ربورٹ
    - سلامتی کونسل کی ۱۴ فروری ۱۹۵۷ء کی قرار داد
    - سلامتی کونسل کی ۲۱ فروری ۱۹۵۷ء کی قرار داد

ان کے علاوہ کشمیر پر کافروری ۱۹۵۷ء کی پانچ طاقتی قرارواد، جسے اشتراکی روس نے ویؤکر دیا تھا۔ یوں کم وہیش ۹ قراردادیں ہیں، جن میں سے تین اہم اور چھے ثانوی نوعیت کی ہیں۔ پاک وہند کمیشن کے لیے ارکان چیکوسلو یکیے ، ارجنٹائن، کولمبیا اور ریاست ہائے متحدہ امریکہ سے لیے گئے۔ چیکوسلاو یکیے کو ہندستان نے نامز دکیا تھا، جبکہ ارجنٹائن کی نامزدگی پاکستان کی تھی۔

مسئلہ تشمیر پرسراوون ڈکسن اورڈ اکٹر جارنگ کی تحریر کردہ رپورٹیس بہت اہم ہیں۔ان رپورٹوں کے دو پہلونہ صرف اہم تنے بلکہ پچھاندر کی بات خلاجر کرر ہے تنے۔مثلاً ،رپورٹوں میں ہندستان کے سخت غیر مصالحانہ روبیکا تذکرہ تھا، کیکن اس پر ہندستان کی تنظیم نہیں کی گئی۔ڈکسن نے تو یہاں تک کہد دیا :

## '' ہندستان اس بات پر بھی راضی نہیں ہوگا کہ دادی نے فوج نکالی جائے یا سمی بھی طرح کے استصواب کے لیے نظام کا رنجو یز کیا جائے۔''

ر پورٹ کے پیرا گراف، ۸ میں ڈکسن نے اقوام متحدہ کی نگرانی میں محدود استصواب کی بات کی جو یا کستان نے تو مان کی ،کیلن ہندستان نے رد کر دی۔ اس کا استصواب کرانے کے سلطے میں سے تجرہ تو تعطعی مصحکہ خیز اورخوداس کے اپنے تقویض شدہ مشن کا فدائی اڑانے کے مترادف تھا کہ دکھمل استصواب ممکن نہیں ،کیونکہ اس کے نتیج میں وسیح پیانے پرانقال آبادی ہوگی'۔

ر پورٹ کے آخر میں اس نے جوسفارش پیش کی اس نے تو گویا کشیر کے مسئلے کو اقوام متحدہ کے ایجنڈ ہے سے خارج بن کر دیا۔ پیرا گراف م ۱۹ میں اس کی تجویز تھی کہ چونکہ پاکستان اور ہندوستان کے سامنے سارے مکن حال رکھ دیے گئے ہیں، چنا نچہ اب بہترین صورت شاید بھی ہے کہ مزیدا قدام خود دونوں فریقوں کی طرف سے ہوں''' اس کا داضح مطلب بیہ بنتا تھا کہ اقوام متحدہ اب ہاتھ پر ہاتھ دھر کر بیٹھ جائے، کیونکہ یہ استعمواب کے شمن میں خودا پی پاس کردہ قرار دادول کے تا میں گھی کچھ کرنے کے قابل نہیں۔

جارنگ رپورٹ، اوون ڈکسن ہے بھی دوہاتھ آئے نکل گئی۔ فی الحقیقت جارنگ نے استصواب کے خلاف ہندستانی دلیل کالب وابھے قبول کر لیا تھا:

''مسائل سے نیٹنے کی ہر ممکن کوشش کر لینے کے بعد میرے لیے اس تنویش کو نظر انداز کرنامشکل ہے کہ کئیمیر منعلق سیاسی ،معاشی اور تزویراتی عوامل میں تبدیلی آئیجی ہے۔ساتھ ہی مغربی اور جنوبی ایشیا میں طاقت کے تعلقات کا انداز تبدیل ہوچکا ہے۔'' ۳

ڈاکٹر جارنگ ہوں یاسراوون ڈکسن ،ایپےاس طرز بیان میں کسی انفرادیت کے حامل نہ تھے۔

۰۰۰ ناقوام متحدہ کے کیشن برائے انڈیا اور پاکتان ' (UNCIP) کا ایک اور ممبر، جوزف کورنیل (UNCIP) کا ایک اور ممبر، جوزف کورنیل (Joseph Korbel)، جسے کمیشن کے لیے ہندستان نے نامزد کیا تھا، بیہ کہنے کا بھی حوصلہ رکھتا تھا کہ ''استصواب کرانے کا تنکیکی امکان امر واقعی کے حدود سے باہر نظر آتا ہے''۔ یورپ میں اس طرح کے استصوابوں کا حوالہ دیتے ہوئے وہ بیتک کہہ گیا کہ ''استصواب صرف پر چینگٹرا، دباؤاور جموث واختراع کا جھیار ہے''۔ ''

۱۹۵۷ء کا سال آیا تو سودیت یونین (حال روس) پوری قوت اور دلج بعی کے ساتھ ہندستان کی پیشت پر کھڑا تھا۔ وزیراعظم خروشیف نے تو آزاد وخود مختار مملکت پاکستان کے دجود تک کا مفتکہ اڑایا۔ اس نے یاکستان اور ہندوستان کے درمیان سرحدوں کو''مصنوعی'' قرار دے دیا۔

ایک طرف تو ہندستان کوسوویت یونین کی بید پشت پناہی حاصل بھی۔ دوسری طرف امریکہ پاکستان کوطفل تسلیاں دیتارہا، اورا سے ایک مغالط انگیز خواب کے پیچھے دوڑا تا رہا۔ اس خاص دور میں امریکی وزیر خارجہ ؤین ایچی من (Dean Acheson) کا اقوام متحدہ میں امریکی نمائندہ کو دیا جانے والامشورہ امریکی ذہبنت کو پوری طرح آئی کا رکر رہا تھا۔ وہ نہ مسئلہ شمیر حل کرنا چیا ہے تھے، اور نہ بی کستان اور ہندستان میں جنگ چاہجے تھے۔ پاکستان کے لیے اُن کے پاس سوائے لولی پاپ کے اور پھی نہیں تھا۔ ایک مناسب تصفیہ کی تسلی اور امید دلائی جاتی رہے تا کہ دہ ایوں ہو کر تو ت کے استعال برنہ اُتر آئے۔

اب بدہتانے کی ضرورت نہیں کہ امریکیوں نے بیر ساراڈرا مابڑی عمیاری ہے اسٹیج کیا اور پاکستان انگوٹھا چوستارہ گیا۔

### امریکی ہندی رابطہ

کیااب اکیسویں صدی میں بھی امریکہ اس معاملہ میں کچھ مددد ہے گا؟ جواب واضح طور پر حوصلہ شکن ہے۔ 190ء کے عشرے میں جب پاکستان امریکہ کا اتحادی تھااور ہندستان لوری طرح اشتراکی کیک ہیں تھا، تب بھی امریکی کا گریس نے ہندوستان کی مدد کرنے میں دریغ نہ کیا۔ سینیر جان ایف کنیڈی (ڈیموکریٹ) اور جان شیر مین کؤ پر (ربیبلکن) نے مل کرمیو چل سیکورین جان ایف کیا ہے اس میں کہا گیا تھا:

''امریکہ کامفادای میں ہے کہ وہ دوسری قوموں کے ساتھ ال کر ہندستان کو اتی مقدار میں اور اتنی مدت تک امداد فراہم کریں کہ وہ کامیابی کے ساتھ اینے اقتصادی پر وگرام کی بھیل کرسکے ''

یہ مدد ہندستان کو مہیا کی بھی گئی۔ ایٹی ری ایکٹروں کے لیے بھارتی پانی دیا گیا، فوجی ساز وسامان اورسر ماییکاری بھی ہوئی۔ ہرتھم کی مادی اور جذیاتی مد فراہم کی گئی۔

کچھ امریکی جیسے سینظر اولسن نیچ (Olsin G. Hatch) نے باد جوداس امر کے کہ امریکہ ہندستان تعلقات میں گرم جوشی پیدا ہو چکی تھی اُنہیں''برف کے زمانے'' سے تشییہ دگ - بیہ دراصل ایک علامتی بیان تھا، جس سے برسوں سے دونوں ملکوں کے تعلقات میں قائم مردمہری ظاہر ہوتی تھی -

جب سے یک قطبی دنیا کا ظہور ہوا، امریکہ ہندستان کے حق میں خود غرضی کی ہر حد بھلا گگ گیا ہے۔ ایک تو بیاس کے اقتصادی مفاد کا تقاضا ہے، جو ہندستانیوں کے خواب وخیال میں بھی نہ تقا۔ امریکہ آج ہندستان کا سب سے ہزا تجارتی ساتھی بن چکا ہے۔ امریکی سرمایہ کاری جو ۱۹۹۰ء میں صرف قریباً ۳۳۵ ملین ڈالرتھی ، اگلے برس اندازاً ۱۵۵ الملین ڈالراور ۱۹۹۱ء میں ۱۹۹۸ء ملین ڈالر ہوگئی۔ بیصرف دو برسول کے اندر اندر ۲۷ گنا سے زیادہ اضافہ ہے۔ (صرف ۲۰۰۸ء میں امر کی سرما بیکاری کا بہاؤ ۱۲ اارب ڈالر تک پہنچ چکا ہے۔ امریکہ آج ہندوستان کا سرما بیکاری میں سب سے بڑا شریک ہے)۔ ایسے پیسیتے بھولتے باہمی تعلقات اور اس حقیقت کے پیش نظر کہ امریکہ کو ۲۰۰۰ ارب ڈالرخسارہ کا سامنا تھا ( ۱۳۱۱ء تک امریکی خسارہ ۱۵ کھر بڈالر تک پہنچ چکا ہے )، ایسی صورت میں اسے ہندستان جیسی تک امریکی خشرورت تھی۔ پاکستان کی بیخواہش کہ امریکہ اقوام متحدہ کے ذریعے تشمیر کے وسطے منڈی کی ضرورت تھی۔ پاکستان کی بیخواہش کہ امریکہ اقوام متحدہ کے ذریعے تشمیر کے مسئلہ میں بیرے گ

امر کی ڈپٹی اسٹینٹ سیکرٹری آ ف سٹیٹ ٹیریسٹیا شوفر (Teresita Schoeffer) نے مارچ 1991ء میں خارجہ امور کی ہاؤس کمیٹی سے منسلک ایشیا بحرالکائل معالات کی ڈیلی کمیٹی کے سامنے جو بیان دیا، اسے بغور پڑھنے کی ضرورت ہے۔ اس نے کہاتھا کہ شمیر پر اقوام بتحدہ کی قراردادین ' بودی اور بے دلیل' بیس اس لیے اب مسئلے کو' دو طرفہ خدا کرات' کے ذریعی کیا جائے۔ اس بیان سے پاکستان کے متقدر طبقوں اور اداروں کی آئیمیس کھل جانی چاہئیں تھیں جو نکونکہ شوفر نے کوئی گئی لیٹی نہیں رکھی ۔ اس بیان کے چار برس بعد (۱۷ و مبر 1990ء) اس ذیلی کسیٹی میں ارکان کا تگریس کے سوالات کا سامنا کرتے را بن رافیل (Robin Raphael) اس ذیلی نے دبی موقف کھر دہرایا، اگر چہ اس بیان حلقی میں رافیل نے بیھی تسلیم کیا کہ ہندستان ماضی کے شخوں کو بھول جا کمیں' ۔ اس بیان حلقی میں رافیل نے بیھی تسلیم کیا کہ ہندستان ماضی کے شخوں کو بھول جا کمیں' ۔ اس بیان حلقی میں رافیل نے بیھی تسلیم کیا کہ ہندستان ماضی کے شخوں کو بھول جا کمیں' ۔ اس بیان حلقی میں رافیل نے بیھی تسلیم کیا کہ ہندستان ماضی کے شخوں کو بھول جا کمیں' ۔ اس بیان حلقی میں رافیل نے بیھی تسلیم کیا کہ ہندستان اکسیویں صدی میں ایک کردار ہوگا۔

### اقوام متحده بحثيت ايك حإل

اگرامریکہ کے ہندستان کے متعلق تصور اور رویے میں موجودہ تبدیلی نظرانداز بھی کرلیں، تو بھی یہ بیسوال جواب طلب ہے کہ کیا اقوام متحدہ بہ حثیت ایک ادارہ بشمیر میں پاکستان کے حوالے سے امن اور انصاف دلاسکتا ہے؟ یہاں اگریہ معصوماندا مید باندھی جائے کہ کیا اقوام متحدہ کا ماضی کا طاقتوں کے اثر سے آزادرہ کر فیصلہ کر کتی ہے؟ جواب قطعی فی میں ہے۔ اقوام متحدہ کا ماضی کا ریکارڈاس پر گواہ ہے۔ تشکیل کے کم وہیش ۳۰ برس بعد تک و نیا کے اکثر و بیشتر مسائل کا تصفیداس ادارے کے دائرہ اثر سے باہر ہی ہوا۔

وكي ليجيك ران كامحاصره كيفتم بوا؟ نهريا نامه كا قضيد كي طع بوا؟

''اوست بولی تیک' (Ostpolitik) معاہدہ جس میں یور فی ممالک کی سرحدات تعلیم کی کئیں ، ر ہو ڈیٹیا اور زمبابوے جھکڑے کا تصفیہ ہیلئی کانفرنس جو یورپ کی سلامتی اور باہمی تعاون سے متعلق تھی، تخفیف اسلحہ کا سالٹ معاہدہ ، ای طرح اسرائیل اور اسطین تحریک آزادی کے درمیان معاہدہ اور بالآ خرسابقہ سودیت ریاستوں اور مغربی اقوام کے درمیان معاہدہ - سیسب سیجھاتوام تحدہ کے دائرہ اثرے باہراوراس کے بغیرانجام پذیر ہوئے۔

بر قسمتی ہیہ ہے کہ اقوام متورہ ، جو ۱۹۴۰ء کے عشرے کی اتحادی قو توں کی وصی (legatee) کی حیثیت رکھتی ہے ، کا نسبت نامہ ہی مشکوک ہے۔ بھراس کے پالنے بوسنے اور پروان چڑھانے کا عمل ایسا داخ دار ہے کہ کسی طور کی لفاظی اور طراری اسے پاک نہیں کر سکے گی۔ اپنی ابتدا ہی سے بیادارہ تبیسری و نیا کے ممالک کے لیے ایک غیر متحرک اور ہر جنبش سے عادی لیکن پر جوش خطابت والی مجلس مباحثہ کی صورت بنار ہاہے۔ اس کا کام صرف یہی لگتا ہے کہ مغربی اقوام کے

عالمی مفادات کوتقویت دے۔ امن وامان کی بحالی، جواس کا واحداہم کام بتایا جاتا ہے، اپنی اصل میں بھڑ ہے نیٹانے سے زیادہ انھیں البھائے رکھنے کا ایک جال ہے۔ بوسنیاس کی ایک واضح مثال ہے، جہاں اس کا ۲۹ فیصد رقیسر بوں کو بتھیا نے کا موقع دیا گیا اور پھر بڑی سفا کی سے اس کی توثیق کر دی۔ اقوام متحدہ اور امریکہ کے کر دار کا ذکر کرتے ہوئے امریکی نمائندہ میڈ یلین البرائٹ (Madeline Albrigbt) نے کہا کہ اس کا مقصد ''ادعائی کیٹر جہتی' میڈ یلین البرائٹ (assertive multilateralism) نے کہا کہ اس کا متصد ''ادعائی کیٹر جہتی اواروں میں ایسی وسیع استعال کرنا تھا۔ بیوہ امریکی تصور ہے جس کا مطمح نظر ہے ہے کہ '' کیٹر جہتی اواروں میں ایسی وسیع کے مستعملی (تشکیل دی جائے) کہ جہاں بھی ضرورت لاحق ہواور مفید گئے ہماری لیڈر شپ کی رونمائی ہو''

امریکہ کی فکر بیہ ہے کہ دوانتہاؤں میں تقتیم دنیا کی مابعد کی صورت حال کو دیسے نہ چھوڑا جائے بلکہ
'' دنیا کی سیاست کواس رخ پر موڑ ااور چلایا جائے'' کہ دنیا بھر کے'' بدمعاشوں'' کا قبلہ امریکی
امامت میں مغرب کی سمت مڑا رہے۔اس طرز فکر میں اقوام متحدہ کواتن ابھیت دی گئی کہ اگست
سے 1990ء میں امریکی وزارت دفاع میں قیام امن اور جمہوریت کے اُمور سے متعلق اسٹینٹ
سیرٹر کی کانیا عہدہ پیدا کیا گیا۔اگرام کیہ کوموقع ملا تو وہ اقوام متحدہ کے خصوصی اصلاحی پردگرام
کی جصے کے طور پر نیویارک میں امریکہ کی براہ راست گرانی میں آپریشن سنٹر کا اوارہ قائم کر
دےگا۔ ایسے انتظامت امریکی فقط نظر ہے اس لیے ضروری ہیں کہ بیتیسری و نیا کی مضبوط اور
اپنا حق لینے پرتلی ہوئی بعض اقوام کے مقابلے میں سرد پڑتے مغربی حوصلوں کا مداوا کرتے
ہیں۔اقوام متحدہ کی شکل میں دکھا و سے کی ایک اغلاقی صورت میسر رہتی ہے۔ساتھ ہی مغرب کو

اس کی آڑیں دنیا بھر کے وسائل استعمال کرنے کا بھی موقع ملتا ہے کہ وہ جس ڈھنگ ہے۔ جا ہے دنیا کی صورت گری کرے۔

بیسب پھیا پی جگہ، لیکن پاکستان کشمیریوں کے لیے حق خودارادیت کے حصول کی خاطر کیا کرے؟ یہ پچ ہے کہ نہ تو اقوام متحدہ استعماب رائے میں دلچپی رکھتی ہے، نہ امریکہ اور مغربی اقوام کواس سے پچھسرو کارہے۔ لیکن پاکستان ہمت نہ ہارے، نہ کشمیریوں کے جائز اور قانونی طور پر پٹنی برحق مسئلے کی تائیداور کی پشت پنائی سے ہاتھا تھائے کے شمیری مسلمانوں کی لاز وال جدو جہداور پاکستانیوں کی اُن کی حمایت بالاخر اپناراستہ خود بنائے گی۔ ایک سرگرم تح یک جس نے معاشر سے کے تمام طبقات کوا پئی لیپیٹ میں لے لیا، تبدیلی اور انقلاب کی اپنی منطق رکھتی نے معاشر سے جھٹے رہنے کا ہندستانی حوصلہ قرزنے پھوڑ نے کا باعث بنے گی۔ اور یہی کشکش دوسروں کو بھی مجبور کردے گی کہ وہ چھزیا دہ انسان دوسی کا مظاہرہ کریں۔ ہردوسری قدر خیر کی طرح ، آزادی کی بھی ایک قیت ہے۔ اس قیت کا ایک حصہ یہ بھی ہے کہ ہم پچروں سے خوان خوان

غیرسر کاری تنظیمی: فتنه گری کا نیا سامال

## غیرسرکاری تنظیمیں: فتنه گری کانیاساماں

ملمانوں کے معاشرے میں سابق خدمت کا شعبہ کوئی نئی چیز نہیں ہے، کیونکہ یہ اسلام کے اساسیات کا صفہ ہے۔ قر آن انسانی خدمت کوآخرت کی فلاح و بہبود کے ساتھ جوڑتا ہے (الماعون: ۱-۳)۔ اس طرح ایک قدیم روایت کے طور پر اس کی جڑیں ہمارے ماضی میں دُورتک پیوست ہیں، جب اسلامی معاشرے کے متمول افراد تعلیم اورصحت کی خدمات مہیا کرتے اور غریوں اور مسکینوں کی کفائت کے پروگرام چلاتے۔ خود آنحضور کے مبارک دور میں'' وقف'' کا تصورات کی خدمت کے تصورے گند ھا ہوا ہے۔ غیر متعصب علمی طلح تسلیم کرتے ہیں کا تصورات کی خدمت کے لیے اُن کا عادرہ مسلمانوں کی طرف سے دیگر اقوام اور غداہب کے لیے اُن کا غیر مستعار تھنہے۔

مغربی استعار کوعروج ملاتو فکر میں تبدیلی آئی۔ پُرانے تصورات کو خصی طے ساجی شعبہ میں اب روپے چینے کی ریل کیل ہے۔ یہ کام ان اداروں اور گروہوں کے ہاتھ میں جاچکا ہے جو بہ فل ہرتو انسانی خدمت کا دعویٰ رکھتے ہیں ،کیکن فی الاصل بیرونی قو توں کے تشکیل دیے ہوئے یا قبول کئے ہوئے سیاس ایجنڈے کے ہم رکاب ہیں، کیونکہ ہیرونی قوتوں کوان گروہوں کے ساتھ اپنے مفاد کی تعلیق نظر آتی ہے۔

غیرسر کاری تنظیموں کے بارے میں ایسی کون می نامناسب بات ہے کہ جس کی وجہ سے وُ انفرت کا نشانہ بنتی ہیں؟اس کا صحیح جواب تو وہی اقوام مغرب دے سمتی ہیں جوانہیں مالی امداد دے رہی میں۔

ابھی حال ہی میں امریکی ماہر سیاسیات ڈاکٹر جوائین روائش (Joan Roelofs) نے غیر سرکاری نظیموں کو ہاتھی کی طرح بڑا، سانپ کی طرح افعی اور بازنطینی سازش قرار دیا۔ یہ بیان اپنی نوعیت کے اعتبار سے واقعی ندمت سے لبریز ہے۔لیکن اسے اگر مغربی ایجنڈے کے تناظر میں دیکھا جائے جوسر دجنگ کے اختام برتر تیب دیا گیاہے، تو بات بجھا تی ہے۔

پروفیسر جواین رولافس کا مطالعاتی جائزہ Philanthropy کردہ اس کی خواین رولافس کا مطالعاتی جائزہ اس میں غیر رہایتی تنظیموں کا تضویض کردہ کرداران مما لک کے لیے بے صدخطرناک دکھائی دیتا ہے، جہاں ؤ ہ کام کررہی تیں ۔ اُن کے خیال میں ایسی تنظیمیں اپنے کردار کے حوالے سے مقامی ثقافت کے لیے دوررس نتائج کی حال تیں ۔ مثلاً چندسال پہلے تک لوگوں کو بالعموم''سول سوسائی'' کی اصطلاح کاعلم نہیں تھا، کیک پھر تھوڑ ہے ہی عرصے میں جن لوگوں کو بیکام سونیا گیا تھا کہ اسے معروف کہیں ہے بالاخر ہماری لغت کاحقہ بن گئی۔

ڈاکٹر رولافس کے مطابق ''سول سوسائٹی'' کی اصطلاح کومعروف کرنا عالمی ایجنڈے کا حسّہ تھا۔ اپنی اصل میں اس کی ایجاد اور پرورش سیویکس Civicus نام کی ایجنسی نے کی، جے

سرکاری اور غیرسرکاری شعبوں نے مل کرآ گے بڑھایا۔ روافس کا کہنا ہے کہ:''اگر ماخذین المجھاؤے تو پیغام بالعموم واضح ہے۔ یعنی شہری حقق ق اور انتخابات کے ذریعے جمہوریت کوآ گے بڑھایا جائے۔ ساتھ بی بیرونی سرمایہ کاری ومز دور کاری معاہدات ، خام مال کی ترسیل اور نو بی تربیت کے لئے دروازے کھولے جا کیں۔ مزید بران ایسے واسطے اور روابط سول سوسائٹی کی تحریف میں راک کنسٹر ف اور بازاروں اور گلیوں میں غنڈہ گردی کو بھی شامل کرتے ہیں''۔اب یکوئی چیرت کی بات نہیں کہ راک کنسر ف باکستانی میوزک منظر کا آ ہستہ آ ہستہ حصّہ بن رہے ہیکوئی چیرت کی بات نہیں کہ راک کنسر ف باکستانی میوزک منظر کا آ ہستہ آ ہستہ حصّہ بن رہے ہیکوئی جیرت کی بات نہیں کہ راک کنسر ف باکستانی میوزک منظر کا آ ہستہ آ ہستہ حصّہ بن رہے ہیک بیک رہیں ہے۔

سرد جنگ کے بعد کے زمانے میں امریکہ جو کام خفیہ استجنوں کے وریعے ہے کرتا اللہ U.S. National جہوریت (The U.S. National دراصل کا گرایس کے پاس کردہ قانون کی تخلیق ہے، اسراس کا کام ڈاکٹر رواڈس کے مطابق:''می آئی اے کی سرد جنگ کے زمانے کی خفیہ سرگرمیال اوراس کا کام ڈاکٹر رواڈس کے مطابق:''می آئی اے کی سرد جنگ کے زمانے کی خفیہ سرگرمیال بین''۔ جس کے وائرہ کارمیں جائز حکومتوں کو متشدوانہ کاروائیوں کے ذرایعہ سے عدم استحکام کا شکار بنانا، سیاسی معاشرتی منظر نامہ پراناری کو مسلط کرنا، اور قدیم روائتی معاشروں کو تو ڈنا ہے۔ اس معالمے میں امریکہ اکیا نہیں ہے، یہ دراصل مغربی ممالک کا سفا کا ندا تحاویہ، جس نے بردی تیزی ہے مسلم دنیا میں غیر ریاسی تنظیموں کو گئے لگا نا اور پروان چڑ ھانا شروع کیا ہوا ہے۔ جہاں ایسی تنظیمیں وجود نہیں رکھتیں یا مغرب سے تعاون کرنے میں انگی چاہٹ کا مظاہرہ کرتی ہیں، وہاں ؤہ وہود میں لے آئے ہیں۔ یہ یرونی ایجنسیاں غیر ریاسی اداروں میں باہم کرتی مرضی کا میڈیا وجود میں لے آئے ہیں۔ یہ یرونی ایجنسیاں غیر ریاسی اداروں میں باہم ارتباط یرماک کی میڈیا وجود میں لے آئے ہیں۔ یہ یرونی ایجنسیاں غیر ریاسی اداروں میس باہم ارتباط یوراکر نے میں بھی معروف عمل تیں، تا کہ میڈیا کے ذریعے ان مسائل پر مبالغة آرائی کی ارتباط یوراکر نے میں بھی معروف عمل تیں، تا کہ میڈیا کے ذریعے ان مسائل پر مبالغة آرائی کی ارتباط یوراکر نے میں بھی معروف عمل تیں، تا کہ میڈیا کے ذریعے ان مسائل پر مبالغة آرائی کی ارتباط یوراکر نے بیں بھی معروف عمل تیں، تا کہ میڈیا کے ذریعے ان مسائل پر مبالغة آرائی کی ارتباط یوراکر نے بیں بھی معروف عمل تیں، تا کہ میڈیا کے ذریعے ان مسائل پر مبالغة آرائی کورائی کورائی کین میں دو اس کورائی کورائی کیا کہ کیا ہوا

جائے، جہاں حکومیں اُن سے پہلوہی برتی ہوں اور جہاں ممکن ہوسٹرکوں پر مظاہر ہے بھی کروائے جہاں حکومیں کے ساتھ صنفی برابری کروائے جا کمیں۔مثلاً پاکستان میں برلش کوسل تقریباً ۱۳۸ مقای تظیموں کے ساتھ صنفی برابری کے منصوبہ میں شریک کار ہے۔الیی تنظیموں کو مالی معاونت میں الاقوای محکمہ ترقیاتی اُمور (DFID) سے ال رہی ہے۔

#### نيامرحله

جمیں یہ بات پیند ہویا ناپیند، لیکن ہمارا تو می اقتداراعلی اور حق خود اختیاری نہ تو ماضی میں کلیت م خود مختار تھے اور نہ آج آزاد ہیں۔ جب سامرا ہی دور تھا تو اُسی کی طرف سے زیر دست ریاستوں پر پالیسال ٹھونی جاتی تھیں۔ سرد جنگ کے دور میں سوویت یونین اور امریکہ جیسی حریف تو تیں دوسرے ممالک کوباج گذار بنائے رکھنے کے لیے کوشاں تھیں۔ آج کے کی قطبی دور میں امریکہ برزمم خودساری دنیا کی تو موں پر بلاشرکت غیرے اثر واقتد ارکاما لک مجھد ہاہے۔

سرد جنگ زمانہ میں حریف سپر طاقتور نے قومی ریاستوں کے مطلق الضان محمرانوں کو بہلانے پید توجہ مرکوزر کھی ۔ تعلقات کی نوعیت انفرادی تھی ، کیونکدا کی شخص سے معاملہ آسان مگر گراں بار ہوتا ہے ۔ ایک صورت میں فیصلہ سازی جمہوری بھیٹروں سے آزاد ہوتی ہے۔ اس انداز سے بیشتر معاملہ الن پڑتا تھا، جیسا اس انداز سے بیشتر معاملہ الن پڑتا تھا، جیسا مرحوم صدرالیوب خان کے معاملے میں ہوا۔ امریکی صدرریکن کی حکومت میں سلامتی کا مشیر زبکدیت بُرزسگی اپنی کتاب Between Two Ages; America's Role in the زبکدیت بُرزسگی اپنی کتاب کہ امریکہ کوصدرالیوب خان سے بہت زیادہ تو قعات تھیں، کیکن اس کے ہاں قومیت کا مذہب کہ ایم یکہ کوصدرالیوب خان سے بہت زیادہ تو قعات تھیں، کیکن اس کے ہاں قومیت کا مذہب کیا ہم یہ بیاک امریکہ تعلقات پر روک لگ گئ۔

زوالفقار على بھٹونے امریکی چہیتے کے طور پراپی سیاسی زندگی کا آغاز کیا۔لیکن پاکستانی قوم پرتی کے باعث امریکیوں کی نظروں میں وہ بھی گرگئے۔ جزل ضیاء الحق کی حالت توسب سے زیادہ نا قابل قبول تھی۔وہ نہ صرف ایک شخت جان پاکستانی قوم پرست تھے، بلکہ اسلام کی طرف بھی مائل تھے۔

ان تجربات نے امریکیوں کو قائل کر دیا کہ تو می قیادت کو لا کچے اور دھونس کے ہا تھنے کے ساتھ ساتھ سول سوسائی کے اندر بھی موثر تعلقات کا قیام ضروری ہے، تا کہ متعلقہ مملکت کی سابھ اسیاسی حرکیات کی تفکیل بھی ابنی مرضی ہے کی جا سکے۔ دنیا کے منظر سے سوویت یونین غائب ہوا تو امریکہ کے لئے بیضروری ندر ہا کہ پاکستان جیسے مما لک کونقد یا اشیاء کی شکل میں امدادو ہے۔ اور اگر فی الفرض امداد جاری رکھنا ضروری ہی ہوتو ریاتی اداروں ہی ہے کیوں رابطہ کیا جائے، غیرریاسی اداروں ہی سے کیوں رابطہ کیا جائے، غیرریاسی اداروں سے کیوں نہ تعلق بڑھا دیا جائے۔ امریکی پالیسی تشکیل دینے والوں نے بیع مجسو چا کہ یک قطبی نظام میں اختیار اور کنٹرول کثیر اللطراف ہوتا چاہیے۔ لیکن نیاطریق کاریہ تاثر ند دے کہ وہ کیک نظام میں اختیار اور کنٹرول کثیر اللطراف ہوتا چاہیے۔ لیکن نیاطریق کاریہ تاثر ند دے کہ وہ کیک نئی بنادی جائے۔ اس سلسلے میں اقوام متحدہ کے ادارے ، عالمی بنک اور بین اللوّا می مالیاتی فنڈ (آئی ایم ایف) کو استعال کرنا چاہیے۔ ایسے میں تجارت اور بنا تھا۔ غیر ریاسی الجنوں کا کا نام تنظیوں کردہ کردار ہرو کے کارلانا تھا۔

بہر طور یہ کہنا مناسب نہیں کہ مغرب نے تمام غیر ریاستی تنظیموں کی تخلیق میں واپیر کاکر دارادا
کیا۔ ما سوائے اُن تنظیموں کے جواپنی نوعیت اور وسائل کے اعتبار سے مقامی ادر بعض
عالات میں قوی سطح پر پہلے ہے موجود تھیں، امریکہ اوراس کے حلیفوں نے بعض الی تنظیموں کو
جنم دیا جوان کے لیے ممر ومعاون ہوسکی تھیں ۔ ان میں پہلے ہے موجود بعض و تنظیمیں بھی تھیں
جو غارجی کھیل کھیلئے کے لیے تیار تھیں، ان کی تشکیلی نوکر کے یک قبلی دنیا کے نئے تناظر میں نیا

روپ دیا گیا، تا کہ الی نام نمباد غیر ریاحی تنظییں (این جی اوز) عالمی ایجنڈے کی تکمیل میں پیادے کا کردارادا کر تکمیں۔ 'نام نمباد' اس لیے کہ بظاہر تو وہ اپنے آپ کوغیر سرکاری تنظیمیں کہتی ہیں، مگر فی الحقیقت امریکہ یااس کی پھو حکومتوں کی اعداد پر، انہی کے ایجنڈے کو لے کر چلتی ہیں۔ اس سلسلے میں جیارا امور توجیطلب ہیں:

این جی اوز کوراست مالی اعداد: امداده بنده کی نگاه میس بیر بہت ضروری ہے کدائس کی پرورده این جی اوز کو براه راست مالی امداد سلے، تاکد اس کے ذریعے ان اداروں کا ایجنڈا کنٹرول کیا جاسکتے ۔ بالفاظ دیگرامداده بنده اور وصول کننده کی ہم زیستی کویقینی بنا کر موخرالذکر کوقو می وریاتی جوابر بی اورخوف ہے آزاد کردیا جائے۔ بنگلددیش میں حکومت ایسے بی غیر سرکاری اداروں کے مقابلے میں پسپائی پر مجبور ہوئی۔ پاکستان میں نواز شریف حکومت مرکاری اداروں کے مقابلے میں پسپائی پر مجبور ہوئی۔ پاکستان میں نواز شریف حکومت (۹۹ – ۱۹۹۷ء) نے این جی اوز کے ان قابلِ اعتراض مشاغل کی نگرانی کرنی جا بی بلیکن بالآخر اے مئی جا بنی پڑی۔ اس کے بعد جزل مشرف کی جو حکومت آئی ، تو اس کا پوراانحمار بی این بی

این جی اور کاعالمی سطم پرار متاط: بیجاننا بھی بے حد ضروری ہے، کیونکداس طرح بیادار بے قومی سانچے سے باہرنکل کراہنے کیک داراورا ثریذ بیہوجاتے ہیں کہ جدھر جاہیں سوڑ دیں۔

این جی اوزکوحقوق انسانی، قو می اور عالمی امور میں دخیل بنانا: پیشعید مغربی نقط نظر ہے بہت انبیت کے حامل ہیں۔ انسانی حقوق پرزور دینا پی اصل میں ضد کی اور اکھڑ اقوام کی سرکوبی کا دوسرانام ہے، بالخصوص جب کوئی قو می حکومت، ایسی تخریب کاری کی بچے کئی کے لیے اپنا اختیار استعال کرنے پر تل جائے جو اختلاف رائے اور حقوق انسانی کے پردے میں جاری ہو۔ ماحولیاتی مسائل صنعت اور تجارت پر مغرب کی اجارہ داری کے حوالے سے استے ہی اہم ہیں۔ مثالاً اگر ترقی پذیریما لک زیادہ سے زیادہ مکنٹ شرح نموحاصل کرنا چاہیں تب یا تو اس کوشش کو غیر موثر بنادیا جاتا ہے یاماحول کی دہائی دے کر اسے ست گام کردیا جاتا ہے۔ اور اہم ترین بات سے کہ ایٹی ہتھیار صرف مغرب کے پاس ہونے چاہیں تا کدہ فیرایٹی تو تول کو ڈرادھ کا سکیں۔

بین الاقوای قوامین اور عالمی ادارول بین این جی اوز کا کردار: یقو می حکومت کے جیط ّ اختیار کے بالکن آزادایک غیر ملکتی رُوپ ہوگا۔ مزید بران بین لاقوا می ایجنڈ اچونکه مغربی ایجنڈ کے ہی کا دوسرانام ہے، اس لیے غیر سرکاری تظیموں کو عالمی اداروں بین شامل کرنا نہ صرف اُنہیں عزت کا مقام دیتا ہے، بلکہ اُنہیں حکومتی طح پر بیموقع بھی فراہم کرتا ہے کہ و وعالمی ایجنڈ کے کہ بحکیل کا ذریعہ نیس ۔ بالفاظ دیگر قانونی چھتری میسر آنے کے بعد این جی اوز کو وہ ارثر واختیار ملکت کا کردارادا کر کیس ۔

پاکستان میں مخصوص غیر سرکاری تنظیموں کی ایک معتد بہ تعداد او دین نظریات کی حامل ہے۔ان کی ہدردیاں ہندستان یا مغرب کے نظام فکر کے ساتھ میں اور یہ پاکستان اور اُس کی مسلم شناخت سے اپنی نفرت کا کھلے عام اظہار کرتی ہیں۔ اس طرح کی این جی اور ہماری معاشرتی و اظاتی قدروں کے جاذبر پرسرگرم ہیں اور ایک ایساشعور عام ذہنوں میں دائے کرنے میں گلی ہوئی میں جو اسلام اور پاکستان کا حریف ہے۔ مثلاً لا ہور میں قائم" اُسٹی شوٹ آف وومن سٹر یز 'صنفی تعصب پرمینی ادارہ ہے۔ حال میں اس کے ایک مجلس ندا کرہ (سیمینار)، جس میں بھارتی خاتون مند دمین بھی شرکی تھیں۔ مقررین نے برطاکیا کہ تقسیم ہند غلط تھی اوروقت ہمارتی خاتون مند دمین بھی شرکی تھیں۔ مقررین نے برطاکیا کہ تقسیم ہند غلط تھی اوروقت

کرتے ہوئے کہا گیا: ''ہم پاکستان کوجنوبی ایشیائی تناظر میں دیکھتے ہیں .... ہم یقیبنا محسوں کر رہے ہیں کہ ایشیائی شاخت بہت ضروری ہے .... ''بگد دیش میں پاکستانی جرائم'' پرمعذرت کے مطالب کی وضاحت یوں ہوئی: ''جب تک ہم ۱۹۳۷ء کا حقیق بنیادوں پر سامنا نہیں کریں گے ، ہمارے بہت سے مسائل حل طلب رہیں گے اور ہم ایک جنوبی ایشیانہیں بن یا کمیں گے ۔'' ا

اس طرح کی تنظیمیں پاکستان کے نظام اقدار کو گالیاں دیتی ہیں۔ یہاں کی سوسائٹی کو ہزرگانہ بطریقی بتاتی ہیں ادراسلام کو ایک مسلط کردہ نظریہ قرار دیتی ہیں، انہیں تو آزاد روّ اسلام بھی قبول نہیں۔ نگہت سعید کے الفاظ میں ان کا کام یہ ہے کہ:''انہدام ہو، شکست وریخت ہو، توڑ پھوڑ کی جائے اور پھرکھڑے نئے سرے سے ترتیب دیئے جائیں ...'' ''

اغیار کی پالیسی اور لادین پہلو پر کام کا ایک اور مظهر اور مثال نئی سکولوں کا لمبا چوڑ اسلسلہ ہے۔ ماضی میں بیکن سکول والوں نے ہندستانی طلبہ کو دعوت دی کہ خصوصی سر پرتن میں منعقدہ کھیلوں میں شریک ہوں، جہال کھیلوں کے علاوہ طلبہ اور طالبات کوآپس میں گھل ملئے کا موقع فراہم کیا گیا۔ یعنی بیمن کھیلوں کا تہوار نہ تھا بلکہ ایک نیا ذہن تشکیل دینے کی کوشش تھی، جس کا پاکستانی تو میت سے تعلق نہ ہو۔

این جی اوز کی اکثریت نے بیرونی ایجنڈ اتبول کیا ہوا ہے اور جب مغربی ایجنڈ کے پمکیل کے لیے اندرونی دباؤ کی ضرورت ہوتی ہے، تو ان سے توقع ہوتی ہے کہ میدان عمل میں کود پڑیں۔
مثال کے طور پردیکھئے کہ اپنی ۱۲۴ اگست ۲۰۰۰ء کی رپورٹ میں اقوام متحدہ کا '' آفس آف دی کو آردینیشن آف ہیو بیٹی ٹیرین افیئرز'' اس امر پر سینہ کوئی کرتا ہے کہ افغانستان پر دباؤ ڈالنے کے لئے کوئی غیر سرکاری تنظیم موجو ذہیں۔ رپورٹ کے الفاظ ہیں:

''افغانستان میں رائے عام موجود نہیں ۔ای معنی میں کہ نہ تو وہاں نمائندہ ادارے میں اور نہ کوئی سول سوسائی طریق کار ہے،جس کے ذریعے بین الاقوامی دباؤ کو پلک مناظرہ کاروپ دیا جاسکے یا پالیسی تبدیلی کے لئے مقامی دباؤ بروئے کارلا یاجا سکے'۔

واضح طور پرمغربی طرف سے این جی اوز کے پلیٹ فارم کا استعال اتنا کھے عام ہور ہاہے کہ رائے زنی کی حاجت ہی نہیں رہتی۔ مثلاً امر کی سٹیٹ ؤ یپارٹمنٹ کا رسالہ ' بوالیں فارن پالیسی ایجنڈا' ، چھوٹے ہتھیاروں کی تیار کی اور پھیلا ؤ کے خلاف اپنی مہم میں غیر سرکاری تظیموں کا تعاون ما نگتا ہے۔ جولائی است مربوط بین القوامی کوشش پر مرکوز کیے رکھی ، جس کے نتیج میں مطلوبہ مما لک کوچھوٹے ہتھیاروں بین القوامی کوشش پر مرکوز کیے رکھی ، جس کے نتیج میں مطلوبہ مما لک کوچھوٹے ہتھیاروں سے پاک کردیاجائے۔ بہ ظاہر مقصود یہ بتایا گیا تھا کہ دنیا بھر ہیں '' موت کی بوھتی چڑھتی وارداتوں'' کو کم کیا جا سے لیکن یہ اخلاقی رنگ روغن لگانے کے بعداصل بدف کچھاور ساسنے وارداتوں'' کو کم کیا جا سے لیکن یہ اور کیا خطرہ ہے ۔ ... جھوٹے ہتھیاروں نے امر کی فوجیوں اور قیام امن میں مشغول دستوں کے لئے خطرہ ہے ... جھوٹے ہتھیاروں نے امر کی تو جیوں اور قیام امن میں مشغول دستوں کے لئے خطرہ ہے ... جھوٹے ہتھیاروں نے امر کی تو جیوں اور تیا میکن است بھی مشغول دستوں کے لئے خطرہ ہے ... جھوٹے ہتھیاروں نے امر کی تو جیوں اور تیا میکن است بھی نے ہتھیاروں نے امر کی تو جیوں اور تیا میکن است بھی نے ہیں۔''

اس سب کے باوجوداین جی اوز کا ایک مثبت کردارہوسکتا ہے بہ شرطیکہ وہ تو می دھارے کے ساتھ ہم آ ہنگ چلیس انہیں غیر تو توں کی کرائے کی فوج کا کردارادانہیں کرنا چا ہے، نہ اجنبی قدریں اپنی سوسائٹی پر مسلط کرنی چاہئیں۔ جیسے باقی مما لک میں ہوتا ہے یہاں بھی امدادی رقوم کی وصولی اوراستعال پر حکومتی گرانی ضرور ہونی چا ہیے۔ سکی سطح پر ایس کسی انجمن کا اندراج نہ کیا جائے جو اپنا سندا عتباراس مجوزہ چھاتی سے گزرکر فابت نہ کردے کہ وہ ممانا بیرونی ایجندا

ے اتعلق ہے۔ بیکوئی نا جائز مطالبہ نہیں کیونکہ خود امریکہ میں بھی غیرسرکاری تظیموں کو پہندیدہ نہیں سمجھا جاتا بالخصوص جن کا تعلق ہتھیاروں پر کنٹرول، خوا تین کے مسائل، صنفی برابری، اقلیتوں کے حقوق اور ماحولیاتی امور ہے ہو۔ ڈیٹیل نیلن ( Danial Nelson ) کہتا ہے کہ ایسی تظیموں کو' حلیف نہیں، چیلنج دینے والے' مانا جاتا ہے اور بیک کہ' ان کی سرگرمیوں اور حرکتوں میں حاکل ہونا چاہیے یا آئیس پڑی سے اتاردینا چاہیے۔

ہارے ہاں بھی اگر اس طرح کے حفاظتی اقدامات نہ کئے گئے تو میفتوں کو دعوت دینے والی بات ہوگ۔ Ŀ

#### دعااور سجدے سے چڑ

انیس جیلانی کے انگریزی مضمون'' ندہب کو کھیلوں سے دُورر کھو'' نے جھے کافی اذبت دی۔ دی۔ یہ جیا افی اذبت دی۔ یہ باعاقبت اندیش آرا، استہزائی جُملوں اور غلط بیانیوں کا مرقع ہے، اُس پر تم ظریفی وُ ہ یُوں منتظم ہوتے ہیں، جیسے اُن کے قار مین بے علم اور وہ خودعلم کے جمروکے میں بیٹھے دونوں ہاتھوں سے علم وفضل کا ہن برسار ہے ہوں۔ نہ حوالہ، نہ مکالمہ، پھی مستعار آرا، جن کواس انداز سے بیان کیا گیا ہے جیسے وہ سچائی ہوں اور ہاتی سب کاسب جموث۔

وہ اپن تحریر کی ابتدائے علم کا نئات (cosmology) سے کرتے ہیں، جواُن کے ماخذ حالیہ دفکی طبیعیاتی کا نفرنس منعقدہ امریکہ'' کے مطابق مسلسل وسعت پذیر ہے۔ لیکن اس سے پہلے کہ موصوف موضوع کے ساتھ انصاف کرتے ، انتہائی بے جوڑ انداز میں بے سُود نمازوں، مناجات ، کر کرٹے میم کے عجدہ شکرانہ اور خیبی جنگوں کا ذکر لے بیٹھے۔ موصوف اس طرح بیا حساس دلانے میں کا میاب دکھائی دیتے ہیں کہ وہ علم دوست کم اور خدہب دہمن زیادہ ہیں۔ اس پرمستزاد، اکسار جوائل علم کی خویوں میں سے ایک ہے، ان سے کوسوں دور ہے۔

میں نے پُوری کوشش کی کہان کے پیش کردہ بینوں موضوعات میں ربط معلوم کر پاؤں، لیکن افسوس کہ اس کوشش میں ہُری طرح ناکام رہا۔ اگران تینوں میں مجھے کوئی رشتہ نظر آیا تو وہ صرف دین سے تفرکارشتہ ہے، اور بیری دردانگیز صورت حال ہے۔

موصوف نے اپنے ''نو دریافت'' علم کا نتات کا جیسااستعمال کیا ہے، وہ قابل مواخذہ ہے۔ میں اسنے ''نو دریافت'' علم اس لیے کہتا ہوں کہ کا نتات کا توسیح پیند ہونا موجودہ سائنس میں کم از کم سنتالیس سال پرانا نظر ہیہے۔ اگر موصوف کو اب اطلاع ہوئی ہے تو پیغام پر نے بڑی دریر کردی۔ بہر طور اُنہوں نے جس طرح سے اس'' تازہ خیر'' کوہم جیسے نا واقفوں تک پہنچایا ہے، اس ہے مسائل پیدا ہوگئے ہیں۔

اوانا، ید که خرب کی بے خداسائنس اس علم کائنات کو بدواضح کرنے کے لیے استعمال کرتی ہے کہ اگر کائنات مسلسل کھیل رہی ہے تو گھراس میں وقت اور زبال کا کوئی گذر نہیں۔ بدا یک سلسلہ بے پایاں ہے جس نے تمام نہیں ہونا۔ یادش بخیر' تخرموڈ ائنا کک کا دوسرا قانون''من جملہ بد کہنا ہے کہ اگر انقطاع توانائی (entropy) بمیشہ بڑھر ہی ہے تو گھروقت کو لاز ما محدود ہونا جا ہے۔ جدید حاصل شدہ سائنسی کو اکف جمیں اجازت دیتے ہیں کہ ہم بیفرض کریں کہ ہمارا نظام مشمی آنے والے برسوں میں اپنی روشنی کھودے گا اور زمین پر کامل اندھرا چھا جائے گار لادینوں کی لافانی دنیا کا تھی انجام اندھرا بھا جائے۔

اس لیے اگر'' تھر موڈائنا کک کا دوسرا قانون'' برقر ارر ہے (جووا قتفاہے) تو پھر عالم کا کتات میں اہدی وسعت کا نظریۂ باطل ہوجا تا ہے۔ کا کتات یا تو مسلسل پھیلے گی یا پھر شنڈی ہوکر سکو جائے گی۔ نیبیں ہوسکتا کہ دونوں بیک وقت عالم فطرت میں کا رفر مار ہیں۔ مقالہ لگاراس اشکال کو کیسے دُورکریں گے؟ اُن کی تحریمیں اس کا کوئی جواب نہیں اور ہو بھی نہیں سکتا، کیونکہ اگر اُن کے ماخذ نے اس بارے میں پہپ سادھی ہے۔ تو یہ کیسے بولیس گے۔ بیرتو وہی کہیں گے جوان کا استاداُن کے منہ میں ڈالےگا۔

البتداس كا شافی جواب قرآن علیم میں ہے۔ مسلسل پھیلتی كائنات كا تصور جے جیاا فی شاد مافی ہے۔ سرشار ہوكر بیان كرتے ہیں، أن كے ليے تواكيت نازه خبر ہوكتی ہے لیكن ہم مسلمانوں كے ليے نہيں، جوموصوف كے الفاظ میں: ' ونیاكی بدر مخلوق' ہیں۔ پھیلتی كائنات كے بارے میں قرآن نے ایک أئی نی (صلی اللہ علیہ وسلم)كی زبان ہے صدیوں پہلے بی خبردى:

''آ سانوں کی تخلیق ہم نے کی اور ہم انہیں وسعت دیے جارہے ہیں۔''

(الذاريات: ١٩٤)

کین لادین ماورائے طبیعات کے برنکس،جس کی بنیاد فلکی طبیعاتی ماہرین کا محدودعلم کا سُنات ہے،قر آن کریم ہمیں بیصی بتا تا ہے کہ ایک دن اس جہان کی بساط لیسٹ دی جائے گی:

"جب آسان بھٹ جائے گا۔ جب تارے بھر جا کیں گے، جب سندر پھاڑ دیے جا کیں گے (اوران میں آگ بھڑ کادی جائے گل)۔ جب تارے بھر جا کیں گے، - جب سمندر پھاڑ دیے جا کیں گے کہ اس نے آگے کیا بھیجااور پیچھے کیا چھوڑ آیا ہے۔"

(الانفطار: ١-٥)

بالفاظ ویگراس مادی تعبیر کےمطابق اگرؤنیا پھیلتی رہے گی تو پھرند ہیں کبچے میں جےروز تیامت

کہتے میں ،ؤہ مجھی نہیں آئے گی۔الی بات منطقی اعتبار سے ڈرست ہوگی ، کیونکہ اگر عالم کا کتات کے ابدی پھیلاؤ کے نظر ہے کو قبول کر لیا جائے تو پھر کسی ایسے عقید ہے کی ضرورت نہیں رہتی کہ ایک دن زمین سمیٹ کی جائے گی اور پہاڑروئی کے گالوں کی طرح تیرتے پھریں گے۔

ای لیے ایک ناخداؤنیا سیکولر حضرات کالبندیدہ عقیدہ ہے، جس کو مان لینے سے ان کے خیال میں زندگی کے بارے میں نہ ہی تعبیر خود بخو تخلیل ہو جاتی ہے۔ موصوف وفورِ جذبات میں یہ بھول جاتے ہیں کہ کا ننات کامسلسل ارتقا' دمخر موڈائنا کم کے دوسرے قانون' سے متصادم ہے۔

اس مسئلے کا ایک اور پہلو بھی قابل توجہ ہے جو سیکولر مردوزن اپنے الحادیس بھول جاتے ہیں۔ مثلاً الگرکا نئات برابر پھیل رہی ہے تو اس کا مطلب بیہ ہوا کہ بیا ہے نقطہ آ غاز میں مختصر وجودر کھتی ہو گی ۔ جو پھیل تو بھیلتی چل گئی۔ یہ پہلواس لئے اہم ہے کہ پغیر کسی حقیر آ غاز کے وسعت اور پھیلاؤ کا تصور ناممکنات میں سے ہے۔ نظریۂ انشقاق (big bang) اس حقیقت کے اور اک کا نام ہے ۔ اسے دوسرے انداز سے دیکھیں تو یہ فدہی نقطہ نگاہ کی تو ثیق ہے، نہ کہ ایک الدراک کا نام ہے ۔ اسے دوسرے انداز سے دیکھیں تو یہ فدہی نقطہ نگاہ کی تو ثیق ہے، نہ کہ ایک

ند کورہ سائنس کے بہ قول اس علم کا ئنات کی پشت پر کوئی خالق اور ما لک موجود نہیں۔ کیونکہ خلق خود بی اپنی خالق ہے، جواپنے زور پر رواں دواں ہے۔ لیکن جیلانی کسی'' روش خیال' سیاست دان کی طرح ند بہب کا سخصال کرتے ہوئے اس علم کا ئنات کے بھی خدا کی ذات کو لے آتا ہے دہ یہ بھول جاتا ہے کہ ایسا روبیا اس کے مستعار علم کا ئنات کے لیے صربیحاً تضاد ہے۔ بلاشبہ جب انسان سچائیاں نگلنا شروع کرتا ہے تو پھر اس کا موقف الز کھڑا نے لگتا ہے۔

ای طرح ید پہلو بھی غورطلب ہے جب جاری انسانیت کو ''لاغراورمشت استخوان' بتایا

جاتا ہے تو یہ بھی اصلاً ایک بے خداعلم کا نئات کا شاخسانہ ہے، جس کا تقاضا یہ بھی ہے کہ انسان اس وسع وعریف کا نئات میں کوئی حیثیت نہیں رکھتے۔ ایک بے بارو مددگار وجود جس کی فریاد ننے والا کوئی نہیں۔ واقعی بدیز افعالمانہ تصور کا نئات ہے۔ ایک گونگی بہری وُنیا جس میں انسان کو دلاسہ دیے والا کوئی نہیں، کیکن یمی وہ پیغام ہے جوموصوف اسے قاری کودینا چاہتا ہے۔

واضح طور پر جیلانی کامقالہ میویت کلام کانمونہ ہے۔اس کا فرض کروہ خدا،اسلام کے اس شفق و رحیم خدا سے مختلف ہے جو بندوں کی فریاد سُنتا ہے ( النحل: ۳۰)۔ وہ ہماری وعاؤں اور النجاؤں پر کان نہیں دھرے گا۔ کیونکہ اگروہ ایسا کر بے قوموصوف کے طنزید کہیج کے مطابق: ہندستانی کھلاڑی یا کتا نیوں کے خلاف کھیلتے ہوئے قوسراسر گھاٹے میں رہیں گے۔

ا پنے سیکولر نظر بید حیات کے لیے جواز پیدا کرتے ہوئے موصوف نے خون آشام فدہبی جنگوں کا قصہ بھی چھیڑا ہے، کیونکہ ؤواپنے قاری کو بیتا ٹروینا چاہتا ہے کہ فدہب فتندوفساد کا دوسرانا م ہے اور ذینا بیں بیشتر جنگیں فدہب کے حوالے ہے لڑی گئیں۔

میں ۷۸ ہزارانسانوں کاصفایا کردیا۔اور کیا وہ عفریت بھی کسی ندہیں آگ میں جلا بھنا تھا،جس کے جنگی طیاروں نے ( خلیج کی پہلی جنگ میں ) عراق پرالیک لاکھوں ہزاراُڑانیں کیں اور ۸۸ ہزارٹن بم گرائے؟

لگتا ہے ہمارے کرکٹ کے کھلاڑیوں کی کسی' ندہبی حرکت' نے موصوف کو تحریک دی کدوہ یہ مضمون سپر دقلم کریں ۔ آخر کسی لادین د ماغ کے حضوراس سے زیادہ ہتک آمیز گتا فی اور کیا ہوگی کہ دینے زمانے کے بیٹے رول ماڈل، جو آج کے لادین معاشرے کے لیے قابل اتباع جشم کی کہ بیٹے زمانے کے بیٹے رول ماڈل، جو آج کے لادین معاشرے کے لیے قابل اتباع جشم کی صورت اختیار کر چکے ہیں، جیت کی خوشی میں مجدہ ریز ہوں اور یول کھیل کو فدہبی رنگ دیں؟ البتہ جیت کی خوشی میں کھلاڑی ایک دوسرے پرشیمین شراب چھینکیس تو یہ ایک ' فطری اورخش گار کرت ہوگئ'۔

جی ہاں! سیکولر پریس کی ندہبی رویوں کے ظاف یاوہ گوئی ، باوجودا پنی تکرار کے، ضائع ہوتی دکھائی دے رہی ہے۔ انتاز ورلگانے، استے بندے مارنے اورا تنا پراپیگنڈ اکرنے کے باوجود مجدے کھیلوں میں بھی درآئے! یہ بزی ''خوفناک علامت'' ہے، ایک سالخوردہ تصور جو لاد ینوں کاسکون لوٹ رہا ہے۔

موصوف اوران جیسے احباب کاشانی علاج کرنے کے لیے ایک اچھی تجویز بیہ ہو کتی ہے کہ اُنہیں ۲۸مکی ۱۹۹۸ء کو چاغی پر ہونے والے ایٹی دھاکوں کی ویڈیو تصاویر دکھائی جائیں، جس میں ہمارے جدید تعلیم یافتہ ایٹی سائنسدان اللہ اکبر کے فلک شگاف نعرے لگارہے ہیں۔ فد مہب کا پیڑاغرق ہو: اُنہوں نے تو ساری سائنسی تعلیم غارت کردی۔

ليكن ايباتو ہوگا۔اور جی ہاں،اگر يارا نه ہوتو پھراپنا منہ نوچيے!

مذہب زندگی سے لا تعلق نہیں رہ سکتا عالیجاہ عزت بیگووچ کے افکار

# مذہب زندگی سے لاتعلق نہیں رہ سکتا

## عالیجاه عزت بیگووچ کےافکار

عالیجاه عزت بیگو وچ کون میں!! یور پی وحشت اور درندگی کی ایک زخم خورد ہ قوم کے قائد۔ امن کےصابراورانقک داعی۔اپنی قوم کے دفاع میں بے تصکان کڑنے والے مجاہد۔

عالیجاہ کی زندگی پھولوں کی تیج پنہیں گزری، اُنہوں نے قوم کے شانہ بہ شانہ آزادی کی قیمت چکائی۔ دو بارجیل گئے کیوں کہ اُنہوں نے سابقہ یو گوسلاویہ کی ناخدا جبریت کی فرعونیت کو لاکاراتھا۔ ۱۹۴۹ء میں وہ پانچ برس کے لیے قید ہوئے۔۱۹۸۳ء میں اُنہیں چودہ سال قید باشقت کی سزاسائی گئی۔

قید ہے آزاد ہوئے ،تو بوسنیا کی کھال جھنجوڑ نے پر تکھے ہوئے سرب اور کروٹ جارمین کی مزاحمت کرنے میں لگ گئے اور ساتھ ہی انتہائی نامساعد حالات میں بھی ؤ ہ پھر دِل مغرب تک پہنچنے کا راستہ بناتے رہے کہ کسی طرح اُسے امن پرآمادہ کرلیں۔اس مثلاظم دور کے تقاضوں کے عین مطابق اُنہوں نے اپنی مسلم قوم کے دکھوں کودل سے لگایا۔وہ اس لامتنا کی کھکٹ میں نہ

صرف اپنفس کی تہذیب کرتے ہیں بلکہ شائنگی کی روشی بھی با ننے وکھائی دیتے ہیں۔
عزت بیگو وچ جامع خویوں کا وجہ مرقع ہیں۔ ان کی کتاب ''اسلام: مغرب ومشرق کے درمیان' ( اشاعت ۱۹۸۴ء) اُن تمام موضوعات سے معمور ہے، جوہم عصر وُنیا ہیں اساسی اہمیت کے حال ہیں۔ ان میں فکر کی گہرائی بھی ہے اور بیان کا سحرانگیز کسن بھی۔ یُوں لگتا ہے جسے کوئی محمد ساز ہیرے نا تک رہا ہو۔ نیخباً اُس میں شاعری کا تاثر اور ننز کی چاشی بھی ہے۔ واقعی دقیق موضوعات یُوں بھی لکھے جاسے ہیں، بیتاثر بذات خود دلا ویز ہے۔ ہرسطر میں فکر اور جذبات میں کامل تعق اور اشتراک کی ہم بشکل اور فراوانی ہے۔ اس لیے اگر میں بیکہوں کہ اسلام پر کبھی گئی سے ساس ہیں اس تبحرعلمی کا فال خال جا گئی ہے جات لیے اگر میں بیکہوں کہ اسلام کا تعلق غذہ ہو۔ اِس کا اندازہ آپ اس بات سے لگا ہے کہ وہ اسلام کا تعلق غذہ ہو۔ اِس کا اندازہ آپ اس بات سے لگا ہے کہ وہ اسلام کا تعلق غذہ ہو۔ اِس کا اندازہ آپ اس بات تعرف کی میں میں میں جوڑتے ہیں۔ اِن کے خیال میں بیت تعرف تی بہت ضروری ہے۔ ان کی خیال میں میں میں جہوڑتے ہیں۔ اِن کے خیال میں میں تعرف کی بہت ضروری ہے۔ ان کی منطق اور دلیل جمال وکمال میں جرت آگیز ہے۔

ان کی فکر میں اس جہاں فانی کے تین ہی مربوط نقط ہائے نظر ہیں: فرہی ، لا دینی اور اسلامی۔
جن سے تین بنیادی امکا نات کا اظہار ہوتا ہے جنمیر ما وجدان ، فطرت اور انسان ۔ بیتینوں
بالترتیب : عیسائیت ، مادیت اور اسلام میں متشکل ہوتے ہیں۔ زمانہ قدیم ہے آج تک نظریات
کی جنتی اقسام سامنے سامنے آئی ، ماور جننے فلفے اور تعلیمات بیش ہوئیں ، ان سب کو سیٹ کر
اضی تین نقط ہائے نظر میں بیان کیا جاسکتا ہے۔ پہلا نقط منظر روح کے وجود سے ابتدا کرتا ہے۔
دوسرے کی بحث صرف مادے ہے ہے۔ جب کہ تیسر انقط منظر ( بعنی اسلام ) روح اور مادے کا
اجتماع ہے۔ اگر صرف مادہ موجود ہے تو بالآخر مادیت ہی کا فلسفہ تابت ہوگا۔ دوسری طرف ، اگر
صرف روح کا وجود مانا جائے تو بھر انسان کا وجود ماننا پڑے گاکہ دوہ ہے۔ ( ایکی صورت میں )
اگر اس میں نم ہب اور اضلاقیات موجود نہ ہوں تو انسانی زندگی ہے معنی ہوگی۔ اسلام روح اور

مادے کے اسی اتحاد کا نام ہے اور اس کی اعلیٰ واشرف صورت خود انسان کا وجود ہے۔اسلام کا متو ازی اور مماثل واضح ہے۔خود انسان ہی اس کی میزان اور اس کی وضاحت ہے۔

عالیجاہ کے خیال میں اسلام دراصل انسان کی تھرار بااس کا دومرا رُوپ ہے۔ انسان ہی کی طرح، اسلام میں بھی ایک ' البی شرد' ہے۔ لیکن ساتھ ہی ظلّ وحُرور کی تعلیمات اور حیات کا نشری بیان ہے۔ اس کے کچھ بہلو ہیں جو شاید شاعروں اور خیالی ونیا کے رو مانیوں کو پسند نہ تمیں ۔ قرآن تھوں حقائق کا بیانیہ ہے، جس میں کمی فوق الفطرت سور ما یا رجّلِ عظیم کی کہانی بیان نہیں ہوئی۔ انسان کے بغیر اسلام کا اطلاق نا قابل فہم ہے۔ اپنے اصل مفہوم میں بغیر اللام کا اطلاق نا قابل فہم ہے۔ اپنے اصل مفہوم میں بغیر النان اس کا کوئی مطلب ہی نہیں بنا۔

ند بب اور اسلام (الدین - نظام حیات) کا فرق واضح کرتے ہوئے عالیجاہ عزت بیگو وی عیسائیت کو خالص ند بب قرار دیتے ہیں، کیونکہ بدایک ذاتی ،سرّی اور باطنی عقیدہ ہے، جس کا معاشر ہے ہے کوئی تعلق نہیں ۔ عالیجاہ کی دلیل بیہ ہے کہ: (عیسائیت) اس دنیا کو بدلنے اور اسے محیل کی طرف لے جانے کا کوئی ارادہ نہیں رکھتی ۔ فد بب تو صرف اتنا بتا تا ہے کہ خود اپنے آپ میں اور اپنا سامنا کرتے ہوئے زندگی کیسی گزاری جائے۔ فد بب کو اس سے سروکا رئیس کے دنیا میں یا دوسر ہے انسانوں کے ساتھ مل کر کسے رہا جائے۔ فد بب کی پہاڑی کی چوٹی پر موجود معبد ہے۔ ایک پناہ گاہ جس کی طرف انسان چڑھ کر جائے، تا کہ اس نا قابلی اصلاح دنیا کے خالی بن سے نجات ملے کہ جس پر اہلیس کی حکم انی ہے۔ اس مناسبت سے ہیہ سیدھا کھرا

بہ خالص مذہب عزت بیگو وچ کی نظر میں اس جہاں سے التعلق ہے۔ اُن کا کہنا ہے کہ:

عالی جاہ کے خیال میں اسلام دراصل انسان کی تکرار یااس کا دوسرا زُوپ ہے۔ انسان ہی کی طرح، اسلام میں بھی ایك آالهی شرر ہے۔ لیکن ساتھ ہی ظلّ و حُرور کی تعلیمات اور حیات کا نثری بیان ہے۔

(مذہب) دنیا کو جھی متاثر کرے گا کہ پہلے خود دنیوی ،سیکوراوراس دنیا کا ہوجائے۔اور دنیا کے وسیع ترمفہوم میں یہال کی سیاست و مدن میں ملوث ہوجائے۔اسلام، عیسائیت کا وہ رُوپ ہے جس کی رب العزت نے تشریق نوکر کے اسے دنیا کے لیے ڈھالا۔

اس تعریف سے دونوں نداہب کی کیسانیت بھی ظاہر ہورہی ہاوران کا اختلاف بھی سامنے آجاتا ہے۔ حجمہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کو غارسے اُٹر کرلوگوں میں آ ناپڑا۔ اگر وہ والپس تشریف نہ لاتے تو وہ محض صنیف (کیسو، کیہ وتنہا) ہوکررہ جاتے۔ لیکن چونکہ دہ والپس تشریف لاتے، وہ اسلام کے داگی بن گئے۔ یہی وہ مقام اتصال ہے جہاں باطنی وحقیقی جہاں بتصوف وعرفان اور تعقل ومراقبہ اور ندا کرہ وعمل آپس میں مل گئے۔ ند جہب نے واقعاتی و نیا کو قبول کیا اور اسلام کہا یا۔

کیا اسلام پر شویت کی چھاپ ہے؟ عزت بیگو وچ سیجھتے ہیں کہ ہاں ایسا ہے۔اسلام کے دو بنیادی ماخذ ہیں: قرآن اور حدیث۔ ہر دو کا تعلق وتی و تنزیل ہے بھی ہے اور تجربے سے بھی،ابدیت ہے بھی ہے اور زمانِ فانی ہے بھی۔سوچ اور فکر ہے بھی ہے اور عمل ہے بھی، خیال ہے بھی ہے اور حیات ہے بھی۔اسلام تصوراتی کم اور زندگی گزارنے کا طریقہ زیادہ ہے۔ قرآن پاک کی بھی تشریحات اور تفییریں یہ بٹاتی ہیں کہ اگر صدیث متبر کہ نہ ہو، یعنی ایک عملی زندگی کی شہادت ساتھ نہ ہوتواس کتاب کو بھی امکن نہ ہوگا۔ یملی زندگی یعنی محمد سلی اللہ علیدوسلم کی تشریح ہی تھی کہ اسلام نے اپنے آپ کوایک قابلی عمل فلسفہ اور حیات انسانی کاعمومی نظام نامہ نابت کیا۔

اگراسلام زندگی گزار نے کاطریقہ ہے تو کیا اجماع اس بات کومکن بناتا ہے کہ اسلام ہر زمانے میں طرز زندگی رہے؟ عالیجاہ کے نزدیک اجماع آسی صورت میں اسلام کی ابدیت کومکن بناتا ہے، جب أسے اسلام کا تیسراما خذ مانا جائے۔ بقول اُن کے اِس کے لیے ضروری ہے کہ سکار حضرات (علا) کسی شرق ( قانونی ) مسکلے پر اتفاق رائے کا اظہار کریں۔ بیا تفاق کمی بھی ہوسکتا ہے اورا کشریق بھی۔ اجماع کی بھی اہمیت ہے کہ عالیجاہ اسے مسلمان معاشروں کے لیے حیات نواجی میں ناموں کو اعداد اور کیے حیات نواجی اصول کو اعداد اور میں تی ساتھ شامل نہ کیا ہوتا۔ اجماع میں بہ یک وقت بیخواصانہ طمطراق کا معیاری پہلو بھی ہے اوراعداد کی بھی جمہوری پہلو بھی ۔

''نعویت'' کی اس ترتیب میں شہر کمہ اور غارح اشامل کیے جاستے ہیں، کیونکہ بید دنوں اسلام کی اُسٹان میں ایک طرح تخالف کی نمائندگی کرتے ہیں بینی وہ جو حقیقی اور خیالی یا باطنی دنیا کے درمیان ہے، اور جو عمل اور مراقبہ کو آپس میں متاز کرتا ہے۔ اسلام کے دومراحل کے ارتفامیں سے هویت کمہ اور مدینہ کی شکل میں موجود ہے۔ بید دوشہر حیات نبوی سلی اللہ علیہ وسلم کے دوادوار میں ، جن کی مختلف روح اور معنویت اسلام کی تو رئ تاریخ میں رقم ہے۔ اس مقام پیمیس پھراسی تضاد (اور اتحاد) کا اسامنا ہے۔ لیکن اب اس کی شکل عقیدہ ایمان ہے مقابل سیاست کا رئ

#### - ایک طرف مونین کی جماعت ہے تو دوسری طرف مفادات کا ٹولہ۔

اسلام میں شہید کا مقام بڑا اولی ہے۔عالیجاہ اُسے اسلام کی سب سے بڑی المیاتی تصویر قرار دیتے ہیں۔وہ جو راہ خدا کا مجاہد ہے، ایک بی ذات میں ولی کامل اور جنگ ہُو۔ عیسائیت میں جس حقیقت کی تقسیم راہبانہ خانقابی اور شجاعانہ اُصول کی شکل میں ہوئی تھی ،اسلام میں وہی حقیقت شہید کے رنگ میں پھر شعد ہو کرسا شنے آگئ۔ یہذبین اور خون کا الحاق اورا شحاد ہے، اور دواصولوں کی بیجانی ہے، جن کا تعلق دو مختلف چیزوں سے تھا۔

کیا بیمکن ہے کہ دنیا کے متعلق ندہجی اور مادی نقط ہائے نظر کے معقول دلائل پیش کیے جاسکیں؟
عالیجاہ کہتے ہیں: ہاں ایباممکن ہے: یہ دونوں ہی اپنے وجود میں منطق نظام ہیں۔ کوئی اور الیک منطق موجود ہی نہیں جوان ہے اعلیٰ و برتر اور ان کا محا کمہ کر ہے۔ ہاں اصولاً اور مملاً بھی ، صرف حیات انسانی ان ہے ارفع ہے۔ زندہ رہنا بلکہ ایک ممل اور پاکیزہ زندگ گز ارنا... کسی بھی مذہب یا سوشلزم ہے کچھے زائد چیز ہے۔ عیسائیت نجات کا قصور دیتی ہے لیکن میصرف باطنی نجات ہی داعی ہے۔ یہ دومتوازی جہاں ہمار ہے سامنے ہیں، جن نبی منطقی طور پر ایک نا قابلی حل کھراؤ کی کیفیت ہے۔ ہم محسوس کرتے ہیں کہ ہمیں مجبوراً دونوں کو قبول کرنا ہوگا۔ ساتھ ہی ہمیں کوشش کرنی پڑتی ہے کہ ہم ان دونوں کے درمیان کی نہ کی طرح مملئے تول کرنا ہوگا۔ ساتھ می ہمیں کوشش کرنی پڑتی ہے کہ ہم ان دونوں کے درمیان کی نہ کہی طرح مملئے ہیں انہ معلوم کر پائیس ہیں۔ یہ دوخالف تعلیمات زندگی ،صدافت اورخودانسان کی نقد برکو آپس میں بانٹ لیتی ہیں۔

وہ کہتے ہیں جبی عظیم فلنے اپنے اصل میں دنیا کو ایک گل کی شکل میں دیکھتے (monistic) ہیں۔ اگر چہ انسان اس دنیا کا تجربہ عویت کی روپ میں کرتا ہے، یعنی اسے دو مختلف حالتوں سے واسط رہتا ہے لیکن ہرانسانی فکر کا جوہراوراس کی روح گلیت پرست ہے، جوفلفہ کی عویت قرآن ٹھوس حقائق کا بیانیہ ھے، جس میں کسی فوق الفطرت سورمایا رجّلِ عظیم کی کھانی بیان نہیں ھوئی۔ انسان کے بغیر اسلام کا اطلاق نا قابل فھم ھے۔ اپنے اصل مفھوم میں بغیر انسان اس کا کوئی مطلب ھی نہیں بنتا۔

ے نہیں بنتی لیکن اس سے فرق کچھ نہیں پرنا کیونکہ حیات، جو محض سوچ اور فکر سے ہرتر چیز ہے، فیصلہ کے لیے اس فکر کے حضور سرنہیں بھھ کا سکتی۔ حقیقت واقعی میہ ہے کہ چونکہ ہم انسان میں ،میس ووصد اقتوں سے واسطہ رہتا ہے۔ ہم ان دو جہانوں کا افکار کر سکتے ہیں کیکن ان سے خلاصی کی کوئی صورت نہیں۔ حیات کا مداراس بات پر چندال نہیں کہ ہم اسے کیا تیجھتے ہیں۔

کیااس کا مطلب یہ ہے کہ ہم دوعلیحا و زندگیاں گذارین؟ عالیجاہ کا کہناہے کہ سوال پینیس کہ ہم دوزندگیاں گزاریں کینائی کہ تا کہ دو زندگیاں گزاریں کینائی کہ تا کہ دو زندگیاں گزاریں کینائی کہ جو کر سے محد کر سے محد کر سے معلم معلم ہے۔ زندگی کے دو روپ ہیں۔ وکی لیجیے ہوتا کیا رہا ہے۔ بجائے اس کے کہ ہمارے سامنے ''فالص ندہب'' یا' فالص مادیت' رکھی جاتی ہمیں اب ان کی تشریحات سنائی جارہی ہیں تا کہ' روزمرہ کے کا مظیمن' عیسائیت نے چرج کے طور پر ابتدا کی تھی ،کین چروہ کام کام کام ، دولت ،طاقت ،شادی وغیرہ کے جمیلول میں پھنس گئی۔ اس طرح مادیت نے سوشلزم یا ایک نظام کالبادہ اوڑ ھا۔ لیکن اس نے بھی آخر انسانیت نوازی ، مارکسی اخلاقیات ،فرائص ، ترادی وغیرہ کا دیات نشروع کردیا۔ نہ ہب اور مادیت کی تکلیس مارکسی اخلاقیات ،فرائص ، ترادی وغیرہ کا درس دینا شروع کردیا۔ نہ ہب اور مادیت کی شکلیس

گرنے کی وجدا کی خصوص فطری قانون ہے۔ دونوں جگہ شکل ایک بی چیش آئی تھی کہ وہ جو زندگی کا محض ایک پہلو ہے، اسے بوری حقیق زندگی میں کیسے نافذ کیا جائے، جبکہ زندگی کافی گنجلک، ہمہ جہت اور پیچیدہ شے ہے۔

تو کیافرد کے دورُ وپ ہوسکتے ہیں کہ ؤ معیسائی بھی ہواور مادہ پرست بھی؟ عالیجاہ کا جواب بیہ ہے کہ ہاں ایسائمکن ہے۔ نظری حوالے سے ایک شخص کم وہیش بنیادی طور پر عیسائی بن سکتا ہے اور مادہ پرست بھی استقلال اور استحکام نہیں۔ نہ محض عیسائی ہونے ہیں اور نہ صرف مادہ پرست ہونے کی صورت میں۔

عالیجاہ انسان کی ابتدا کا بھی کھوج لگاتے ہیں، کیونکہ ؤ و سیحقے ہیں کہ دنیا کے متعلق کسی بھی زاؤید نظر کو نظر کے لیے ایسا کرنالاز می ہے۔ وہ کہتے ہیں: بالیقین اس جہان کے متعلق کسی بھی نقطۂ نظر کو افقیار کرنے کے لیے انسان کی ابتدا کو بھمنا پہلاقدم ہے۔ ہم جب اس بحث میں پڑتے ہیں کہ انسان کیے زندگی گزار ہے تو ہمیں بلٹ کراس سوال کا سامنا کرنا پڑتا ہے کہ انسان آخر آیا کہاں ہے؟

عالیجاہ کا کہنا ہے کہ مادی فلسفہ انسان کواس کے ''عناصر ترکیبی'' میں کاٹ بانٹ کر دکھا تا ہے، یہاں تک کہ اس تقتیم درتقیم میں خود انسان بالا آخر غائب ہوجا تا ہے۔ کارل مارکس کے ساتھی فریدرک ایخبلز نے ثابت کرنے کی کوشش کی تھی کہ انسان سابی تعلقات اور رشتوں کی پیداوار ہے، یازیادہ واضح الفاظ میں وہ موجود ذرائع پیداوار کا نتیجہ ہے۔ انسان خود پچھی نہیں، نہ بیہ پچھ تخلیق ہی کرتا ہے۔ اس کے بھل انسان بعض حاضر تھا کی کے صدقے وجود پذیر ہوا۔

یہ نامنحص انسان چارلس ڈارون کے ہاتھ لگتا ہے، جواس کے ارتقا کوفدرتی چناؤ کا فطری نتیجہ

قراردیتا ہے کہ اس سلسلہ انتخاب میں سنور نگھر کروہ بشرسا سنے آیا جو نطق کا مالک ہے، پچھ آلات بناتا ہے، اور دوٹا نگوں پر کھڑا ہوکر چلتا ہے۔ پھرعلم العیات نے دکھایا کہ ساری بات ماقبل تہذیب کی زندگی کی طرف پلٹنی ہے، جبہ خود زندگی ایک طبیعاتی کیمیاوی عمل کا نام اور چند سالمات کا کھیل ہے۔ حیات جمیر اور روح اپنا کوئی وجو ذمیس رکھتے ۔ تیجہ کہ سکتے ہیں کہ اصلاً انسانی جو ہرموجودی نہیں۔

تو کیاسائنس اس گنجلک مسئلے میں ہماری مدد کرستی ہے؟ عالیجاہ کا کہنا ہے ایساممکن نہیں۔ اُن کے نزویک سائنس کا اشکلہ یہ ہے کہ حیات اور خود انسان کے بارے میں بیدایک فطری غلط نہی کا شکار ہے۔ اپنے گئے بند ھے منطقی تجزیے میں بیزندگی کو بے جان بنا کردکھاتی ہے اور انسان کو انسانیت سے عاری سائنس اس انسان کو ممکن مانتی ہے اگر وہ اس دنیا کا حصہ ہو بلکہ خود اس دنیا ہی جیدا وار ہو گویا وہ ایک لیے لیے ڈگ بھر تا اچھلتا پھر تا یا معلق وجود ہے۔ یہ بات صرف انسان کے غانی وجود کے دیا جاتا ہے۔

اگراییا ہے تو پھرانسان کی ابتدا کہاں سے شروع ہوئی۔ بقول عالیجاہ انسان اندھی بہری فطرت کے بچے کا سامظا ہر ہنیں کرسکتا، بلکہ وہ فطرت کے لیے اجنبی ہے۔ اس کا بنیادی احساس خوف سے عبارت ہے لیکن وہ حیاتیاتی خوف نہیں جو جانوروں کو لاخل رہتا ہے۔ بیرُ وحانی، کا کناتی اور قد یم وہتی خوف ہے جو وجو دانسانی کے اسرارورموز اور نا قابل حل چیستاں میں گندھا اور جُوا ہوا ہے۔ ہیڈیگر (Heidegger) نے اسے ''انسانی بقا کا لازوال اور لازمال تعین کنندہ'' کہا تھا۔ یہ وہ خوف ہے جو تشویش، جرت ، جسین ، بدولی اور عدم وابستگی سے مربوط ہے۔ یہ سب وہ احساسات ہیں جو شاید ہماری پوری شقافت اور بھی فنون کی بنیادوں میں شامل ہیں۔ سب وہ احساسات ہیں جو شاید ہماری پوری شقافت اور بھی فنون کی بنیادوں میں شامل ہیں۔

"(مذهب) دنیا کو تبھی متاثر کرے گا که پھلے خود دنیوی ، سیکولر اور اس دنیا کا هو جائے۔ اور دنیا کے وسیع تر مفهوم میں یهاں کی سیاست و مدن میں ملوث هو جائے۔ اسلام، عیسائیت کا وہ رُوپ هے جس کی رب العزت نے تشریق نوکر کے اسے دنیا کے لیے ڈھالا۔

دنیایس قدیم اور غیرمہذب انسان کی یکی بوزیشن اس بات کی وضاحت کر کتی ہے کہ 'ناپا کی' اور 'خطال و جمال'' ' د تکفیر اور بزرگ' اورالی ہی دوسری صدود اور تصورات نے کیے جم لیا۔ اگر ہم اس دنیا کے پیدا کردہ نیچ ہوتے تو پھر ہمیں ندکوئی شے ناپا کسگتی ، ندمقد س نظر آتی ۔ جس دنیا ہے ہم واقف ہیں ، اس میں ان تصورات اور معیارات کا کوئی گذر نہیں ۔ ان سے تو پہتہ چلتا ہے کہ جماری ابتدا کہیں اور ہوئی تھی ۔ البتداب ہمیں تخلیق اول کا وہ مرطد واروا قعد 'یا د' نہیں رہا۔

ہم جواس دنیا میں ادھورار مجل ظاہر کرتے ہیں ،جس کا اظہار ہمارے ندہب اور ہمارے فنون میں ہوتا ہے، بیرسب انسان کے متعلق سائنسی تصور کی نفی ہے۔ آخراییا کیوں ہوتا ہے کہ انسان ہمیشہ اپنے خوف اور اپنی مایوی کا اظہار ندہب کی راہ سے کرتا ہے؟ اس انسان کو'' نجات'' کی تلاش کیوں ہے؟ اور وہ کس سے نجات حاصل کرنے کی بات کرتا ہے؟ انسان کے جن ندگورہ پہلوؤں کے متعلق ہم بحث کررہے ہیں ، یعنی نیر وشر ، نقص و حقارت کا احساس ، مفاد اور ضمیر کے درمیان ورطہ اور تذہرب ، ہمارے وجود اور بقا کا سوال ، وغیرہ ، ان کی کوئی معقول اور تسلی بخش وضاحت نہیں ہو پائی ۔ فلاہر بات ہے کہ اپنی گردو پیش کی دنیا ہے واسطہ رکھتے ہوئے انسان فراد و بیرا و نیرا و نیرا

کیا اس کا مطلب سے ہے کہ عالیجاہ عزت بیگو ویج کو مسئلہ ارتقا میں جھول اور خامی نظر آتی ہے؟ جی۔ ان کا جواب ایک بہت ہی سنجیدہ '' ہاں 'کی شکل میں ماتا ہے۔ اُن کے نزدیک سے ( نظر بیدارتقا ) خہوتسلی بخش طور پرانسانیت کے اولی فد بھی مربطے کی وضاحت کرتا ہے، اور نہ دور جد ید میں اسی وقو ہے اور مظہر کی کوئی قابل قبول وجہ بتا تا ہے۔ آخرابیا کیوں ہوتا ہے کہ انسان جب مادی طور پر آسانی ہے جین اورغیر مطمئن انسان جب مادی طور پر آسانی ہے جین اورغیر مطمئن ہوتا ہے؟ قصہ کیا ہے کہ جہال معیار زندگی بلند ہوتا اورتعلیم عام ہوتی ہے، وہیں وہنی قارضے بھی نواد وہ لاتن ہوتا ہے کہ جہال معیار زندگی بلند ہوتا اورتعلیم عام ہوتی ہے، وہیں وہنی قارضے بھی نواد وہ لاتن ہوتے اورخود کشیوں کی تعداد بھی پڑھتی ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایسا کیوں ہے؟ پھر بیختھ کے ۔'' مادی ترقی کے ساتھ انسان میت نوازی میں بھی ترقی کیوں نہیں؟''اس کے جواب میں عالیجاہ کہتے ہیں کہ انسانی وماغ نے جب ایک بارڈارون ( Darwin ) اور نیوٹن کے انسین میں عالیجاہ کہتے ہیں کہ انسانی وماغ نے جب ایک بارڈارون ( Porwin ) اور نیوٹن کی و نیا شکام ہے، منطق ہے اور مسلسل رواں دواں ہے۔ ایسے بی جسے ڈارون کا انسان سیرھا ساوا اور کی جہت ہے۔ اس جہد لبقا میں بگا ہوا جوا پی احتیاج ایک ایک وہ کیا کہ انسان سیرھا ساوا اور کی جہت ہے۔ اس جہد لبقا میں بگا ہوا جوا پی احتیاج ایک الیک وہ کے کے جومھروف عمل ہے، بوری کرتا رہتا ہے۔

لیکن آئن شائن نے نیوٹن کا سراب اور تنوطی فلف تباہ کر کے رکھ دیا۔ تہذیب کی ناکا می نے بہی حشر ڈارون کے مصورانسان کا کیا جونا قابل وضاحت وجود ہے، بے قرار ہے، خوف اورشکوک کا مارا ہوا ہے۔ وہی جسے آئن شائن ' ترامڑا'' ہوا کہتا ہے۔ انسان سے بحث کرتا ہوا فلسفہ جوا کیک عرصے تک ڈارون کی تھینچی ہوئی سیدھی کلیر کے زیر اثر رہا، اب انتظار میں ہے کہ اسے بھی '' آئن شائن دھا'' گے اوراس کا بستر لیٹے۔ انسان کے متعلق نیا تصوراب وہ نہیں رہے گا، جوڈارون نے بتایا تھا، بلکہ اس طوراور ڈھنگ کا ہوگا جیسا کا نتاجہ کے شمن میں آئن شائن جوڈارون نے بتایا تھا، بلکہ اس طوراور ڈھنگ کا ہوگا جیسا کا نتاجہ کے شمن میں آئن شائن

اور نیوٹن کے فرق کا ہے۔ اگر میری ہے کہ ہم انسان مصیبت پڑنے پراُ کھرتے ہیں اور خوشیوں کے لحات میں پستی میں ڈوب جاتے ہیں تو اس کی وجہ صرف اتنی ہے کہ ہم باتی جان داروں سے متاز ہیں۔

انسان ویسے نہیں ڈھالا گیا جیسے ڈارون کا کہنا تھا۔ نداس کا سُنات کی تشکیل و تنظیم اس انداز سے ہوئی ہے جیسی نیوٹن کو سُوجھی تھی۔

اگر بات وہی ہے جواو پر کہی گئی تو مادے کی خود تنظیمی اور دنیائے حیات کی خود تخلیقی کے متعلق کیا کہا جائے گا؟ بیسوال کافی سنجیدہ ہے، لیکن عالیجاہ کامل سکون اور طمانیت سے اس کا جواب دیتے ہیں۔ پہیلی سے اندازہ ہوتا ہے کہ موضوع پر ان کی گرفت کتنی مضبوط ہے اور وہ اپنے جواب کی معقوبیت ثابت کرنے ہیں کس درجے فضل و کمال کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

عالیجاہ کے بقول، یہ دنیا ایک عجیب وغریب اور انوکھی تخلیق ہے۔ ذرا ایک شفاف زلال (albumen) کے سالمہ کی خوتنظیمی یعنی حادثاتی تخلیق کامعاملہ ہی دیکھیں۔ یہ سالمہ (molecule) ہرمعلوم زندہ وجود کا نبیادی مادہ ہے

عالیجاہ یقین رکھتے ہیں کہ خدائے خالق و ما لک اور آزادی واستقلال لازم و ملزوم ہیں۔ اگر کسی کا خیال ہے کہ انسان مجبور محض ہے اور اس کے بھی افعال غیرارادی اور طے شدہ نقذ بریکا حصہ ہیں، خواہ بات اس کے باطن کی ہویا خارج کی، تو پھراسے ریجھی مان لینا چاہیے کہ الیمی صورت میں اس دنیا کو بھے اور اس کی وضاحت کرنے کے لیے کسی پیدا کرنے والے خالق خدا کی ضرورت باتی نہیں رہتی ۔ لیکن اگر انسان کی آزادی شلیم ہے۔ اگر انسان کوایک معقول وجود مانا جاتا ہے تو گویا آپ پیجھی مان رہے ہیں کہ خدا موجود و ہوتا ہے تا ہے تو گویا آپ پیجھی مان رہے ہیں کہ خدا موجود ہے، خواہ آپ کا بیا قرار برزبان حال ہویا

کھل کر بشکل قال۔ بیصرف خدا کے لیے ہی ممکن تھا کدایک آزاد اور بڑی حد تک خود مخار مخلوق پیدا فر ماتا۔ یادر ہے کہ آزادی و ہیں ملے گی جہال تخلیق کا با قاعد عمل ہوگا۔

کیا خالق بعنی خدا کے بغیر کوئی تھکیل شدہ شے تخلوق ہو گئی ہے؟ عالیجاہ کا کہنا ہے کہ مکن ہے جلد
یا بدیر، اسی صدی میں یارواں تہذیب کے ہوتے ہوئے یالا کھوں برس بعد، انسان اپنی ہی ایک
شکل اور نمونہ بنانے میں کا میاب ہوجائے۔ کوئی روبوٹ شم کی چیز یا کوئی عفریت۔ اپنے تخلیق
کارے مجھے ملتی جلتی شکل ، بیہ و بہوانسان جیسی بھی نظر آسکتی ہے لیکن ایک بات یقینی ہے یہ
مخلوق آزاد اور خود ختی رئیس ہوگی۔ بیدوہ کی مجھے کر پائے گی جو پروگرام بنانے والے نے اس کو
ود بعت کیا ہوگا۔ بیبیں سے اللہ کے کمال تخلیق کا اندازہ ہوتا ہے کہ جس کی نہونقل اتاری جا سکتی
ہے اور نہ کا نئات کے ماضی ، حال ادر متنقبل ہی میں اس کی نظیر موجود یا ممکن ہے۔

سيكولرزم اوروحدت كالمسئله

\_ مكالمي

# سيكوزم اوروحدت كامسئله

محترم سپاول خان را بخھا سے یہ مکالمہ کی ۲۰۰۹ء میں ہوا تھا۔ ان کے سوالات میں وہ تمام اضطراب اور نا آسودہ آرزؤیں ہیں جو ہمارے آج کے ذبنی اور جذباتی ماحول کا حصہ ہیں۔
گذشتہ چند سالوں میں ہماری قدروں اور سلّم تاریخی کردار سے جوانح اف ہوا ہے اس سے ہمارے جے جمائے معاشرہ میں عدم استحکام ،اخلاقی بحران اور ہیجان کی کیفیت پیدا ہوگئی ہے۔
ہمارے جے جمائے معاشرہ میں عدم استحکام ،اخلاقی بحران اور ہیجان کی کیفیت پیدا ہوگئی ہے۔
یوں محسوں ہوتا ہے جسے سائیہ خدائے ذوالحبلال آہت آہت ہم سے اُٹھ رہا ہے، اور ہم غیر بیتی کی دلدل میں اثر تے چلے جارہے ہیں۔ اس صورت حال کو آپ منجانب اللہ تنظیم ہمچھے لیس یا شامت انتہال ، یہ دوراد پر مختفر بھی ہوسکتا ہے اور طویل بھی۔ اس کا اُخصار ہمارے انفرادی اور ابتماعی رویوں پر ہے۔

سجاول خان را جمحا: آزادی کے چھوعشرے گزارنے کے بعد ہم آج جس مقام پر کھڑے ہیں، اس کے لیے دودلاکل دیے جاتے ہیں: پہلا میر کہ قیادت کا فقدان رہا ہے۔ اگر ہمیں مسیحا مل جائے، تو یہ ٹی بڑی زرخیز ہے ساقی ۔ دوسرا، میر کہ قوم میں شعور کا فقدان ہے، گویا کہ جیسی روح ویے فرشتے۔ اگر ہم چاہیں کہ ہمارے حالات آج سے مختلف ہول، تو کیا ہمیں کس سیاکا انتظار کرنا چاہیے یاخود سیجا بننا چاہیے؟

طارق جان: میجا کا تصورایک طاقتورتصور ہے جو بمیشہ سے مختلف اقوام اور نداہب میں موجود رہا ہے۔ یہ دوصورتوں میں انسانی معاشروں پراپئی گرفت مضبوط کرتا ہے۔ اول ، ؤ وتعلیمات جن سے اُنہیں تحریک اور توانائی کمتی تھیں ،کسی وجہ سے نابود ہوجا کمیں۔ دوم ، جب ؤ وخودا پنے معاملات سنوار نے سے قاصر ہوجا کمیں۔

ہمارے ہاں پہلی صورت تونہیں کیوں کہ رسول اکرم ؑ کی رسالت کے بعد ہدایت اپنی اصل شکل میں موجود ہے، کین دوسری صورت ضرور نمودار ہو چکی ہے۔

دوسری بات بہہے کہ انسان کامل کی حلاق اور جہتو اگر چہانی جگہدایک اچھی فکرہے، کیکن انسان کامل کون ہے، کوئنہیں ہے، اس کا فیصلہ تاریخ کے میزان میں ہوتا ہے۔ پہلے زمانے میں بھی مخالف قو تیں اچھے انسانوں کو متازع بناد ہی تھیں، چیسے کہ خود پیغیروں تک کو متازع بنایا گیا۔
اُس زمانے میں منظم ذرائع ابلاغ نہیں سے ۔ زیادہ سے زیادہ شاعریا قصہ کو تھے، جو کوائی رائے عامہ کی تفکیل میں اہم کر دارادا کیا کرتے ہے ۔ آج کل کے زمانے میں کوئی بڑا انسان آ بھی جائے، تو اگر میڈیا پر جاوی لوگ اُسے اپنے نظریات کے لیے خطرہ سمجھتے ہوں تو وہ بڑی آسانی سے اس کو متازع بنا کر پیش کردیں گے، اور اس طرح اُس کے بارے میں کئی مشم کے شکوک و شہبات پیدا کر سکتے ہیں۔ چنا نچہ کون انسان کامل ہے، اس کا فیصلہ تو تاریخ کے ایوانوں میں ہوتا شہبات پیدا کر سکتے ہیں۔ چنا نچہ کون انسان کامل ہے، اس کا فیصلہ تو تاریخ کے ایوانوں میں ہوتا ہے، ہم عصر زبان یہ فیصلہ نہیں دے سکتا۔

انسانِ کائل کی جبتجو میں ہلکان ہونے کامنفی پہلویہ ہے کہ اگر معاشرے انسان کامل کی تلاش میں

لگ جائیں، جو بذات خودایک مشکل کام ہے، تو بالآخر وہ انسانی قیادت ہے ہی محروم ہوجاتے ہیں۔ جو خض بھی سامنے آئے گا وہ اُن مثالی پیانوں پر پورانہیں اُتر پائے گا جو انسان کال کے لیے ضروری ہیں۔ پھر انسان بہر طور مکمل نہیں ہوتا۔ اس لیے دیکھنا تو یہی چاہیے کہ س فرد میں کتنا خیر ہے۔ اگر خیرزیادہ ہے تو اُس کی قیادت قبول کر لینی چاہیے اور اس سے زیادہ بہتر قیادت کے لیے جبتی جاری رکھنی چاہیے۔ دگر نہ جیسا ہیں نے عرض کیا معا شرہ فرشتے و مونڈتے و مونڈتے تا دے کار تکاب کر بیٹھے گا، کیونکہ خلاتوں منہیں سکتا۔

س: یوں دکھائی دیتا ہے کہ بہاری قوم نے اپنے جھے کا کر دارادا کرناکسی کے انتظار میں ترک کر دیا اور اپنی خرابیوں کا بوجھ قیادت کی کمزوریوں پر ڈال دیا کہ فلاں آیا ، تو معاملہ بگڑ گیا۔ مارشل لاؤں کی وجہ سے گڑ برد ہوگئی پاسیاسی قیادتوں نے گند پھیلایا خرابی کہاں ہے؟

طارق جان: دیمیں، جس طرح آپ اپنی اولاد کی تربیت کرتے ہیں، ای طرح اقوام کو بھی تربیت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اولاد کی تربیت ایک ہمہ گیر طمل ہے، جس بیس علم، توجہ، فکر مندی، عجبت، شفقت، دوراندیشی، ستعقبل بنی اور تربیت کا پہلوشائل ہوتا ہے۔ والدین کو اُسے اخلاق قدری بھی منتقل کرنا ہوتی ہیں، جو وراجت بیس انہیں ملی ہوتی ہیں۔ بالکل ای طرح قوموں کی تربیت بھی بہت ضروری ہے۔ بجھے خدشہ ہے، اس پہلو ہے ہم نے کوئی شعوری کوشش نہیں کی اوراگر کی بھی ہے، قواس کے ساتھ مخصوص قسم کی اختلافی آواز وں نے ہمیں اس طرف جانے نہیں دیا۔

آپ اپنے نظام تعلیم ہی کو لے لیں۔ یہاں تین چارفتم کے نظام تعلیم رائج ہیں۔ جے بھی عمرانیات سے آگاہی ہے یاسوچ وفکرر کھتاہے، وہ بتا سکتاہے کہ ہرنظام تعلیم اپنی قتم کا انسان پیدا کرتا ہے۔اگر ایک نظام تعلیم''الف'' ہے،تو وہ الف قتم کا ذہن پیدا کرےگا۔اگر کوئی نظام تعلیم''ب' ہے،تو وہ و لیے بی نتائج لاے گا۔ جب آپ روز اول سے افراد کو بالکل مختلف، متحارب اور متصادم ذہنیت کے ساتھ تیار کر کے معاشر ہے میں اتاریں گے، تو وہاں انتثار ہوگا، متحارب اور متصادم ذہنیت کے ساتھ تیار کر کے معاشر ہے میں آتاریں گے، تو وہاں انتثار ہوگا، وصدت کھڑییں ہو سکے محاسب ہو گئے دوحت بھی پیدائیں ہو سکے گا۔ بیتر بیت کا فقد ان اور نظام تعلیم کی طرف توجہ نہ کرنے ہیں تو دوسری طرف انتہا پیندلبرل اور جہاں ایک طرف طالبان سوچ کے مظاہر ترقی کررہے ہیں تو دوسری طرف انتہا پیندلبرل اور سیکور فاشٹ ہیں۔ نیچ میں ایسے ہیں، جن کو پینہ بی نہیں جانا کدھر ہے۔ پھھ ایسے ہیں، جو سیکور فاشٹ ہیں۔ نیچ میں ایسے ہیں، جو کہتے ہیں کہ تھجڑی لیا کی جائے۔ پچھ ادھر سے لیا جائے، پچھ ادھر سے اور کام چلا لیا جائے۔ میر سے زو می تربیت کی طرف توجہ نہ وینا ہے۔اگر آپ نظام تعلیم کے بارے میں تعلیم پر عدم انقان اور قوم کی تربیت کی طرف توجہ نہ وینا ہے۔اگر آپ نظام تعلیم کے بارے میں کیلے میں مارہ نظام تعلیم کے بارے میں کیلے میں اور قوم کی تربیت کی طرف توجہ نہ وینا ہے۔اگر آپ نظام تعلیم کے بارے میں تعلیم کی میں اور قوم کی تربیت کا ایک زاویہ اور فاکہ بنالیں، تو اس سے قوم کی پیداواری اور تعلیم میں مارہ بینی صداحیتیں خود بخو واکیم ناشروع ہو جاکیں گی۔

آپ گھر کہیں گے کہ میں اپنی ذمد داری سے پہلو تھی کرتے ہوئے اشارہ کسی اور طرف کرکے دائن بچارہا ہوں۔ لیکن یہ بات سو چنا میر سساتھ ناانسانی ہوگی، کیونکہ کسی بھی تجزیہ میں اُن تمام عوائل کو پیش نظر رکھنا ہوگا جن سے سیاسی و ساجی منظر نظیل پاتا ہو۔ اس لیے میں برطایہ کہوں گا کہ بدشتی سے دورغلامی نے ہماری سو چنے بیجنے کی صلاحیتیں منظ کر دی ہیں۔ مثال کے طور پر دیکھیے، جہاں ہم نے ابتماعی حیثیت سے اجماع کیا کہ ہماری منزل کیا ہوگی اور ہم نے اُس کی طرف کیے جانا ہے، اورائے قوم نے دستور پاکستان میں'' قرار داوم تاصد'' کی شکل میں مجسم پیش بھی کرویا ہے، لیکن اُس کا جوحشر ہماری مغرب زدہ قیادت اور بے دین سیکوار حضرات

نے کیا وہ ہمارے تو می المیہ کا حصہ ہے۔ آپ دیکھیں پہلے قرار داد مقاصد کو دستور کے دیباہے میں ڈالا گیا، تا کہ قابل نفاذ نہ ہو پھر کے 19ء کی تحریب نظام مصطفے کے دباؤ کے نتیج میں اسے قابل نفاذ بنایا گیا اور پھر سیکولرعدالت عظمی نے اُسے آئیں کی دیگر شقوں کے برابر قرار دے کر اُس سے وہ اولیت اور ماخذ اولی کا مقام چھین لیا، جوقر ار داد مقاصد کی صورت میں بطورا کیک میزان اور قد راعلیٰ کے عطاکیا گیا تھا۔ اس لیے ہمیں نیزیس جھتا جا ہے کہ ہم کمی خلامیں بس رہے ہیں، کہ جہاں سے مسلمانان پاکستان سید ھے اپنی منزل کی طرف چلتے جا کیں گے اور اُن کے راہے میں کو کی رکاوٹ مانع نہیں ہوگی۔

اگراس سارے منظر کو آپ ذہن میں کھیں تو آپ کو پینہ چل جائے گا کہ کون سے حرب اور اطوار میں جن سے وہ تخلیقی اور پیداواری پاکستانی معاشرہ وجود میں مکمل طور پر ندآ سکا جس کی مصطرب آرز وَ آپ کے سوال میں نو حدکنال ہے۔

س: اس کا مطلب بیہ ہے کہ شبت اسلامی سوج رکھنے والی قوتوں ہے کہیں غفلت ہوئی یاسبو ہوا کہ وحدے فکر کی بھائے انتشار فکر کے حال طبقات کا غلیہ نمایاں نظر آتا ہے؟

طارق جان: اس بات کو ہرگز ذہن ہے کو نہ کریں کہ ہمارے ملک میں سواد اعظم کی فکر بھی عکم ان نہیں رہی۔ حکر ان فکر ایک اقلیتی فکر ہے۔ اے بین الاقوامی قوتوں کی حمایت حاصل ہے۔ ان کے پاس بے پناہ فنڈ زبیں اورا ندھے وسائل بھی ہیں۔ اس کی بنیاد پروہ اپنی فکر پھیلا رہے ہیں اورا ہے ہرآن مضبوطی دینے کے لیے ہمہ پہلو اقد امات کر رہے ہیں۔ جب تک آپ ان تو توں کے ساتھ مشکش میں نہیں آتے ، ان کے ہاتھوں سے ان کے وسائل اور ذرائع چین نہیں لیتے مثباد لی ذرائع اور وسائل بیدا نہیں کر پاتے یا موجودہ میڈیا میں اپنے لیے جگہ نہیں ہیں گا۔

جتنا زیادہ آپ موجودہ صورت حال کو برقرار رکھنے کی کو شش کریں گے، اتنی می زیادہ تخریب مو گی اور انتھائیں بھی آتش بگولا مو کر آئیں گی۔

ایک مثال دیتا ہوں۔ اخبارات میں بہت ہے مسائل کو چھٹرا جاتا ہے اور جان ہو جھ کر چھٹرا جاتا ہے۔ ایڈیٹر کے نام خطوط کو اپنے خیال کی تبلغ کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ جعلی خط ہوتے ہیں جولوگوں کو بیتا تر دیتے ہیں کہ رائے عامہ اس مسئلے پراس قسم کی سوچے رکھتی ہے۔ پھرائی قسم کے مضامین اخبار دوں میں آتے ہیں۔ آپ کا بھی حق ہونا چاہیے کہ آپ اپنا مؤقف بیان کریں۔ اخبار والا پہلے تو چھا ہے گا نہیں یا چھا ہے گا، تو ایک بی مضمون چھا ہے گا۔ آپ سمجھیں کے ، آپ نے نبرا اچھا جواب دے دیا۔ لوگ بھی آپ کی ستائش کر دیں گے۔ پیدرہ دن بعد گے ، آپ نے برا اچھا جواب دے دیا۔ لوگ بھی آپ کی ستائش کر دیں گے۔ پیدرہ دن بعد ایک اور چیز آ جاتی ہونا ہے ، جوائی موضوع کو کی دوسرے عنوان سے لیکر آگے بڑھتی ہے۔ پچھے کے سے بعد چند اور چیز یں آتی ہیں۔ اس طرح سے وہ قاری کے ذبین میں کی رہے موقف ان شیاحی ہوتا ہے کہ آپ نے جو جواب دیا تھا، وہ قاری کے ذبین میں کی رہے موقف ان خور جس بات کی تکرار کی جاتا ہے دو جواب دیا تھا، وہ قاری کے ذبین سے نگل جاتا ہے اور جس بات کی تکرار کی جاتا ہے وہ وہ اس دیا تھا، وہ قاری کے ذبین سے نگل جاتا ہے اور جس بات کی تکرار کی جاتا ہے دو تو اس دیا تھا، وہ قاری کے ذبین سے نگل جاتا ہے اور جس بات کی تکرار کی جاتا ہے دو تاری کے ذبین بیرحاوی ہوجاتی ہے۔

س: ایک مختلف الخیال اورجمہوری قدروں کے حال معاشرے میں جس کی جومرض ہے کیے یا پیش کرے۔ پیرانوگوں پر چیوڑ دیا جائے کہ وہ اسے قبول کرتے ہیں یانہیں کرتے مساوی مواقع تو سب کو ملنے چامیس ۔ بینہیں ہوسکتا کہ ہم جن سے اختلاف کرتے ہوں، ان کے ہاتھ پاؤں باندھ کر لیے لیے کھلا میدان رکھیں۔ اسے شاید ہی کوئی قبول کرے۔ آپ کے استدلال ہے گئتا ہے کہ اسلامی سوچ رکھنے والوں کے پاس اقلیتی فکر کا تو زمبیں اور وہ ایک

مسیحاکا تصور ایك طاقتور تصور هے جوهمیشه سے مختلف اقوام اورمذاهب میں موجود رهاهے۔یه دو صورتوں میں انسانی معاشروں پر اپنی گرفت مضبوط كرتا هے۔

## تحكست خورده رويه كاشكار مين -اس سے كہاں تك اتفاق كريں گے؟

طارق جان: غالبًا آپ نے میرے جواب پرغور نہیں فر مایا۔ میں یہ کہدر ہاتھا کہ مساوی مواقع سے تو جھے بحروم کیا جار ہا ہے۔ میں نے آپ کواس کی ایک مثال بھی دی ہے، کئی اور مثالیں بھی دے تو جھے بحروم کیا جار ہا ہے۔ میں نے آپ کواس کی ایک مثال بھی دی ہے، کئی اور مثالیں بھی کا کمی مضمون چھایا، جس میں پاکستانیت کو متصرف فد بھی فرقہ واریت قرار دیا گیا تھا بلکدا سے قرون و سطی (Middle Ages) کی سوچ کہا گیا تھا۔ میں نے اس خاتون سے ٹیلیفون پر بات کرنے کی کوشش کی ، مگر مجھے تالا گیا۔ پھر مجھے تجویز کیا گیا کہ میں قار مین کے خطوط والے بات کرنے کی کوشش کی ، مگر مجھے ٹالا گیا۔ پھر مجھے تبویز کیا گیا کہ میں قار مین کے خطوط والے اخبارات کے طریقہ واردات سے آگاہی حاصل کروں۔ چنا نچہ میں نے ایڈ یئر کے نام خطاکھ دیا، جس میں ظاہر ہے کہ میں نے مضمون کے مقتن اوراوار تی پالیسی پر تقید کی تھی۔ آپ کو جیرت دیا، جس میں ظاہر ہے کہ میں نے مضمون کے مقن اوراوار تی پالیسی پر تقید کی تھی۔ آپ کو جیرت دیا، جس میں ظاہر ہے کہ میں نے مضمون کے مقال دیا گیا۔ بعد از خت ابچہ اختیار کیا تو آسے بعد از خرابی بسارقطع پر مدکر کے شائع کردیا گیا۔

سیجے عرصے بعد بیاخاتون امریکہ میں پاکستان کی سفیر بن کر چلی گئیں اور کسی سرکاری کام کے

سلسلے میں واپس آئیس، تو پنڈی پرلیس کلب میں ان کو بلایا گیا۔ اُنہوں نے پاکتان کی پُرز وراور نہایت موثر الفاظ میں وکالت کی جومیرے لیے ایک خوشگوار جرت تھی۔ میں نے اُن کے بعد آئی ہی آئی ہی ہوئیس کی وکالت کر رہی ہیں جوخوش کن ہے، کیا ہی ماہیت قلب سفیر بننے کے بعد آئی ہے یا آپ شروع سے وطن دوست تھیں؟'' اُنہوں نے کہا میں تو ہمیشہ پاکتان پرست تھی۔ میں نے کہا، بی بی آپ کو یا دہ ہے جب چندسال پیش تر آپ نے ایک بیاکتان مضمون کے رو میں خط تک چھاپنا گوار انہیں کیا تھا، تو آپ نے اُس وقت ایک پاکتان مخالف مضمون کے رو میں خط تک چھاپنا گوار انہیں کیا تھا، تو آپ نے اُس وقت ایسا کیوں کیا؟ وہ بولیس اس قسم کے مضامین تو ہم خود جان ہو جھ کرشائع کرتے ہیں تا کہ تنازع ایسا کیوں کیا؟ وہ بولیس اس قسم کے مضامین تو ہم خود جان ہو جھ کرشائع کرتے ہیں تا کہ تنازع

ای طرح نیوز اخبار نے ایک صاحب کا مضمون شائع کیا جواس اخبار کے ادارتی عملے ہے تعلق رکھتے تھے۔اُس کا موضوع تھا کہ قرآن نعوذ باللہ ایک روایتی دائش ہے، مسلمانوں کا ماضی خیالی دنیا (یوٹو پیا) اور اسلام کی طرف ہماری آرزؤ مراجعت'' پھر کے دور'' کی طرف پلٹنے کے مترادف ہے۔ میں نے اُس کا جواب دیا تو آنہوں نے میری زندگی کے بارے میں پوچھا، پھر کہا مضمون کوچھوٹا کریں اور آخرا لکارکردیا۔ وجددریافت کی تو کہا یہ ہماری ادارتی پالیسی کے خلاف موادشا کع خلاف موادشا کئے کا دارتی پالیسی پاکستان اور اسلام کے خلاف موادشا کئے کرنے کی ہے؟

میں دوسروں کے حق سے انکار نہیں کرتا۔ جھے شکایت میہ کہ میرایا کسی اور کا جوحق ہے، اس سے انکار کیا جارہا ہے۔ تکثیریت (pluralism) کا مطلب ہی میہ ہے کہ سب کو مساوی مواقع ملیں سیکولر جوخود کو بڑالبرل اور روادار کہتا ہے، لیقین جانے ایسا ہر گر نہیں ہے، بلکہ میں نے یا کستان کے ذہبی یاروا بنی حلقوں کے مقابلے میں انہیں زیادہ نگک دل، زیادہ متشدد مزاج، اور زیادہ غیر جمہوری رویوں کا مریض پایا ہے۔اگران تمام خصائص کواکٹھا کروں تو آئییں'' فاشٹ'' کہا جا سکتا ہے ۔وہ آپ کے ہاتھ پاؤں بھی باندھنا چاہتا ہے۔قلم بھی چھیننا چاہتا ہے، منہ بھی بند کرناچاہتا ہے اور پھرآپ کے کان میں اپنی بین بجانا چاہتا ہے۔

س: آپ کی اس بات سے توبی کی تصویرا بھرتی ہے۔اس کا تو ژکیا ہے؟

طارق جان: نہیں، ہم اوگ بوے سادہ اور جیں۔ ہمیں ابھی تک اس دُنیا کی نوعیت کاعلم نہیں کہ جس میں ہم رہ رہے ہیں۔ سیکولرزم نے جمہوریت کا ایک مصنوعی چیرہ اپنے او پر ہجایا ہوا ہے۔
یاد کھیں ، جمہوری آزادیاں صرف اُن کے لیے ہیں جو سیکولرزم کو چینی نہیں کرتے ، اگر آپ خالفت کریں گے تو اس لمحوہ آپ کی آزادی سلب کرلیں گے۔ کیا آپ دیکھتے نہیں سیکولروں کا مہا گروامر بکہ اور اس کی دُم انڈیا کس طرح خراتے ہیں کہ خبردارتم نے اسلام کی طرف مراجعت نہیں کرنی۔ بہاں تک کہ جمہوری بساط اُلٹ دی جاتی ہے۔ اس لیے ہمیں چند اصطلاحوں کے 'تقدی' میں لمپنی شاطرانہ جالوں کو بھنا اور اس عیارانہ محکم کی نوعیت کو بھنا عرائے۔

جہاں تک توٹر کی بات ہے تواس میں ایک توڑیہ ہوسکتا ہے کہ دستور میں جوہمیں بنیادی حقوق کے حوالے سے صانتیں دی گئی ہیں،ان کا اطلاق سب پر ہواورا سے قابلِ عمل بنانے کے لیے عدالت، یارلیمنے،میڈیلاور عوام بھی کے دروازے پردستک دی جائے۔

س: جب آپ ان کے اوپر چھوڑیں گے، جن کے پاس وسائل ہیں، جن کے پاس میڈیا ہے، جن کے پاس حکومتی ذرائع ہیں، تو وہ اتنی آسانی سے آپ کورسائی نہیں دیں گے۔ آپ کے پاس اس نارسائی کا تو رکیا ہے؟ طارق جان: اگرمیرے یا کسی اور کے لئے رسائی کی گنجائش نہیں ہے، تو اس کا آپ کے خیال میں کیا جات ہے۔ جس طرح کراچی کی ایک لسانی میں کیا حل ہے، جس طرح کراچی کی ایک لسانی میں کیا حل کے اخبارات اور تنظیم کرتی ہے۔ اگران کا بیان کوئی نہ چھاہے تو اُن کا حشر نشر کرویا جائے۔ ای لئے اخبارات اور فی وی پرایم کیوائم کے لیڈری چھوٹی می بات کو بھی غمبارہ بنا کر پیش کرویا جاتا ہے۔

ایک تو ہوگئی بیصورت، جے میں بھی قبول نہیں کروں گا اور آپ بھی قبول نہیں کریں گے۔ یہ برمعاشی کا طریقہ ہے۔ ووسراوہ طریقہ ہے، جس طرح میں عرض کرر ہاتھا کہ وستور میں ضائتیں ہیں انسانی حقوق کے حوالے ہے، ان کا اطلاق معاشرے کے سب طبقوں پر ہو، اور عدالتوں کا بیکا م ہونا چاہیے کہ وہ اس کومکن اور آسان بنائیں۔ میڈیا کو بیش نہیں ویا جاسکتا کہ ، وہ پاکستان کے خلاف بدز بانی کرے، یا پاکستان کے دہشن ہمسایہ ملک کے ساتھ ہمیں خلاف کیے، یا اسلام کے خلاف بدز بانی کرے، یا پاکستان کے دہشن ہمسایہ ملک کے ساتھ ہمیں خشمی کرنے کی کوشش کرے اور آس کی برصورت شکل کوآر رائش وزیائش کے ساتھ چیش کرے۔

گی سال پہلے کی بات ہے، میں نے لا ہور ہائی کورٹ میں رٹ کی۔اخبارات میں جو پاکتان کے خلاف ککھا گیا تھا، اس کی با قاعدہ فائل بنائی۔آپ کو جیرت ہوگی ،اس کیس کی طرف عدالت نے توجہ بی نہیں دی۔وہ کیس وہاں کی مہینے لئکا رہا۔ حکومت کونوٹس جاتا، حکومت جواب نہ د تی۔اخبار والوں کونوٹس جاتا، خبار والے کوئی پروائک نہ کرتے۔بالآخر کیس کوخارج کردیا گیا۔ بتا کیں، وہ جہا تگیری عدل والی زنجیر کہاں ہے، جے میں چینچوں اور ججھے یا آپ کوانصاف مل جائے؟

ٹانیا، قوم میں مزاحمت ہونی جا ہے کہ وہ اپنے اخلاقی غصے (moral rage) کا اظہار کر سکے۔ان اداروں کو جو بڑے طاقتور ہوتے ہیں، انہیں حدائتدال کے اندر رکھ سکے۔اگر آپ اس طح پر کام کرلیں، تو دوسروں کے ساتھ آپ کی آ داز بھی شاید سی جائے گی۔ انسانِ کامل کی جست جو میں هلکان هونے کامنفی پهلویه هے که اگر معاشرے انسان کامل کی تلاش میں لگ جائیں، جو بذات خود ایك مشکل کام هے، تو بالآخر وہ انسانی قیادت سے هی محروم هو جاتے هیں۔

س: اب فدہب کی طرف آتے ہیں۔اسلام ایک پراگر ایمواور اپ ٹو ڈیٹ فدہب ہے، جس
ہے خلیق کے سوتے پھوٹے ہیں۔ کا نتات کی سچائیوں کا منبغ و ماخذ بھی وہی ہے۔لین خرالی کہاں
واقع ہوگئی ہے کہ فدہبی اور دین سیاسی جماعتیں جواسلام کا نظر سیپٹی کر رہی ہیں،اس سے
وہ نتائج، اسلام کی بیروی کے نتیج میں، اس کے بیروکاروں میں آنے چاہیں، برآ مدنہیں ہو
رہے۔ایک طرف طالبان ہیں، جبکہ دوسری طرف وہ طبقات ہیں، جو بالکل بے اثر ہیں۔ دینی
تعلیم کے ادارے اور مساجد میں مواعظ اخلاقی سطح پر بھی تبدیلی نہیں لارہ، چہ جائیکدہ تخلیقی سطح
برکسی بڑی تبدیلی کا ذریعہ بن رہے ہوں حتی کہ ان کے علمی ،فکری اور تحقیقی شعبے وقت کے ساتھ
برکسی بڑی جارہے ہیں اور ہم عباداتی پہلوکوئی ساراسلام قرار دے کرچل رہے ہیں۔

طارق جان: دیمیس مسلمانوں کا جواب بحیثیت قوم ہمیشہ سے ندہی رہا ہے۔اس کے علاوہ انہیں اور کوئی حل سوجھتا نہیں اور سوجھتا بھی نہیں جا ہیں۔ کیونکہ جب اُن کا یقین ہے کہ یالٹد کا دیا ہوا دین ہے اور ای میں ہماری دنیا اور آخرت کی فلاح ہے، تو لاز ما اُن کا جواب ندہی ہی ہوگا۔ نوآ بادیاتی دور میں جب انگریز موجودہ پاکستان کے اوپر قابض ہے، ہمارا جواب بیتھا کہ کمی طریقے سے اپنے اسلامی عقا کد اور عبادات کو سختم کیا جائے ، تا کہ مسلمان ایک غالب اور مخرکر نے والی تہذیب کے ہاتھوں اپنے سرمایے اور قارن سے ہاتھ ندھونیٹیس ساتھ

بی اے ہندی تو میت کے حریمیں مبتلانہ ہونے دیا جائے۔ بالفاظ دیگرنو آبادیا تی تسلط کو عارضی طور پر قبول کرلیا گیا، کیکن ساتھ ہی تہذیبی مدافعت کوجاری رکھا گیا۔ یعنی ایک تہذیبی حسارا پنے گرد تھنے لیا گیا، تاکہ اپنے اسلامی تشخص کوشکست وریخت سے بچایا جاسکے۔ اس طرح آگے چل کرای تشخص کی بنیاد پر خودارادیت اور آزادی کی منزل کی طرف بڑھا جائے۔

میں تاریخی عمل میں استدلال اورا یک منطقی تال میل و کھتا ہوں۔ اس میں ایک خاص قتم کی ترکیب وہائیت ہے جو بظا ہر نظر نہیں آتی ، لیکن بیشتر حالات میں تاریخ ایک منظم انداز میں آگ بر ایس وہائیت ہے، لیکوئی ہے بیٹل جرکت نہیں ہوتی ، یہ بھیڑا اور بچوم تو ہو سکتی ہے لیکن جس طرح بھیڑوں کا ریوڑ اپنے گڈریا کے غیر محسوں وجود کے ساتھ جوعمو ما پیشت پر ہوتا ہے، آ ہستہ آ ہستہ چلا ہے۔ ای طرح تاریخ کے چھھے اشخاص ، نظریکے ، اقدار اور معاشی ومعاشرتی حالات ہوتے ہیں جو اس کے طور کے میں ہوئے ہیں جو اسے ایک خاص سبت میں با لکتے ہیں۔

کوئی فاکدہ نہیں۔ اب ہمیں تخلیق کے نظریے کی کاشت کرنی ہے، جس میں ہمیں اپنی تخلیقی صلاحیتوں کو اجا گرکرنا ہوگا اور اپنے تخلیق جو ہرے اپنے ملی وجود کا اظہار کرنا ہوگا۔ لیعنی بجائے اس کے کہ آپ اپنے ملی وجود کا اظہار کسی اور رائے ہے کریں، اب آپ کے ملی وجود کا اظہار تخلیق کے سوتوں کوزندہ و تابندہ کرنے کی صورت میں بھی سامنے آتا چا ہیے۔ اس کے بعد ہی آپ کا طہار کرے گا تا کہ اپنی بقا کے ساتھ اپنی آپ کا طہار کرے گا تا کہ اپنی بقا کے ساتھ اپنی وسعت اور استحام کو مکمکن بنا تھے۔

برقتمتی ہے ہمارے اس جواب میں ناخیر ہوگئ ہے۔ یہ نہیں ہے کہ لوگوں میں اس کے لیے افظر اب نہیں۔ اُنہیں احساس ہے کہ یہ ہونا چا ہیے، لیکن ابھی تک ہم حالت تفکش ہے نہیں اُنھی۔ مثلاً نظریاتی بحثیں ۱۹۲۷ء کے بعد فتم ہو جانی چا ہیں تھیں یا کم از کم دستور سازی کے زمانے تک ہونی چا ہیں تھیں، پھرخم ہوجانی چا ہی تھیں۔ کیونکہ دستور میں بات طے کردی گئ تھی ،لیکن ان مباحث کو اب کون چھیٹر رہا ہے؟ اسلامی عضر تو نہیں چھیٹر رہا ہے بیاتو سیکو اعضر چھیٹر رہا ہے۔ کیونکہ وہ تاریخ کے بہیے کو اکن سمت میں گھمانا چا ہتا ہے۔ دستور سازی میں جو اجماع ہو چکا ہے، وہ اس کو بھی تو ڑنا چا ہتا ہے۔ چنا نچہ اصل مسئلہ سیکور عنا صری طرف سے نہ کہ اسلامی عناصری طرف سے آر ہا ہے اور یہ بات ہمارے پڑھے لکھے لوگوں کو تجھیئی چا ہے۔

سواگرآپ نے اپنے تخلیقی وجود کا اظہار کرنا ہے، تو وہ بھی اسلام کی شکل میں ہی ہوسکتا ہے۔ یہ سب اس صورت میں ہوگا، اگرآپ اپنی قوم کے ذبین افراد کو کہیں کہ وہ اپنی صلاحیتوں کا اعلیٰ طریقے سے اظہار کریں خواہ وہ صنعت ہو، دفاع ہو، معیشت ہو یاعلوم حاضرہ۔ اس لیے کہ دنیا آخرت کی تھیتی ہے، ہروہ کام جس سے سلمان معاشرہ کچھلے چھولے، اس میں خیرجاری وسار ک ہو، اس کے ماضی کا جاہ وحشمت اسے واپس کے اور وہ دنیا کے لیے حق وانصاف کی نشانی ہے، ہو، اس کے ماضی کا جاہ وحشمت اسے واپس کے اور وہ دنیا کے لیے حق وانصاف کی نشانی ہے،

دہ اسلامی اظہار کی ایک اعلیٰ شم ہوگی۔ مجھے یہ یقین ہے کہ بیقوم آ گے ہڑ سھے گی۔ یہ کوئی بسماندہ قوم نہیں ہے۔

س: میں معاصر سیاست نے قطع نظر بیضر ورسجھنا جا ہوں گا کہ ہمیں اس وقت طالبان سوچ کے جس اُ بھار کا سامناہے، کیا بیہ ہمارے نہ بجی اداروں اوران میں دمی جانے والی محد وداور مخصوص دینی تعلیمات کا مظہر تو نہیں ہے؟ جیسے ہی اس کے لئے حالات سازگار ہوئے اور خارجی عوال کے مواقع پیدا کئے ، ووا بھر کرسا ہے آگیا۔ فوجی حل کا راستہ اختیار کرتے ہوئے گئے ماریں گے ؟اس کا تو ملک بھر میں ایک نمیٹ ورک ہے۔ اس صور تحال کا کیا تجو بیہ کریں گئے تاریک گئے تاریک گئے آگے؟

طارق جان: طالبان سے مراداگر دینی مدارس کے طلبہ ہیں تو لاز مآبات ہے اُن کا معاشرتی پس منظر محدود ہے، اور وہ جد بید معاشرتی علوم ہیں بھی ٹیسماندہ ہیں۔ کین اس سب کے باوجودان میں کچھ ایسے اوصاف بھی ہیں جو معاشرہ کے دیگر طبقات اور گروہوں میں ناپید ہیں۔ مثلاً وہ استعار سے متاثر نہیں، وہ شرعی سزاؤں کے اطلاقی پر معذرت خواہ نہیں اور نہ وہ اُنہیں انگلو سکسن قانونی نظام کی آئھوں سے دیکھتے ہیں۔ یہ خصوصیات برقستی سے ہم عصر اسلامی تحریوں میں بھی جھی میں میں بھی شاذی موجود ہوں۔

رہ گیاطالبان ابھار، تو بیالیک روعل ہے۔ بیردعمل دیگر مسلمان ملکوں میں بھی پیدا ہوا ہے۔ ایران میں پہلے روعمل تھا بھر proactive ہوکرا نقلاب کی شکل میں کامیاب ہوگیا۔ الجزائر اور مرائش میں بھی بیروعمل سامنے آیا، جس کوختی کے ساتھ کچل دیا گیا۔ فرانس جیسی استعاری قو تیں نہیں جاہتی تھیں کہ مسلمان اقوام نوآبادیاتی اثرات سے پاک صاف ہوکر سیدھی کمر کے ساتھ کھڑی ہوجا کیں۔اس لیےان بی کی افواج کوان کے خلاف استعال کیا گیا اور ختم کر دیا گیا۔ ترکی میں بیرد عمل ایک منظم انداز میں سامنے آیا اور ایک خاص شکل میں کا میاب ہوگیا۔ اسلامی عضر نے بوے عرصہ بعد اقتد ارکے ایوانوں میں اپنی کا رکردگی کی بنا پرجگہ بنائی ہے۔ اس طرح مشرق وسطی میں بیررعمل اخوان المسلمون کی صورت میں ہوا۔خود افغانستان میں جب دیگر تو تیں ناکام ہوگئیں، لا قانونیت پھیل گئی تو طالبان رقمل کے طور پرسامنے آئے اور اپنے ملک کوامن اورانساف دیا۔ یا کستانی طالبان دراصل افغانستان کے طالبان سے ہی متاثر ہوئے ہیں۔

اصل بات بیہ ہے کہ من حیث القوم ہم نے جو وعدے تاریخ میں اپنے آپ سے کئے ہیں اور وہ وستوری شکل میں منشکل بھی کر دیے گئے ہیں، اگر آپ ان کی طرف پیش رفت نہیں کرتے اور ملک سے ناافسانی کو ختم نہیں کرتے ، اپناناک نقشہ درست نہیں کرتے تو طالبان تو اس کا ایک برنا معصوم ساجواب ہیں، اگر پاکستانی مقتر رطبقوں نے اپنی روش تبدیل نہ کی تو اس سے زیادہ بھی خطرناک تحریکیں آھیں گی اور معاشر کو اپنی بقاء اور دوام کے لیے تبدیل ہونا پڑے گا یا پھر نوٹر اور زوال ہمارا مقدر بھوجائے گا۔

اب آپ چاہیں طالبان کے ہاتھوں تبدیل ہوں یا جنہیں آپ پڑھی کھی اسلامی تو تیں کہتے ہیں، اُن کے ہاتھوں تبدیل ہوں، انتخاب آپ کا ہے۔ بیا لیک تاریخی لمحد موجود ہے اور اس کا تاریخی جواب ہی در کارہے۔اس کا فیصلہ آپ کوخود کرنا ہوگا۔

باقی جوتؤیب کاری کرتے ہیں افر اتفری پھیلاتے ہیں اور جن کے پیچے خفیہ ہاتھ وسر ما بیکار فرما ہے انہیں آپ بے شک تاراح کردیں، اُن کے لیے کوئی نری نہیں ہونی چا ہیے، خواہ وہ وطن عزیز کے کسی جھے ہیں ہوں یا کسی رنگ میں بھی ہوں۔ رہے وہ طالبان جو اخلاص سے اسلام چاہتے ہیں۔ اُن کے ساتھ بات کریں، امریکہ کے بارے میں اُنہیں اپنی مجبوریاں بتا کمیں اور اُن کی تبدیلی کی خواہش کے احترام میں دستور پاکستان کے مطابق اصلامی وقانونی اقدامات کریں، جوسب کونظر آئمیں، تو بھی طالبان آپ کی قوت بن سکتے ہیں۔ بدشتمی سے جھے نام نہاد طالبان اور ریاسی قوت کے درمیان جنگ ونساد میں وشمن قوتوں کے مقاصد کی پھیل نظر آتی سے اس مناقشے کے ماسٹر مائنڈ افغانستان میں بیٹھے ہوئے ہیں۔ ہماری فوتی مہم جوئی دراصل امریکی حکمت عمل کا حصہ ہے، تا کہ افغانستان میں طالبان کو پاکستان سے ممک خیل سکے اور وہ امریکی حکمت عمل کا حصہ ہے، تا کہ افغانستان میں طالبان کو پاکستان سے ممک خیل سکے اور وہ اُنہیں نابود کردیں۔

## س: آپ کویفین ہے کہ تبدیلی کامیل ہو کرر ہے گا؟

طارق جان: بی ہاں، سوال بی نہیں پیدا ہوتا کہ ایسانہ ہو۔ تاریخ کے باطن میں جو چیز ایک شکل اختیار کر چکی ہے، اس نے بڑا ہونا اور لاز ما آپ کے ساسنے ظاہر ہو جانا ہے۔ یہ کر بیٹ اور مادہ پرست سیکولروں کے کر توت ہیں، جو ہمارے ساسنے آرہے ہیں۔ لیکن میرکتن سیک اپنی کمل شکل میں نمودار ہوگی، اس کا نائم فریم و بینا مشکل ہے۔ البتہ میرے نزدیک پاکستان جیسے بڑے اور ترتی پزیملک میں طالبان کا کوئی مستقبل نہیں۔ طالبان کا رول بیتھا کہ اُنہوں نے خطرے کی گھنٹی

پاکستان کے تناظر میں دیکھیں که وہ لبرل سیکولر قوتیں جو فوج کے بطور ادارہ ھی قبول کرنے کو تیار نھیںتھیں،آج وھی فوج کے کندھے پر بندوق رکھ کر اپنے مقاصد حاصل کرنا چاھتی ھیں۔

بجادی ہے۔ انہوں نے آپ کو یہ بھی احساس دلایا ہے کہ انصاف کے بغیر معاشرہ نہیں چل سکا۔ جمود اور بے صی کے شکارا کیک معاشرے کی پشت پر بیتا زیانہ برسادینا بھی اپنی جگہ بہت بزی خدمت ہے جوانہوں نے انجام دی ہے۔ لیکن جس تبدیلی کی بیقوم متنی ہے وہ یقینا اسلام دوست قو توں کے ہاتھوں ہوگی جوعلم نواز ہوں گے، مغرب ہے مکالمہ جرائت کے ساتھ کرسکیں گے، اور موجودہ ذیانے کے تقاضوں سے انچھ کی طرح آشنا ہوں گے۔

س: تبدیلی کامل، جبرو پذیر بهوتا ہے، تواتی آسانی نیس بوتا۔ اس ممل کے دوران توڑ پھوڑ بھی ہوتی ہے۔ آپ کے خیال میں کیا ہمارا معاشرہ صحیح مطلوبہ نتائج کے حصول تک کسی ایسی محکست وربینت کا سامنا کرنے کے بعد کیا صحیح سلامت روسکتا ہے؟

طارق جان: اس جواب کاتعلق جاری ذہانت اورنفیات ہے۔ اگر ہم تغیر نو کے عمل اور اس کی حرکیات ہے ۔ اگر ہم تغیر نو کے عمل اور اس کی حرکیات سے واقف نہیں، اگر ہم مجھ فیصلے نہیں کر سکتے، ای طرح اگر ہم بحوان کوشدت افتیار کرنے سے پہلے اُس کے سینگوں سے پکوٹہیں سکتے، اور غیر ضروری محاذ آرائی کی طرف رجحان رکھتے ہیں تو بھراس سے ہماری سلامتی کے لیے عکین مسائل بیدا ہوں گے۔

جہاں تک ہمار ہے تو می وجود کے میچ سلامت رہنے والی بات ہے تو اس کا تعلق ہمارے مقتدر

# ہر نئی تغیر کو لازم ہے تخریب تمام ہے ای میں شکلات زندگی کی کشود

اس فرق کواس طرح مجھ لیجیے کہ ایک منفی تخریب ہوتی ہے جو تشکش کے دوران ایک گروہ کرتا ہے تا کہ اپنے تسلط کوممکن بنائے ،عوام کو ڈرائے دھم کائے۔ تخریب کی دوسری قتم تغییر کے لیے ہوتی ہے لیتن اُس میں نفی اورا ثبات کے دونوں پہلو ہوتے ہیں۔

اس مسئلہ کا دوسرا پہلویہ ہے کہ تبدیلی کا مطالبہ بہت سے لوگوں کو ناپیند ہوتا ہے اور وہ موجود صورت حال (status quo) کوقوت کے زور پر برقرار رکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔مثلاً پاکستان کے تناظر میں دیکھیں کہ وہ لبرل سیکولرقو تیں جوفوج کوبطورادارہ ہی قبول کرنے کو تیار نہیں تھیں، آج وہی فوج کے کندھے پر بندوق رکھ کر اپنے مقاصد حاصل کرنا جا ہتی ہیں۔
بالفاظ دیگر ' سٹیٹس'' کو کو برقر ارر کھنے کی خواہش مندقو توں کی اسی ہیں بقاہ کہ اسلامی مطالبہ کو
روکا جائے۔ یہ قو تیں تبدیلی کو کسی طور نہیں آنے دیں گی۔ اس لئے میرا خیال ہے کہ سوات میں
نظام عدل کا نفاذ ایک حربی مشق تھی۔ اس بر کسی نے عمل نہیں کرنا تھا۔ کیونکد اس سے نظام کی
تبدیلی کی ابتدا بنتی ہے اور شیٹس کو کے حامیوں کو وہ قبول نہیں تھا۔ نتیجہ اس کا ظاہرہے۔ بعننا
زیادہ آپ موجودہ صورت حال کو برقر ارر کھنے کی کوشش کریں گے، اتنی بی نیادہ تخریب ہوگی اور
انجا کیں بھی آتش گول ہوکر آئیں گی۔

مثلاً، وہ کہیں گے کہ آپ کی داڑھی ہونی جا ہے اور لیمی ہونی جا ہے۔اس کی توجیہہ ماسوائے اس کے کہ بیسنت نبوی ہو وہ آپ کو کئی معقول وجہ نہیں ویں گے۔ لیکن اس کے برعکس دوسری توجیہہ بیہ ہیے کہ بغیر داڑھی نسوانی چرے استعمار کی علامتیں ہیں،ان کوختم ہونا چاہیے۔ان کے خیال میں جب تک آپ یہ کام زبر دتی نہیں کریں گے، ان کی تحقیر اور فدمت نہیں کریں گے، خیال میں جب تک آپ یہ کام زبر دتی نہیں کریں گے، ان کی تحقیر اور فدمت نہیں کریں گے، اس وقت تک لوگوں کے ذہمن مغربی اثر ات ہے آزاد نہیں ہوں گے۔اس کے پیچھے با قاعدہ ایک فلفہ ہے، جس کولوگ نہیں جھتے اور کہتے ہیں کہ یہ جنگلی ہیں، پاگل ادر بے وقوف ہیں، نہیں ایک ماتے نہیں۔

س: ٹھیک،لیکن اس فلفے کو کسی دلیل کے ساتھ آ گے بڑھنا چاہیے نہ بیاکہ ڈنڈے کے زورہے اسے نافذ کرنا جاہیے؟

طارق جان: یجی تو عرض کرر ہاہوں کہ مقتدر تو تیں بھی دلیل کے ساتھ اپنے موقف کو پیش کریں، وہ تو ڈنڈ اہاتھ میں لے کر کھڑمی ہوگئی ہیں لیکن اس کے مقابلے میں دوسروں کو کہا جارہا ہے، جی آپ پناموقف دلیل کے ساتھ پیش کریں۔ابیا تو نہیں ہوسکتا دنیا ہیں۔ پہلے آپ و شدا ایک طرف رقیس اور کہیئے آئیں بھائیوں کی طرح بات کرتے ہیں۔اگر طالبان بیر کہد دیں کہ ساء 192ء کے دستور میں آپ نے خود عہد کیا ہوا ہے کہ بیاسلامی معاشرہ ہوگا، تو آپ اس کو اسلامی معاشرہ کیون نہیں بناتی کیا ہے کہ آپ افواج کی افغانستان میں مدد کیوں کررہ ہیں جہدہ ہ فطالمی معاشرہ کیون نہیں بناتی کیا ہے کہ آپ امریکی افواج کی افغانستان میں مدد کیوں کررہ ہیں جبدہ ہ فیاں کو نہیں ہی ہوتے ہم مقتدر اور کا فر ہیں تو بین قرارہ اور کا فر ہیں تو بین کہ مقتدر اوگوں سے بھلاکون مکا لمہ کرسکتا ہے۔ بین کہتا ہوں ،معروضی نمیا وقرار دادم مقاصد ہی کولیں ،جودستور کا لازمی اور لازوال حصہ ہے۔ بیش کہتا ہوں ،معروضی نمیا وقرار دادم مقاصد ہی کولیں ،جودستور کا لازمی اور لازوال حصہ ہے۔ بین بھروٹ کی گوئی بات ہے تو کیا گزشتہ باسٹھ

باقی یہ جو ڈنٹرے کے زورے نفاذ اور دلیل ہے آگے بڑھنے والی بات ہے تو کیا گزشتہ باسٹھ برسوں میں لوگوں نے دلیل ہے بات نہیں کی؟ گرانہیں جواب میں ڈنڈے سے دھمکا یا اور دبایا گیاان کی زبان بندی گائی ۔ آخر مبرکی بھی صد ہوتی ہے۔

س: آپ نے کہاہ، جب عدل دانصاف نہیں ہوگا، تو پھر یہی پھے ہوگا۔ معروضیت کی بھی آپ نے بات کی ہے۔ اسلام آباد میں آنے والی کوئی بھی حکومت قرار داد مقاصد کی بنیاد پر تو کام نہیں کرتی۔ راہ فرار اختیار کرتے ہوئے یہ اسلام کا اعتدال پندتعارف کرانے کی باتیں کرتے ہیں۔ اسلام کا اعتدال پندتعارف کرانے کی باتیں کرتے ہیں۔ اسلام آباد خود یہ دئوت دے رہاہے۔

طارق جان: مسئلہ یہ ہے کہ اسلام آباد میں جولوگ بیٹھے ہوئے ہیں، چروں کی تبدیلی کے باوجودان کی سوچ وفکر میں تسلسل ہے۔ یہ بیس کہ وہ کی فکر اور نظر بے سے عاری ہیں۔ اقتدار بذات خودایک نظر بیاور بڑا فلسفہ ہے۔ دوسرایہ کہ بیم تقدر طبقہ بھتا ہے کہ اقتدار اور توت کو کس کے لئے استعال کیا جائے؟ یہی کہ معاشر ہے کو لادین بنایا جائے۔ ای لئے بیاس ملک کی

اساسیات کو ہروفت چیننج کرتے رہتے ہیں۔ساتھ ترتی ترتی کا راگ بھی الاپتے رہتے ہیں، تا کہ قوم کودھو کہ دیا جائے کہ آپ تو ترقی چاہتے ہیں اور دوسرے قوم کو پسماند ورکھنا چاہتے ہیں، اس ہے قومشکلات پیدا ہوں گی۔

ای طرح ریاسی عمل داری (یف) کی بات ہے۔ اللہ سجد کے مسکد (۲۰۰۵) پران کو حکومتی عمل داری کی بوری فکر تھی۔ اس یہ کی انہوں نے اتنی رَٹ لگائی کداس پر با قاعدہ خونیں فوجی ایکشن لے لیا گیا۔ کیا ان کو تھانوں میں یہ خافی جی تھانوں میں با قاعدہ عقوبت خانے بیں، جن میں انسانوں کی تذکیل کی جاتی ہے۔ سرکاری دفاتر میں لوگ اللہ ماشاء اللہ فرعون بن کر بیشے ہوئے ہیں۔ بس مراعات لے رہے ہیں۔ کس سرکاری دفتر میں چلے جائیں، آپ کا کام نہیں ہوگا۔ یہاں پر تو رہ ان کو نظر نہیں آتی۔ ان سے تو ٹریفک بھی ٹھیک نہیں ہوتی۔ یہ تو شہروں اور ویہاتوں کی صفائی اور سھرائی بھی نہیں کراسکتے، رشوت روک نہیں سکتے اور سے حکومت اور حکم ان کی با تیں کرتے ہیں۔ تو معلوم یہ ہوا کداس کے چیچے بددیا تی ہے۔ اگران کو ریاست کی رہ کی فکر ہوتی ہتو ہیلے انظام ٹھیک کرنے کی بات کرتے۔

س: آپ کا خیال ہے کدان کے ہاں نیت کی خرابی ہے؟

طارق جان: نیت کی خرابی ہی نہیں بددیانتی اور کھلی دھوکا دہی بھی ہے۔ ٹیٹس کوکو برقر اررکھنا ہے۔ کیوں؟ اس لیے کہ اگر سیکولر زم نہیں ہوگا، تو کیا ہوگا؟ اسلام ہوگا۔ اور وہ اسلام نہیں چاہتے۔ تو جناب بیات ہے۔

س: جس تبدیلی کی آپ بات کررہے ہیں، میں اسے چشم تصورے دیکھنا چاہتا ہوں کہ وہ کیا شکل اختیار کرے گی؟ حالات کو جوں کا توں رکھنا تو خدا کے قانون تبدیلی کے منافی ہے۔ آپ

## كوكيانقشه بنما نظرآ تاب؟

طارق جان: امریکہ کی سیاس اور فلسفیانہ فکر میں قوت کا اظہار ایک لاز می عضر ہے۔ ان کے مفکر بن خواہ حالیہ صدی کے والٹراپ مین (Walter Lippmann) ہوں یا قدیم ڈیوڈ بیوم (David Hume) اور ان جیسے دوسر سے ۔ بیسب بالعموم یہی کہتے ہیں کہ اگر آپ لوگوں کو جبر کے خاص حالات میں رکھیں، تو آپ ان کے ذہن تبدیل کر سکتے ہیں۔ خاص قتم کی معلومات خاص زاد سے دیتے رہیں تو لوگ بدل جا کیں گے۔ ڈیوڈ ہیوم نے تو کھل کر کہا ہے معلومات خاص زاد میں فرکالازی حصہ ہے۔

یبی چیز موجودہ زمانے میں کرزنسگی ، جو امریکی صدر جمی کارٹر کے دور میں قومی سلامتی کونسل کا سربراہ تھا، کہتا رہاہے کہ جس قتم کا بھی ذہن ہو، اے بدلا جا سکتا ہے۔ آپ ایک خاص درجہ حرارت میں اس معاشرے کو رکھیں اور جو انحراف کرے، اے ماریں، پیٹیں۔ تیسرا یہ کہ پینے ویں پینے وے کر قابو کریں۔ جینے جزل پیٹرائس نے عراق میں کہا تھا "use money as amunition" ، لینی پینے کواسلے کے طور پراستعال کرو۔ تو یہ جو سیکولر فکر ہے nower میں بیٹین رکھتی ہے، جینے کہ جرمن مفکر نطشے نے کہا ہوا ہے۔ یہ دل ٹو پاور کو ہر تیت پر استعال کرتی رہی ہے۔ نے کہا ہوا ہے۔ یہ دل ٹو پاور کو ہر تیت پر استعال کرتی رہی ہے۔ جا سکتا ہے۔ یہ فکر اسلام آباد کے حکرانوں میں بھی قدرے مختلف انداز سے جاری و ساری جا سکتا ہے۔ یہ فکر اسلام آباد کے حکرانوں میں بھی قدرے مختلف انداز سے جاری و ساری جا ساتھ انداز سے جاری و ساری ہے۔ آنچہ اُستاذ ازل گفت ہماں می گوئم، سے تو اپنے اُستاذ کی زبان بولتے ہیں۔ دوسرادہ یہ کہتے ہیں کہلوگوں کو اتنا تھکاؤ کہ مطالبہ کرکر کے تھک جائیں۔ آپ پی کہلوگوں کو اتنا تھکاؤ کہ مطالبہ کرکر کے تھک جائیں۔ آپ پی کہلوگوں کو اتنا تھکاؤ کہ مطالبہ کرکر کے تھک جائیں۔ آپ پی بین کہلوگوں کو بر پیٹھے

ر ہیں اور وہی کام کرتے چلے جائیں۔ایبارویہ لاز مانگٹش کی طرف جاتا ہے۔اس میں آپ کسی ایک پارٹی کومطعون نہیں کر سکتے۔ بینیس کہہ سکتے کہ یہ جو ہیں بڑے معقول ہیں جبکہ دوسرے نامعقول ہیں۔اس میں سب برابر ہیں۔

س: آپ كاخيال كرة خرى معركداسلام آباديس لزاجائ كا؟

طارق جان: نبیس ، بیدا یک طویل سفر ہے۔ میں کی کھاور دیکھ در ہا ہوں۔ جمعے اپنے معاشرے میں آور تصادم نظر آر ہا ہے۔ ملک میں نظریاتی تقسیم نظر آر رہی ہے۔ سیکولر قو توں کا حوالہ (reference point) اسلامی وحدت، نبیس بلکہ لسانیت، علاقائیت اور اعتشار ہے۔ بید ملک کو لسانی مکٹووں میں تقسیم کرتی ہیں۔ آج جو کراچی اور بلوچتان میں ہور ہاہے وہ کسی بڑے حادثہ کی طرف حاسکتا ہے۔

دوسری چیز جویش دیکی رہا ہوں وہ مقدر طقوں امریکہ اور انڈیا کی خواہش ہے کہ اجماعی اسلام کو ریاست اور طقومت کی سطح پر پاکستان ہے بے دخل کیا جائے۔ اس کے لیے فرقہ وار اندفسادات کرائے جا کیں۔ یہ جوقبروں ہے مُر دے نکالے جارہے ہیں، بیطالبان کا کا منہیں۔ یہ بریلوی اور غیر پر بلوی گروہوں کوفسا و کی طرف دھکیلنا ہے۔ اس طرح شیعہ ٹی کو بھی متصادم کیا جائے۔ مجھے یوں نظر آ رہا ہے کہ جو کچھ ماضی ہیں کیتھولک اور پروٹسٹنٹ کے درمیان یورپ میں خون خرابے کرائے گئے، وہی کھیل یہاں بھی شروع کیا جارہا ہے، تا کہ عوام روز روز کے جھکڑ وں ہے تنگ آ کرائے طرح سکولرزم کے آ گے سرچھکا دیں چیسے یورپ میں ہوا۔

س:اس کا مطلب توبیه واکه ملک میں وحدت ہونی ضروری ہے۔

طارق جان: جي بال!اس كے بغير جارة نبيل سيكورزم (لادينيت) جارے معاشر كاحل

مجھے یوں نظر آرھا ھے کہ جو کچے ماضی میں کیتھولك اور پروٹسٹنٹ کے درمیان یورپ میں خون خرابے کرائے گئے، وھی کھیل یھاں بھی شروع کیا جارھا ھے، تاکہ عوام روز روز کے جھگڑوں سے تنگ آکر اُسی طرح سیکولرزم کے آگے سر جھُکادیں جیسے یورپ میں ھوا۔

نہیں۔ یدانتشار کی طرف لے جائے گی جو غالبًا سیکولر چاہتے ہیں۔مسلمانوں نے کہیں بھی سیکولرزم کوخوش دلی سے قبول نہیں کیا۔ مدافعت کی ہے اور ہتھیار بھی اٹھائے ہیں۔ پرویز مشرف نے سیکولرزم کا ہانکہ لگایا، نتیجہ آپ دیکھر ہے ہیں۔

وصدت پیدا کرنے کے لیے ضروری ہے کہ مخض اس کی خواہش ندی جائے اور نہ مخض اس کے حق میں تقریریں کی جائیں اور شاید اس کا عقلی دلیلوں ہے بھی کوئی تعلق نہیں کیونکہ بالآخر وصدت معاشر کے نظم میں لانے ہے ہی پیدا ہوتی ہے۔اس کے لیے تین اقد ام بڑے ضروری ہیں: اول: ایک مرکزی نظافکری ترویج جو جو (axle) فراہم کرسکے۔

دوم: اس کے اردگرداداروں کی تشکیل جس میں تعلیم ، عدالتیں ، میڈیا ، فوجی سول اور پولیس کے تربیتی ادارے شامل جیں۔ بیادارے وحدت فکروعمل کے لیے ضروری جیں ، تا کہ معاشرے کو مکند تضادات سے بچایا جاسکے۔ سوم: گرانی کاطریقه کارجو جمدوقت بید کھے کدمرکزی نقط فکر سے انحواف ندہو، اور جہال ایسا جور ہا ہو وہاں ہر مکنه طریقہ سے اُسے راست پرلائے جس میں طاقت کا استعال (تعزیر) ایک اہم عضر ہے۔

س: آپ تو فکری جرکی بات کررہ ہیں۔اس طرح انفرادی آزادیاں توختم ہوجا کیں گ۔
طارق جان: نہیں، اس میں جرکی بات نہیں ساری کا نئات اسی اصول پرچلتی ہے۔آپ
دیکھیں اس کا نئات میں قواعد وضوابط ہیں جس کا ہر کوئی پابند ہے۔ مثلاً، زمنی بندوبست
میں echo - system ہے جس میں باہمی تعلق بھی ہے اور تعاون بھی ہے، لینی
میں complementarity بھی ہے اور تو ازن بھی ہے۔انسان اسے تباہ کر یے ووسری بات ہے،
لیکن یہ جاری وساری رہتا ہے۔ اس طرح کا نئاتی نظام میں جزاء وسر ابھی ہے، کیونکہ اُس کے
بغیرعدل ممکن نہیں۔

یہ پہلواہم ہے کیونکہ انبان کا نتات ہے جُداشے نہیں، بلکہ اس کا لازی حصہ ہے۔ کا نتات کا طریقہ کار ہی سب ہے بڑامآ خذتعلیم وہدایت ہے۔ اگر آ پ نے اپنی بھی دلان) میں گھاس لگانا ہے اورا سے خوبصورت اورصحت مندر کھنا ہے تو پھراسے پانی بھی دیں گے اور کھاد بھی دیں گے۔ ساتھ ہی ہی جہی دیں گے کہ اُس میں جڑی بوٹیاں ندا گیں، تا کہ آ پ کالان شاداب رہے بصورت دیگروہ اُبڑ جائے گا۔ یہی بات انبانی معاشروں اور ممالک کی ہے۔ وحدت گریز جڑی بوٹیاں نکالناہوں گی۔ اقال نے یہی بات انبانی معاشروں اور ممالک کی ہے۔

وحدت کی حفاظت نہیں بے قوت بازو آتی نہیں میچھ کام یہاں عقلِ خداداد جہاں تک آزاد یوں کی بات ہے تو وہ اُس صورت میں معاشرے کے لیے مفید ہوتی ہیں جب وہ کی صدیا parameters کا احترام کریں، وہ خیر کے فروغ کا باعث بنیں وگر نہ''آزادیاں'' اباحیت، تشکیک، مایوی اور معاشرت گریز رجحانات (alienation) کی طرف لے جاتی میں۔

تمييد

#### لا دين خطرات

 For the Habermas quote, see Steven Best, The Politics of Historical Visions (New York: The Guilford Press, 1995) p. 146.

- 2 Alfred N. Whitehead, Adventure of Ideas (New York: Mentor Books, 1960) p. 173.
- 3 Daniel J. Czitron and Daniel J.Czitrom, Media and the American Mind from Morse to McLuhan (Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 1983) p. 157.
- A year and a half ago a secular ideologue (Pervez Hoodbhoy) who teaches at a state university in a statement to a foreign correspondent almost let the heavens fall: "These people," he said, "are able to see all the faults of the U.S., but unable to see their own. They have come to believe the way forward is a return to the golden past of Islam. Because they are highly placed and in possession of nuclear knowledge, there is a potential for bad things to happen." His latest appearance in Carnegie Endowment for Peace International repeats the same theme. (see daily Ummat, February 13, 2004).

In a recent interview to the *Gulf Times* another secular physicist Dr. A.H. Nayyar instigates international community to ask for opening Pakistan nuclear facility to the world so that it could be assured of nontransfer of nuclear weapons to al-Qaida (see daily *Jang*, Feb. 24, 2004).

Another secularist wrote "After such a stunning development which government can believe Islamabad's assertion of innocence...." (see *The News*, January 28, 2003).

When one looks at this deliberate expression of invitation to the U.S., he gets wonder struck. While the government is making all efforts to make others believe its version, the secular press prompts others not to believe it.

- 5 Edward Said, Culture and Imperialism (London: Vintage, 1994) pp. 352-353.
- 6 Anthony Smith, The Geopolitics of Information: How Western Culture Dominates the World (New York: Oxford University Press, 1980) p.176, cited by Edward Said, Culture and Imperialism, pp. 352-353.
- 7 Daniel J. Czitron and Daniel J. Czitrom, Media and the American Mind from Morse to McLuhan (Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 1983) p. 156.

بت برستی کا نیاروپ سیکولرزم

 Bryan S. Turner, Orientalism, Postmodernism and Globalism (New York: Routlege, 1994) p. 185.

- James Hastings (ed.), Encyclopaedia of Religion and Ethics, item "Secularism" by Eric S. Waterhouse, (New York: Charles Scribner's Sons) p. 347.
- 3 Ibid., p. 348.
- 4 Paul Edwards (ed), Encyclopedia of Philosophy, item "Materialism," by H.B. Acton (New York: McMillan and the Free Press, 1967) p. 179.
- 5 Will Durant, The Story of Civilization, "The life in Greece" (New York: Simon and Schuster) p. 353.
- 6 Paul Edwards (ed.), Encyclopedia..., item "Dialectical Materialism,", p. 389.

- 7 Ibid., p. 179.
- 8 Jacques Maritain, Man and the State (Chicago: Chicago University Press, 1951) p. 25
- 9 Elizabeth Mensch and Alan Freeman, The Politics of Virtue Is abortion debatable? (Durham: Duke University Press, 1993) p. 34.
- 10 Emile Durkheim, The Elementary Form of Religious life (London: Collin, 1961).
- 11 Karl Marx, A Contribution to the Critique of Political Economy, p. 40. For how people drew their own conclusions see Ian G. Barbour's Issues in Science and Religion (New York: Harpin Tor'chbooks, 1966), especially his chapter on "Evolution and Creation." and Will Durant's The Story of Philosophy, especially his treatment of Herbert Spencer.
- 12 For Stephen Toulmin's quote from MacIntyre (ed)., Metaphysical Beliefs, pp 77, 88, see Ian G. Barbour's Issues in Science and Religion (New York: Harpin Tor'chbooks, 1966), p. 412.
- 13 E.A. Burett, Metaphysical Foundations, cited by Barbour's Issues ... p. 36
- 14 David Kolb, The Critique of Pure Modernity (Chicago: The University of Chicago Press, 1986) p. 16.
- 15 Carolyn Merchant, The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific Revolution (San Francisco Harper and Row, 1980) p. 185.
- 16 Ibid.,
- 17 Lewis Mumford, The City in History (Harmonds Worth: Penguin Books, 1966).
- 18 Max Born (ed), translated by Irene Born, The Born Einstein letters 1916-1955 - Friendship, Politics, and Physics in Uncertain Times (London: Macmillan, 1971) p. 149.
- 19 Joseph Wood Krutch, The Modern Temper (New York: Harper and Row, 1929) p. 9.
- 20 Bryan S. Turner, Orientalism... p. 124.
- 21 Paul Johnson, Modern Times (New York: Harcout, and Brace, 1956) p. 698.
- 22 Joseph Fletcher, Situation Ethics: The New Morality (London:

حواشي ۵۲۳

23 Duncan Williams, Trouser Apes: Sick literature in a Sick Society (New York: Delta Book, 1971) p. 65

- (New York: Delta Book, 1971) p. 65.
   Robert N. Bellah, William Sullivan, Ann Swidler, and Steven M. Tipton, Habits of the Heart: Individualism and Commitment in America Life (Berkley: University of California Press) p. 276.
- 25 William R. Habour, The Foundations of Conservative Thought An Anglo-American Tradition in Perspective (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1982) p. 173.
- 26 For Jean-Francois Lyotard's quote from his La Condition postmoderne Rapport sur le savoir (1979), see Thomas L. Pangle, The Ennobling of Democracy – The Challenge of the Postmodern Age (Baltimore: The John Hopkins University Press, 1982) p. 55.
- 27 Ibid.
- 28 Richard Ruland and Malcolm Bradbury, From Puritanism to Postmodernism A History of American Literature (New York: Viking, 1991) p. 282.
- 29 Ibid., p. 371: Richard Ruland was commenting in the context of Pynchon's novel v. (1963).
- 30 Ibid., p. 390. Ruland was referring to Donald Barthelme's style in Sixty Stories (1981).
- 31 For a good discussion of this point, see Whitehead's Science and the Modern World (New York: The McMillan Company, 1925).
- 32 David Kolb, The Critique... p. 204.
- 33 Ismā'il al-Fārūqi, Tawhīd: Its Implications for Thought and Life (Herndon: IIIT, 1985) p. 18.
- 34 Yusaf: 53; al-Qiyamah: 2; al Fajar: 27
- 35 Abu'l A'lā Mawdūdi, Ta/hīm al-Qur 'ān (Lahore: Idārā Tarjumān al-Qur'an, 1976). See explanation of al-Taūbah: 111.
- 36 Ismā'il al-Fārūqi, The Cultural Atlas of Islam (New York: The Mcmillan Publishing Company, 1986). pp. 77-78.
- 37 Bryan S. Turner, Orientalism...
- 38 Paul Johnson, Modern ... pp 698-699
- 39 For Hermann Cohen's quote see Jacob B. Argus' Jewish Identity in an Age of Ideologies (New York: Frederick Ungar 1978) p. 69.

## سيكولرالحاد، غد هب اورسائنس

 Montgomery Watt, Muslim Intellectual: A Study of al-Ghazali (Edinburg University Press: 1971) p. 63.

- 2 For this quote see Abu'l Hasan 'Ali Nadvi, Tārikh D'awat wa 'Azimat (Karachi: Majlis Nashriyāt-i Islām, 1978) vol 1, p. 177.
- 3 Dr. Gerard L Schroeder, The Hidden Face of God (New York: The Free Press, 2001) p. 44.
- 4 Paul Davies, "Taking Science on Faith," New York Times, September 24, 2007.
- Ibid.
- 6 Dr. Francis Collins, The Language of God (Lanham: Routledge and Littlefield, 2006) p. 61.
- 7 Ibid.
- 8 See Abdus Salam: "Symmetry concepts and the fundamental theory of matter," Scientific Thought - Some Underlying Concepts, Methods, and Procedures, (Paris: Mouton-UNESCO, 1972) p. 78.
- 9 James Lovelock, The Gaia Hypothesis (Oxford: 1995) pp. xii, 5-7.
- Steven Weinberg, The First Three Minutes (New York: Basic Books, 1993) pp. 101-121; also see William Pollard, The Cosmic Drama (New York: National Council of the Episcopal Church, 1955).
- 11 Dean L. Overman, A Case for the Existence of God (Lanham: (Lanham: Rowman and Littlefield Publishers, 2001) p. 63.
- 12 William Pollard, The Cosmic Drama (New York: National Council of the Episcopal Church, 1955).
- See Arthur Eddington, Science and the Unseen World (London: G. Allen and Unwin, 1929).
- 14 Overman, A Case ... p. 76.

حواشي ۵۵۵ نه ت

15 Richard Tamas, The Passion of the Western Mind (New York: Ballantine Books, 1991) pp. 427-429.

- 16 Overman, A Case ... p. 69.
- 17 Ibid., p. 61
- 18 See C.S. Lewis, *Miracles* (San Francisco: Harper and Row, 2001).
- 19 Paul Johnson., Modern Times (New York: Harper and Row, 1985) p. 4.
- 20 Michael Behe, Darwin's Black Box: The Biochemical Challenge to Evolution (New York: Free Press, 1996).
- 21 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: The University of Chicago Press, 1996) third edition, pp. 171-172.
- 22 Schroeder, The Hidden Face of God (New York: The Free Press, 2001) pp. 120-121.
- 23 Ibid.,
- 24 See The Autobiography of Charles Darwin (New York: W.W.Norton, 1969) p. 94.
- 25 Stanley L. Jaki, The Road of Science ... p. 285.
- 26 See Julian Huxley's Introduction to the Mentor edition of *The Origin of Species* (New York: The New American Library of World Literature, 1958) p. X.
- 27 Ibid., pp. 158,163.
- 28 Evan Shute, Flaws in the Theory of Evolution (New Jersey: Nutley, 1976) p. 228.
- 29 Schroeder, The Hidden... pp. 120-121.
- 30 Paul Davies, *The Origin of Life* (London: penguin Books, 2003) pp. 76-80.
- 31 John Hedley Brooke, Science and Religion Some Historical Perspectives (New York: Cambridge University Press, 1998) p. 327.
- 32 Gordon R. Taylor in his remarkable work The Great Evolution Mystery. p. 201.
- 33 Ibid., p. 202.
- 34 Ibid.

- 35 Richard Ruland and Malcolm Bradbury, From Puritanism to Postmodernism - A History of American Literature (New York: Viking, 1991) p. 371.
- 36 H.R. Gibb says: "Logical perfection, most brilliant essay in human reasoning." See his Muhammadanism: A Historical Survey.

For carbon, Dean L. Overman, The Proof p. 69.

سیکولرزم لا دینیت ہے

- George Holyoake, English Secularism: A Confession of Belief (Chicago: The Open Court Publishing Company, 1896) see chapter V11: Third Stage of Free Thought – Secularism.
- 2 Ibid.
- 3 Peter Glasner, The Sociology of Secularization (Lanham: Routledge and Kogan Paul, 1977) p. 2. Cited by Christian Smith, The Secular Revolution, (Berkeley: University of California, 2003) p. 23.
- 4 Jeffrey Hadden, "Toward Desacralization Theory", Social Forum 65, no 3: pp 587-611. Cited by Christian Smith, The Secular ... p. 23.
- 5 Robert Bellah, Beyond Belief (New York: Harper and Row, 1970) p. 237.
- 6 Charles W. Moore, "Banning Prayer from the Public Square Is a Postmodern Notion" cited by David Lambaugh, How Liberals are waging War Against Christianity (Washington: Regency Publishing, 2003) p. 67.
- 7 United States Supreme Court in Torcaso vs Watkins (1961), eited by David Lambaugh, How Liberals ... p. 67.
- 8 Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge: Harvard University Press, 2007) pp. 570-571.
- 9 Christian Smith, The Secular ... p. 2,

## جدیدیت،سائنس اورالهامی دانش کامسکله

- For the Neitzehe citation, see Robert Pippin, Modernity as a Philosophical Problem (Cambridge: Basil Blackwell, 1991) p. 81.
- 2 Ibid., p. 83
- 3 Ibid., p. 71.
- 4 Ibid., p. 73.
- 5 For the Heiddegar's citation see Pippin, Modernity ... p. 135.
- 6 Kenneth Allan, Explorations in Classical sociological Theory: Seeing the Social world (Forge Press) p. 108-109
- 7 Allan, Explorations ... p. 114.
- 8 Brian Swimme, The Hidden Heart of the Cosmos Humanity and the New Story (Maryknoll: Orbis Books, 2005) p. 108.
- 9 For the Fred Hoyle's quote see Paul Davies, The Mind of God (New York: Touchstone, 1992) p. 223.
- John H Brook, Science and Religion Some Historical Perspectives (New York: Cambridge University Press, 1998) p. 108; also, Tarnas, Richard, The Passion of the Western Mind (New York: Ballantine Books, 1991) p. 246.
- 11 Richard, Tamas, The Passion ... p. 362.
- 12 Robert Pippin, Modernity ... p. 22.
- 13 Duncan William, Trousered Apes Sick Literature in a Sick Society, (New York: Dell Publishing Co., 1972) p. 8
- 14 Richard Tarnas, The Passion... p. 411.
- 15 Tarnas, The Passion... p. 412.
- 16 Ibid., p. 103.
- 17 Swimme, The Hidden...p. 72.

- 18 Mounton-Unesco, Scientific Thoughts Some Underlying Concepts, Methods and Procedures (Netherlands: Unesco, 1972) see the jacket.
- 19 Mounton-Unesco, Scientific Thought..., p. 87.

- 20 Brook, Science ... pp. 332-333.
- 21 Horgan, John. The End of Science Facing the Limit of Knowledge in the Twilight of the Scientific Age (Reading: Helix Books -Addison-Wesley Publioshing Company, 1996) pp. 256-257.

دانشوری یا تخریب کاری؟

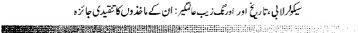
- Khurshid Ahmad Khan Yusufi, Speeches, Statements, and Messages of the Quaid-e-Azam (Lahore: Bazm-i Iqbal, 1996) vol 2, pp. 1178-1184.
- 2 Ibid.
- Wilfred Cantwell Smith, Islam in Modern History (New York: The New American Library, 1961) p. 216.
- 5 Yusufi, Speeches .... vol 4, p. 2669.

حواشي ۹۵۵ ۱۹۵۰ ۱

## قرار دا دمقاصدا ورميكولرمغالط

1 Jamil-ud-din Ahmad, Speeches and Statements of Mr. Jinnah (Lahore: Sheikh Muhammed Ashraf, 1968) pp. 174-175.

- Sayed Sharifuddin Pirzada, (ed), Quaid-i-Azam Jinnah's Corespondenc (Karachi: Guild Publishing House, 1966) pp. 210-211.
- 3 Constitution Assembly of Pakistan Debates, (Karachi: Governor General Press, 1949) 7 March 1949, vol 5, p.2.
- 4 Ibid., 10 March 1949, p. 62.
- 5 Ibid.
- 6 Ibid., 7 March 1949, vol 5, p. 9.
- 7 Ibid., p. 2.
- 8 Ibid., 9 March 1949, vol 5, p. 41.
- 9 Khurshid Ahmad Khan Yusufi, Speeches. Statements, and Messages of the Quaid-e-Azam (Lahorc: Bazm-i Iqhal, 1996) vol 2, pp. 1178-1184.
- 10 Ibid.



 'Ali ibn al-Husayn al-Mas'udi, Murruj al-Dhahab wa Mahadin al-Jauwahir. section 989.

- Dr. Muhammad Iqbāl, Isrār-i Khudi.
- Michel Foucault, The Archeology of Knowledge, trans. A.M. Sheridan Smith (New York: Harper Colphon, 1972, p. 7, cited by Herbert Dreyfus and Paul Rabinbow, Beyond Structuralism and Hermeneutics (Chicago: The University of Chicago Press, 1983) p. 51.

For an excellent exposition of Michel Foucault' thought, this is must read.

- For the Archibald Constable's note, see François Bernier, Travels in the Mogul Empire 1656-1668 (New Delhi: Asian Educational Services, 2004) p. 7, fn 1
- 5 Bernier, Travels ... p. 291.
- 6 Ibid., p. 288
- 7 Ibid., p. 288, fn 1
- 8 Ibid., p. 291.
- 9 Ibid., p. 292.
- 10 Ibid., p. 291.
- 11 Ibid., p.10.
- 12 ... Ibid., p. 10.
- 13 Ihid., p.10.
- 14 Ibid., p.11.
- 15 Ibid., for the quote from Catou, see fn 1, p. 11.
- Sayyid Najīb Ashraf Nadvi, (ed)., Ruq'āt 'Ālamagīr, (Azamgarh: Dar al-Musannafin, 1927) ruqa' 1/197, p. 311. This is Jahān Āra's letter to Aurangzeb.
- 17 Jean Baptiste Tavernier, Travels in India, edited by William Crooke (Delhi: Low Price Publications, 2000) p. 274.
- 18 For Prof Charles Joret's comment from his biography of Tavernier, see Tavernier, Travels ..., p. xxvi, "introduction."
- 19 For H.A.Rose's comment, see p. xliv under "some additional notes on Tavernier's history and geography."
- 20 Ibid.

حواثى ۵۸۱

#### 21 Ibid., ivii

- 22 Shāhjahān had great qualities of heart and mind. Also established is his great love for his children. But as Dārā's love began to absorb him, he lost his balance. Increasing age made him a different person. Gradually, he became suspicious of Aurangzeb's intentions. One time, Aurangzeb wounded his finger. Writing with a bandage finger was inconvenient but since he had to respond to his father's letter, he wrote it. When his father received his letter, the handwriting had an obvious slant. Shāhjahān flared up or probably Dārā Shikoh made him believe that instead of Aurangzeb writing himself, somebody else wrote it, which shows Aurangzeb's arrogance and insolence towards his father. See ruqa'10/96, p. 171.
- 23 Rug'āt 'Alamgīr, ruga' 27/159. pp. 250-251.
- 24 Ibid.
- About this event chronicled Mirzā Muhammad Kāzim Shirāzi, 'Ālam-gīrnāma (Murādabād: Kutab Khāna Qāzi Taslim Husain), see Sayyid Miān Muhammad, 'Ulamā-i Ilind kā shandār māzi (Lahore: Maktaba Muhammadia Sāqi Must'ad Khān, Ma'āsir-i 'Ālamgīri (Lahore: Suhail Academy, 1981) p. 317.
- 26 Sāqi Must'ad Khān, Ma'āsir-i 'Ālamgīri (Lahore: Suhail Academy, 1981) p. 317.
- 27 For this quote from Ināyatullāh Khān, Ahkām 'Ālamgīri, see Sayyid Miān Muhammad, 'Ulamā-i Hind...p. 455. Ināyatullāh Khān was Aurangzeb's secretary.
- Anrangzeb considered fighting Dārā Shikoh as his obligation teward Muslims and Islam. "Since the power shift had already occurred during your Majesty's illness to the Prince, who had no Islamic imprint to his character and had begun consolidating to his advantage the military power, assuming all the trappings of kingship and spreading disbelief and atheism, it had become obligatory on me religiously, rationally, and even according to the usage, to face him. For this obligation, I made the move [towards Agra]. Before, I had to fight with the infidels, who were replacing masājid with idolworshipping temples, followed with my charge against the secularists and atheists. As my intention was not soiled with selfishness, I succeeded in vanquishing them even with a small number of troops and my body remained free from injury." (translation mine). See Ruq'āt..., ruqa' 7/130, p. 223.
- 29 Bernier, Travels ..., p. 287, fn1. This is Archibald Constable's

footnote from Catou's History...

- 30 Darā's letter is preserved in Ruq'āt 'Ālamgūr, ruqa' 2/211, p. 330 and reads as follows: "To this humble person, intuitional responses [and ecstasics] that do not accord with Allah's commandments and His prophets' are far better than what is within the books ... I have given up their reading and devoted myself to the study of my heart, which is a limitless occan...."
- 31 Ruq'āt 'Alamgīr; ruqa' 4/119 B., p. 204.
- 32 For this quote from Dārā, see Zahirruddin Fārūqi, Aurangzeb and his Times (Delhi: Idārāh Adhiyāt, 1972) p.50.
- 33 Ruq'āt 'Ālamgīr; ruqa' 4/119, pp. 198-205.
- 34 RuqʻātʻĀlamgīr ..., ruqaʻ 8/235, p. 357
- 35 Aurangzeb's letter is self-explanatory: "The prince Dārā Shikoh has arrived in Dholpur. It is beyond his ability to win against a battle-tested commander like me. It will be prudent if he considers his elderly status and withholds his intention of warring against me and go to his dominion Punjah while giving me the chance to serve your Majesty for a few days." See ruqa '4/119-A, p. 200. (translation mine)
- 36 Ruq'āt 'Ālamgūr, ruqa' 6/121, p. 207.
- 37 Rug'āt 'Ālamgīr; ruqa'3/198-B, p.300.
- 38 Bernier, Travels ..., p. 65.
- 39 Ruq'āt 'Ālamgīr; ruqa' 1/186, 295.
- 40 Ruq'āt 'Ālamgīr, ruqa' 1/186, 295.
- 41 Ruq. 'āt 'Ālamgūr, ruqa' 1/196, , p. 309-310. The letter reads:

My Dārā Shikoh is about to reach Lahore. There is no shortage of money in Lahore while Kabul has no dearth of manpower and horses. It will be better if the brave commander reaches Lahore soon and while conjoining with Dārā punishes these two disobedient sons so that the imprisoned Sāhib-i Qur'ān get his freedom. (translation mine).

- 42 Bernier, Travels ... p. 65,
- 43 For this letter from Adab 367-a, see Zahiruddin Fārūqi, Aurangzeb and Ilis Times (Delhi: Idārāh-i Adabiyāt, 1972) p. 65. I have made some changes in Faruki's translation.

حواشي حمواشي

- 44 Dr. Muhammad Iqbāl, Isrār-i Khūdi
- 45 Ruq āt 'Ālumgū; ruqa' 1/124, p. 212. See under the heading ba'd az 'uzlat-i Shāhjahān talāfi māfāt.
- 46 Ibid.
- 47 Bernier, Travels... p. 166.
- 48 Ibid.
- 49 Ruq'āt 'Ālamgīr, ruqa' 2/195, p. 308.
- 50 Bernier, *Travels*..., p. 125. He willed for his father's release, as his death would take him out of the harm way from Shājahān
- 51 Bernier, Travels ..., p. 167
- 52 Ibid., pp. 167-168
- Bernier, Travels ... p. 100. Khāfī Khan also suggests that Dārā had his execution "under a legal opinion of the lawyers, because he had apostatized from the law, had vilified religion and had allied himself with heresy and infidelity." For Khafī Khan's quote, see Bernier, p.100, fn 1. Before Dārā's death, Aurangzeb questioned his hrother through someone. "What would you have done to the Emperor had he fallen into your hands as you have fallen into his?" "He is a rebel and a parricide," said Dārā, "let him judge of the treatment he has merited by reflecting upon his crimes and such deserts he would have received with the utmost rigour at my hands." p. 102, fn 1. If this dialogue is true, there was no forgiveness from Dārā's, either.
- 54 His books included Safina al-Auliyā', Sakina al-Auliyā', Risāla Haq-numā, Hasanat al-Ar'āfin, Majma' al-Bahrayn, Maqalama Dārā Shikoh wa Baba Lal, Minhaj al-Sālakīn. The last two were coauthored. In case of the Maqalama, the coauthor's name is Munshi Chander Bhan. For the list of these books, see Sayyid Muhammad Mian's Ulamā-i Hind kā shandār māzī (Lahore: Maktaba Mahmudiya, 1977) p. 302.
- 55 Two instances will be enough to show the close relationship they had developed. It is reported that when Aurangzeb was the governor of Multan, he would often visit Khawāja Ma'sūm. On such occasions, he had no special privileges. He would sit on the floor among the commoners like the rest. In this relationship, Aurangzeb was on the receiving end. Overawed by Ma'sūm's presence, he would not utter a word out of respect, sitting all the time with his

Hinhaud OAM

head slanted downward. If he had to ask anything, he would write it down for Ma'sūm to read.

When Ma'sūm started his journey for hajj, thousands of people thronged him on his route to Makkah. Aurangzeb was one of them. He presented him with 12,000 āshrafis, which Ma'sūm accepted contrary to his practice. He gave him the glad tiding of kingship in the near future. Aurangzeb asked him to write down the proclamation in his favour, which he did. Later, Aurangzeb younger sister Gauhar Āra would laughingly say that his brother bought this kingdom for the paltry sum of 12,000 āshrafis.

The other incident shows their closeness. Aurangzeb was then campaigning in Balkh. Young and determined, he could do even the impossible. Ma'sūm wants to harness his youth in the service of Islam. Ma'sūm's occasional letter is a masterpiece of rhetoric as well as rich in spirituality and persuasion. Urging him to restrain his youthful self and surrender himself to Allah for it is in surrender that a believer is exalted. He asks him, among others, to be firm in Islam:

- "[I]t is obligatory for the one who is wise to reflect on the life spent so far and the goals he has opted for himself. He who attains this kind of wealth deserves to be congratulated; for him are all the applause. Let him have the glad tiding that he has found the justification for his birth and has qualified himself for Allah's mercy and beneficence. And if he has not succeeded so far, then he must continue his effort to realize it..." (translation mine).
- 56 For Constable's note see Bernier, Travels ... p. 101, fn 1.
- 57 Bernier, Travels...pp. 103.
- 58 Ibid.
- 59 Rug'āt 'Alamgīr, ruqa' 4/170, p. 264.
- 60 For Khāfi Khān's quote see Sayyid Muhammad Mian, 'Ulamā-i Hind...p. 521.
- 61 Bernier, Travels ..., pp. 27, 33.
- 62 Rug'āt 'Ālamgīr, ruga' 4/170, p. 264.
- 63 Stanley Lane-Poolc, Mediaeval India under Muhammadan Rule (Lahore: Sang-i Meel Publications, 2007) p. 351.
- 64 Iqbal, Isrār...

### سيكولر جماعتين بصحافت ،اورتخريب

 Richard H. Shultz and Roy Godson, *Dezinformatsia* (Mclean: Pergamon.Brassey, 1984) p. 152.

- 2 Alex Edelstein, Total Propaganda From Mass Culture to Popular Culture (New Jersey: Lawrence Erlbaum Associates, publishers, 1997) p. 23.
- 3 M.G. Chitkara, Indo-Pak Amity: A New Concept (New Delhi: Ashish Publishing House, 1994) p. 25.
- 4 Ibid.., p. 27.
- 5 For this quote from Nehru, Selected Works see Chitkara's Indo-Pak Amity... p. 116.
- 6 For the difference in the physiognomy of Muslims and Hindus see James Mill, The History of British India (London: 1902) p.132; also G.A.Herklots, Islam in India (London: 1921) pp. xi, xii
- 7 M.G. Chitkara, The Indo-Pak Amity ... P.155.
- 8 Ibid.
- 9 Ibid., p. 95.
- 10 Ibid., p.122.
- 11 For J.N. Dixit's view on infiltrating Pakistan's political parties, see his introduction to Rajeev Sharma, ed., *The Pakistan Trap* (New Delhi: UBS Publishers, 2001).
- 12 G.M. Chitkara, Indo-Pak Amity ... p.159.
- 13 Ibid., p. 61.
- 14 Ibid., p. 162.
- 15 "Form the Indus and Ganges, a message for the Indians," The News, March 26, 1992.
- 16 Ibid.

- 17 "Pakistan, Pakistanis, and Pakistaniat," The News, December 28, 1997.
- 18 "South Asian Destiny Zero? Neurotic? Both?" The News, August 2,1998.
- 19 "Sovereign Kashmir: Humanizing the Dehumanized," The News, August 2, 1998.
- 20 "Development is self-destructive," The News, February 16, 1996.
- 21 [bid.
- 22 Ibid.
- 23 "Protty Hate Machine," The News, May 28, 2000.
- 24 "Barriers at the Border," The News, June 29, 1997.
- 25 Ibid.
- 26 "Can Pakistan Survive?" The News, September 27, 1996.
- 27 Ibid.
- 28 Ibid.
- 29 Ibid.
- 30 Ibid
- 31 See item "The Spirit of Kashmir," the News, January 26, 2004.
- 32 See item "Resurgence of Taliban in Pushtun areas," The Nation, October 9, 2003.
- 33 Ibid
- 34 Ibid
- 35 See item "Confidential," The News "US," July 11, 1997.
- 36 Scc item "Ssshhh, you are liberated<" The Friday Times, July 4-10, 2001.</p>
- 37 Ibid
- 38 Ibid
- 39 Richard H. Shultz and Roy Godson, Dezinformatsia, p. 166.
- 40 Ibid.

 T.E. Lawrence, Seven Pillars of Wisdom (London: Jonathan Cape, 1946).

- 42 Philip Knightley and Colin Simpson, *The Secret Lives of Lawrence of Arabia*, p.67.
- 43 Philip Knightley and Colin Simpson, The Secret... p. 55.
- 44 For Munawwar Legari's statement see daily *Ummat*, March 28, 2001.
- 45 For Mumtaz Bhutto's aspirations see daily Khabrain, April 12, 2001.
- 46 For Rasul Bakhsh Paliju's subversive statement see daily *Jang*, April 12, 2001; *Jasarat*, April 12, 2001.
- 47 Monthly The Herald, April 2001, p. 118-119
- 48 Ibid.
- 49 Monthly Newsline, April 1994.
- 50 See daily Khabrain, April 16, 2001.
- 51 According to a report by Dr. Shu'aib Suddle, former D.I.G. Karachi, the year 1995 saw 175 policemen killed and 197 injured. The arms recovered included the following:

Rocket launchers 9

Rockets 24

Bombs 54

Hand grenades 68

LMGs 6

Sten gun-K. Kove 6

Shot gun 88

Rifles 260

Revolvers 622

Pistols 2, 475

Carbines 81

Mouzers 87

Dagger-knives 281

Dynamite I

Others 96

52 In 1995 alone, 26 strikes – more than two strikes a month – were orchestrated by the MQM. A conservative estimate puts the strike amount to rupees two billion a day loss to the economy. So pernicious was the MQM's hold on the economy and people's lives that even taxi drivers had to pay permission money to operate their vehicles on the streets. See monthly the Herald, December 1995. Taxi driver Akbar Khan paid rupees 15,000 to the MQM hoodlums. Hyderabad was another city that bore the wrath of MQM: the strike forced by it on the city lasted ten days. Perhaps in recent times, this was the longest strike in history in any country.

According to FPCCI president S.M.Munir, about one-third of 10,000 small and large industrial units were knocked out of production. Garments export suffered badly as 20-30 percent of them went into closure. See Harald, July 1995.

- 53 Altaf Hussain's interview with senior editor Shehkar Gupta, *India Today*, June 1995.
- 54 Philip Knightley and Colin Simpson, The Secret ... p. 55.
- 55 Newsline, March 1994.
- 56 See Altaf's interview with Harald, Jnne 1995. Also, MQM chief negotiator Ajmal Dehlvi's statement in the same magazine of July 1995

### سيكولر حلقه اورا قبال

 Sayyid Abdul Vahid (ed), Thoughts and Reflections of Iqbal (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1973) p. 98.

- 2 Ibid.
- 3 Bashir Ahmad Dar, Letters and Writings of Iqbal (Lahore: Iqbal Academy, 1981) pp. 58-59.
- 4 Muhammad Iqbal, *Stray Reflections* (Lahore: Sh. Ghulam Ali and Sons, 1961) pp. 26-27.
- 5 Ibid.
- 6 Latif Ahmad Sherwani, Speeches, Writings and Statements of Iqbal (Lähore: Iqbal Academy, 1995) p. 252.
- 7 Ibid.
- 8 Ibid.
- Sayyid Abdul Vahid Mu'ini (ed) Maqālāt-i lqbāl (Lahore: Ai'na Adab, 1988) p. 159.
- 10 Ibid.
- 11 Ibid., It says: "Islam expresses its dislike," said he, "for all material constraints and rests its nationhood on a peculiar civilizational concept which incorporates itself into a body of men with an inborn ability to grow and expand." (translation ours).
- 12 Sherwani, Speeches ... p. 261.
- 13 Ibid., p. 311.
- 14 'Ataullah Sheikh, *Iqbal Nāma* (Lahore: Iqbal Academy, 2005) vol 1, p. 196. See Iqbal's letter to Mir Sayyid Ghulam Bhik Nirang of Jan 4, 1922.
- 15 Sherwani, Speeches ... p. 3.
- 16 Ibid., p. 5.
- 17 Sherwani, Speeches ... p. 7.

- 18 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Sheikh Muhammad Ashraf, 1951) p. 2.
- 19 Ibid., p. 124.
- 20 Sherwani, Speeches ... p. 12.
- 21 Vahid, Thoughts ... p. 61. Also see Sherwani's Speeches, p. 110. The original article appeared in the Hindustan Review, December 1910, pp. 527-33.
- 22 Muhammad Iqbal, The Reconstruction ... p.176.
- 23 Ibid.
- 24 Ibid.
- 25 Ibid.
- 26 Ibid.
- 27 Sherwani, Speeches ... p. 25.
- 28 Ibid., p. 14.
- 29 Ibid., p. 4.
- 30 Ibid., p. 4.
- 31 Ibid., p. 8.
- 32 Ibid., p. 10.
- 33 Vahid, Thoughts ... pp. 172-173...
- 34 Sherwani, Speeches ... p. 12.
- 35 Dar, Letters ... p. 55.
- 36 Ibid., p. 56-57.
- 37 Ibid.
- 38 Ibid., p. 119. See Iqbal's letter to the *Times*, which dates October 10, 1931, while he was still in London.
- 39 Ibid., pp. 120
- 40 Sherwani, Speeches ... p. 11.
- 41 Ibid., p. 16-17.
- 42 Sherwani, Speeches ... pp. 16-17.

حواشى ۵۹۱

## قائداعظم محرعلى جناح كى سيكوار صورت كرى

 Jamil-ud-Din Ahmed, Speeches and Statements of Mr. Jinnah (Lahore: Seikh Muhammad Ashraf 1986) p. 175.

- 2 Sayed Sharifuddin Pirzada, (ed), Quaid-i-Azam Jinnah's Correspondence (Guild Publishing House, 1966) pp. 210-211.
- 3 Dr. Ashiq Hussain Batalvi, Iqbal Kay Akhri Du Sal, p. 574.
- 4 Stanley Wolpert's words are: "His increased conservation and growing Islamic consciousness contributed to the ideological gulf that divided them." See his, *Jinnah of Pakistan* (Karachi: Oxford University Press, 1989) p. 88.
- 5 Ahmad, Speeches ... p. 422.
- 6 Ibid., p. 277. Also see Khnrshid Ahmed Khan Yusufi, Speeches, Statements, and Messages of the Quaid-e-Azam (Lahore: Bazm-ilqbal, 1996) vol 3, p. 1396.
- 7 Ahmad, Speeches...p. 165.
- 8 Edwin R. A. Seligman, ed, *Encyclopedia of the Social Sciences* (New York: The Macmillan Company, 1972), Vol. 8, p. 276.
- 9 David L. Sills, (ed), International Encyclopedia of the Social Science (New York: The Macmillan Company 1972) Vol. 8, p. 276.
- 10 Ahmad, Speeches ... p. 568.

Pakistan's first prime minister Liaquat Ali Khan who is counted as one of the founding fathers and a close companion of the Quaid even went to the extent of saying that "the state is not to play the part of a neutral observer, wherein Muslims may be merely free to profess and practice their religion, because such an attitude would be the very negation of the ideals which prompted Pakistan. The state will create such conditions as are conducive to the building up of a truly Islamic society, which means that the state will have to play a positive part in this effort." See Constituent Assembly of Pakistan Debates, Vol. 5, 1949, pp 1-7.

#### دريده دبن آزاد خياليان

- Eqbal Ahmad "Zealots on the Loose," daily Dawn, June 19, 1994.
- See Adul Rahman al-Jaziriy, al-Fiqh alal-Madhahib al-Arab'ah translated by Manzoor Ahsan Ahbasi (Lahore: Shuba Matbu'at Punjab Auqaf, 1979) pp 806-818, vol. 5.

## لا دین آز دروّی سے قومی آزادی کوخطرہ

- 1 See I.A.Rehman's piece in daily Dawn (May 3, 2000).
- 2 Daniel L. Brenner and William, L. Rivers, Free But Regulated Conflicting Tradition in Media Law (Des Moines: Iowa State University Press, 1982) p. 7.
- 3 Ibid.

#### قانون تو بین رسالت: آزادی اورانار کی مین خط امتیاز

- For Prof. Simon. Lee's observation, see, Law, Blasphemy and the Multi-faith Society - Report of Seminar Organized by the Commission for Racial Equality and the Inter Faith. Network of the United Kingdom September 1989 (London: Commission for Racial Equality, 1990) p. 7.
- 2 Richard Webster, Brief History of Blasphemy, pp. 64-65 (New York, The Orwell Press, 1990) pp. 64-65.

## حدود قوانین کےخلاف لا دینیوں کی صف آ را کی

1 Petition No. 29/1 of 1993, ruling given on January 5, 2000.

- For example, see Report of the Commission of Inquiry for Women, p. 68. The number of female accused of zina in Lahore jail for June 1997 is 29. The male number is not mentioned. Again, the total of female population is shown to be 77. This means there are 48 females languishing in the prison for offenses other than zina. What about them? Why is the emphasis only on the fornication cases?
- 3 Graham E. Fuller and Ian O. Lesser, A Sense of Siege the geopolitics of Islam and the West (Boulder: Westview Press, 1995) A Rand Study, p. 37
- 4 For Francis Fakuyama's article "The End of History," see John T. Rourke (ed), *Taking Sides* (Guilford: The Duskhin Publishing Group, 1999) p. 341.
- 5 The original quote was made by Bernard Lewis in his "The Roots of Muslim Rage," The Atlantic Monthly (September 1990).

- 6 Graham, A Sense ... p. 2.
- David Kolb, The Critique of Pure Modernity Hegel, Heidegger and After (Chicago: The University of Chicago Press, 1986) p. 257.
- 8 Ibid., pp. 7-8.
- 9 Ibid
- 10 .See the Report of the Commission of Inquiry for Women, p. 25.
- 11 For the figures see daily Dawn, January 1, 2000.
- 12 PLD 1988 SC 416.

#### قرار دادمقاصداور بهاري صحافت

See the news item from August 13, 2010 daily Jang. The third caption on the Objectives Resolution saying 60 percent considered it contrary to Jinnah's August 11 speech bears no relevance to the text of the news report. The survey's tabulation published on the subsequent day was deliberately misleading as 62 percent favored the Objectives Resolution.





## مسلم قيادت كى ناكامى كاسبب

1 See Senator S. M. Zafar's piece in *The Nation*, November 19, 2000.

- 2 Ann K.S. Lambton, State and Government in Medieval Islam (New York: Oxford University Press, 1991) p. 2.
- 3 Ibid., xv.
- 4 Hamilton A.R. Gibb, "The Heritage of Islam in the Modern World" (IJMES, 1.1: Jan. 1970) p. 11.
- 5 For this see Daniel Crecelius' write up "The course of secularization in Modern Egypt," in John L. Esposito (ed), Islam and Development-Religion and Sociopolitical Change (Syracuse: Syracuse University Press, 1980) p. Xii

## قوى خارجه بإلىسى كے نقاضے تزورياتى ، ثقافتى اور صحافتى ليس منظريس

- Henry Kissinger, Diplomacy (New York: Simon and Schuster, 1994) p. 812.
- For a succinct summation of Marshall Mcluhan's thesis see George Gerbner's article in the *Encyclopedia America*, (Danbury: Grolier Incorporated, 1990) vol 18, p. 575.
- 3 Marshall Mcluhan, Understanding Media: The Extension of Man (New York: McGraw-Hill Book Company, 1965) p. 20.

- 4 Ibid., p. 335.
- 5 Ibid., p. 337.
- 6 Neil Postman, Teaching as a Conserving Activity (New York: Delacorte Press, 1979) p. 77.
- 7 Ibid., p. 77.
- 8 Herbert Schiller, Communication and Cultural Domination (New York: M.E. Sharpe, Inc., 1976) p. 9.
- 9 Ibid., p. 17.
- 10 Quoted by Zbigniew Brzezinski, Between Two Ages America's Role in the Technocratic era (New York: Penguin Books, 1976).

## پا کستان، هندستان تعلقات:امن سپر داری مین نهیس

1 Hindustan Times (New Delhi: April 8, 1996).

- 2 Robert G. Wirsing, India Pakistan and the Kashmir Dispute On Regional Conflict and its Resolution (New Delhi: Rupa and Co., 1995) p. 224.
- 3 Ibid.

حواشى ٤٩٧

## ىي ئى بى ئى: استعار كانياروپ

THE PROPERTY OF STREET OF STREET

Paul Johnson, Modern Times (New York: Harper and Row, 1985)
 p. 48.

- 2 See the Bulletin of the Atomic Scientists quoted by Mark Moher, "The Nuclear Disarmament Agenda and the Future of the NPT" (Center for Nonproliferation Studies, 1999) p. 24.
- 3 Paul Johnson, Modern Times... p. 467.
- 4 Harold A. Feiveson (ed), The Nuclear Turning Point (Washington DC: Brookings Institution Press, 1999) p. 65.
- 5 Henry I. Sokolski, "Non Apocalyptic Proliferation," The Washington Quarterly (Washington DC: The Center for Strategic and International Studies, Spring 1999) p. 116.
- 6 Feiveson (ed), The Nuclear...p. 271.
- 7 See the Senate Subcommittee Hearing, March 18, 1998.
- 8 lbid.
- 9 Ibid.
- 10 Ibid.
- 11 Joseph E. Pilot and Walter L. Kirchner, "The Technological Promise of Counter proliferation," *The Washington Quarterly* (Washington DC: The Center for Strategic and International Studies, 1995) p. 154.
- 12 Ibid.
- 13 Samuel R. Berger "Strengthening Nonproliferation Essential to Global Security," U.S. Foreign Policy Agenda (vol. 4, September 1999) p. 7.
- 14 Senator Richard G, Lugar, "Do Economics Sanctions Make Good Policy," *The World and I* (Washington C: The Washington Time Corporation, March 1999) p. 284.

15 Ibid., p. 284.16 Ibid., p. 283.

انصاف كاطالب كشميراور يقردل اقوام متحده

الصاف کا طالب تمیمرادر پیمردل اتوام سخده معرف می معرف می معرف المعرف المعرف

- See item "United Nations," Encyclopedia Britannica, Vol. 8.
- For the 1950-51 Dixon Report, see Documents on the foreign Relations of Pakistan "The Kashmir Question" (Karachi: Pakistan Institute of International Affairs, 1966) pp. 251-279.
- For the 1957 Jarring Report, see Documents on the Foreign Relations of Pakistan, pp. 361-367.
- 4 Joseph Korbel, Danger in Kashmir (Princeton: Princeton University Press, 1954) p. 136.

غيرسر کاری تنظیمی، فتنهٔ گری کانیاسامان

- 1 The Herald, April 2001.
- Newsline, April 1994.

# اشارىي

اشاریه ۱۰۲

ا پیڈوائٹ ہم

الفریڈوائٹ ہیڈ ۔۱۰ ۴۶

اطلاعتی ماحول، تو می سلامتی کی توسیع ہے اا

ایژورڈسعید ۱۶

انقونی سمتھ ۱۲؛ البکٹرا تک خطرہ سامراجیت ہے بھی بڑاخطرہ ۱۶

آ گستے کونٹ ۲۳، ۲۹، ۵۴

ایج بی ایکش ۲۸۴

ايمل درخيم ٢٩، ١٢٠

ارسطو ۲۸، ۵۸

ايمنويل كانك ٣٣

آئن سٹائن ۲۶، ۱۲ ؛ اُس کی خواہش کہ اللہ تعالی سوچتا کیسے ہے ۱۳۱

اساعيل الفاروتي ٢٨، ٥٣

ای کیورس ۵۸، ۲۲ ؛ اُس کاحیات بعد الموت ہے انکار ۵۸؛ اُس کا پیسوال کہ برائی کھاں ہے آئی ؟ ۲۲

انشقاق عظيم 20؛ سائنس يرجواب نبيس دين كدانشقاق كيول واقع موا 24

ا قبال اورسیکولر طلقے ۳۰۰ ؛ اقبال کیا تھا، اُس کے لیے تین سوالات کا جواب لازی ہے ۱۳۰۱ ؛ اُنگی شاعری کاعوام پراثر ۳۰۲ ؛ اسلام ہی اُن کی سوچ کا محور ہے ۳۰۳ ؛ وُہ حب الوطن اوروطن پرتی کو بطور سیاسی نظریہ بت پرتی مجھتے ہیں ۳۰۸ ؛ اسلام میں قومیت کا تصور دوسری اقوام سے مختلف ہے ۳۰۵ ؛ مسلمانوں کا مطالبہ آزادی پر بنائے اقتصادی بدھائی نہیں تھا ۳۰۵ ؛

أن كنزد كيداسلام الكيدنا مى اكائى ہے ٢٠٥-٣٩ ؟
وه اسلام كوتھوكر ليئ نہيں بجھتے تھے ٣٠٩-٣١٣ ؛ أن كى بعض علما پر تقيد
اُن كى قد امت اور جديد علوم سے نا آشنا ہى تھى ١٣٣ ؛ اُن كى
تجويز كه علما پارليمان كا حصد ہوں ١٣١ ؛ وه نہيں چاہتے تھے كہ اسلام كى
تشر تك جديد تعليم يافتہ اشرافيه كرے ١٣١٠-٣١٣ ؛
اقبال اور خدا گانہ انتخابات ٣١٥ ؛ اقبال اور علما ١٣١-٣١٣ ؛
اقبال اور جديد تعليم يافتہ اشرفيه ٢٣٠-٣١٣ ؛ كان اسلام ازم ٢١٨-٣١٨ ؛

اورنگ زیب عالمگیر ۱۸۵ : ۱۳۳۱ ؛ اقبال کی نظر میں ۱۸۸ ، ۱۹۳۳ ؛
اورنگ زیب پرالزام ۱۸۸ ؛ اُس کے خمن میں سی سی طریق سیستی و تجزیب ۱۹۰-۱۹۰ این باپ شاہ جہال کے لیے اُس کا احترام ۱۹۹ ؛ اورنگ زیب ،
واراشکوہ اورشاہ جہال کے کرداروں کا تاریخی پس منظر ۱۹۸ ؛
اس میں آٹھ پہلوپیش نظر ہیں ۱۹۸ ؛ اورنگ زیب کی شخصیت ۱۴۰۲ - ۲۰۲ ؛
اُس کا داراشکوہ سے تناز عرص تحق تحق د بلی پر دعوی ندھا ۲۰۲ ؛
اُس کی داراشکوہ کے ساتھ کھکش کی نوعیت ۲۰۷ ؛
اُس کی داراشکوہ کے ساتھ کھکش کی نوعیت ۲۰۲ - ۲۰۹ ؛
اُس کی باپ کو قائل کرنے کی کوششیں ۱۱، ۱۵ ؛ اُس کی بسرانہ اورنگ زیب اورم ادبخش معاملات ۱۳۵۲ ؛ مجدد کی تحریک کیا ورنگ زیب اورم ادبخش معاملات ۲۲۲ ؛ مجدد گریک اورنگ زیب اورم ادبخش معاملات ۲۲۲ ؛ مجدد گریک

اشاریه ۳۰

اورنگ زیب قضیے کے تین مفروض ۲۲۹-۲۳۱ ؛ اُس کا اصلی جرم ۲۳۳-۲۳۳ ؛ اورنگ زیب ایک علامت ۲۳۲ ؛ مسلم جذبات واحساسات پر اُس کی گرفت ۲۳۲ ؛ و دمخض با دشاہ نہ تھا ۲۳۲-۲۳۳

اقوام متحده ٢٩٩ ؛ اس كي اصل كياب، ٣٩٩ ؛ اون رئسن كي ريورث ١٣٩٠ وہ استصواب رائے کے خلاف تھا۔ ۵۰۲ ؛ حاربُگ رپورٹ ہندی موقف كى تقىدى تى تقى - ٥٠٢ ؛ جوزف كوريل نے استعواب كوروكرويا - ٥٠٣ ؛ ڈین ایکی من کی ہدایات ؛ ہارے فیصلہ سازوں کارویہ ۲۸۹ ؛ اقوام متحده کی تولیت ۱۳۹۰؛ ینڈ ت نیروکی سیکولرا روچ ۲۹۱-۴۹۲؛ كالبن سوال ٢٩٢ ؛ ايكن كيمبل جانسن كااعتراف ٣٩٣ ؛ کشمیریوں کی اسلام سے محبت کو پاکستانی سیکولرا نظامیہ نے قد زنہیں کی سہوم ؛ خود مختار آپشن ہے مسلم شناخت تاراج ہوجائے گی 90 ؟ دوقوی نظریے کی بنیاد رہ تقسیم کشمیر واحد صل ہے۔ ۴۹۲ ؟ وہ استصواب رائے کوجھوٹ اوراختر اع کا ہتھیا رقر اردیتا ہے ۔ ۵۰۳ ؛ سابق سوویٹ یونین یا کشان کے وجود کے ہی خلاف ہوگیا ۔ ۵۰۳ ؛ امریکه باکتان کو طفل تسلیان دیتار با ۵۰۳ ؛ میریسٹیا شوفرنے اقوام تحده کی قرار دادوں کو بودی اور بے دلیل کہا ۵۰۳ ؛ راین رافیل ماضی کے نسخوں کو بھولنا حیا ہتی تھی ۵۰۳ ؛ اقوام تحدہ عالمی قو توں کی لونڈی ۔ ۵۰۲ ؛ عالمی مسائل اس کے فورم سے ماہر حل ہوئے 801 ؛ تشمیری مسلمانوں کی لازوال جدوجبد بالآخرايناراسته خود بنائے گی ۵۰۸ ؛ پاکتان ہمت نہ بارے ۵۰۸ آزادی رائے ۱۳۷ ؛ کیا آزادی رائے کسی قوم کی حیات و بقائے افضل ہے؟ ۱۳۷ ؛ آزادی فکر کے نام پر پاکستان کی ندمت ۱۳۷

> آریندٹائن بی ۱۳۲ آریجی بالڈکانشیبل ۱۹۱-۱۹۲، ۱۹۲

اجتهاد کا او پنیت اور باطل قدروں کی کاشت کا نام اجتها دئیں کا اسلام کر آن منطق کمال ،انسانی معقولیات اور استدلال میں صدور جدروشن مکالمه ۹۶: اسلامی تبذیب بیسویں صدی کی ایجاد نہیں ۱۳۴۴ میں اسلام تحض عقید دنہیں ،یتوایک برتر شاخت اوروفا کا محور ہے ۱۵۰: جودیگر وفاداریوں پرمحیط ہے ۱۵۰: اسلام میں پاپائیت نہیں ہے ۱۵۱

انیس جیلانی ۵۲۲ اینورم بیون ۲۵۰

برٹ ۳۳ برائن دیشرسل ۳۵ برائن ایس فرز ۵۳ برنارڈ لوکیس ۱۵۰ بینے دیتوکروچے ۱۸۵ اشاریه ۵۰۲

پونم تحریک ۱۱ پیپلز پارٹی، لادینوں کے لیے شجر سایددار ۱۵ پیپلز پارٹی، لادینوں کے لیے شجر سایددار ۱۵ پیس جانے ہے روکے کا چارلس ڈارون ۳۰ پال جانسن ۳۲، ۵۳، ۵۳ پیل رجر ۲۲، ۱۵، ۱۱۵ پرویز ہود بھائی ۱۰۵-۲۰۱؛ اس کا کہنا ہے کہ بارش نما ز پری ڈی چارڈن ۱۳۰

پاکستان ۱۳۷ : پاکستان سلمانوں کے ذہبی وجود کا مرہونِ منت ہے 1۳۵ ؛

بیا کیا۔ ایسی تحریک تحقی جس کے ذریعہ اسلام ریاست کا طالب تھا ۱۳۵ ؛

ہیزار سالہ مسلم دورِ عکر انی کی باقیات ہے 1۵۵ ؛ یہاں مسلمانوں

کا دجو و نیائہیں ۱۵۲ ؛ وطن عزیز مسلمانوں کی اجتماعی دانش

کا مظہر ہے ۱۵۲ ؛ مسلمانوں نے بھی ہندوؤں سے قربت

محسوں نہیں کی ۱۵۲ ؛ مسلمانوں کا صدیوں سے اس علاقہ بیں قیام

محسوں نہیں کی ۱۵۲ ؛ مسلمانوں کا صدیوں سے اس علاقہ بیں قیام

مان کے دجو دکوتاریخی جواز دیتا ہے ۱۵۲ ؛ اگر مسلمان دور حکر انی نہ ہوتا تو

پاکستان خوش قست ہے کہ اس کا جغرافیہ مغرب کی طرف وسعت اختیار کرتا ہے۔ ۲۵۸ ؛
یہ بلاانقطاع مسلم ممالک سے جُواہوا ہے۔ ۲۵۹ ؛ پاکستان کی امن کی خواہش
عدم جنگ نہیں۔ ۲۹۵ ؛ یہ امن خودطاقت کا تصور ہے۔ ۲۹۵ ؛
یہ ندوست برداری ہے ، نہ سرا فگندگی۔ ۲۹۵ ؛ امن ہمارے جداگا نہ وجود کی
تقدیق کانام ہے۔ ۲۹۵

میشل نو کو ۱۸۹–۱۹۰

ت تقامس شهن ۸۴، ۱۲۰؛ ڈارونی ارتقا پراس کی تنقید ۸۴ تھامس گریگ ۸۹

تو بین رسالت: سیکولراس سے دلبر داشتہ ہیں۔ ۳۵۸؛ تین پہلو ۳۵۸؛ سیکولروں کا خیال کہ مین الاقوامی ماحول شنیخ کے حق میں سازگار ہے۔ ۳۲۰؛ قانون کے حق میں دلائل ۳۲۳-۳۲۳ برطانوی قانونی نظیر ۳۲۳-۳۲۵؛ گے نیوز پر مقدمہ ۳۲۳؛ سائمن کی کدرائے ۳۲۳؛ جذبات مجروح کرنے کا ارادہ نہ بھی ہو سیکن اس کی اشاعت ہے لوگ مشتعل ہوگئے ہوں ۳۲۳؛ لارڈ سیکار مین کی رائے ۳۲۵

> تخریب کاری: میحض ریاست کے خلاف مسلح بغاوت کا نام نہیں ۲۳۷ ؛ ی ایباسوچنا وقومی سلامتی کا سطحی تصور ہے ۲۳۷ ؛

اشاریه ∠۰۲

ر محض مسلح کاروائی نہیں ہوتی ۲۳۷ ؛ ایسے محد ودتصور سے تخ یب کار پیچانے نہیں جاتے ۲۳۸ ؛ سیاس سرگرمیوں میں ایسے گروہوں کی شمولیت أنهيں ساسی جماعت کاتخ یب کاری کی تعریف کالنعین ۲۳۸ ؛ اسکی اقسام ۲۳۸ - ۲۲۳ ؛ تقترس دیتی ہے ۲۳۸ ؛ تخ یب کاری کوئی نے تکاعمل نہیں ہوتا ہمہم ؛ تشد دی عمل سے ایک نئی نفسات کی صورت گری ۲۴۰؛ وینی تخریب کاری ۲۴۰؛ اس عمل میں دانش ور، اساتذہ اورفن کارشامل ہوتے ہیں۔ ۲۴۰ ؛ بیایے ہدف کو نظام کے اندررہ کرتاہ کرتے ہیں۔ ۲۴۷ ؛ ان کاایک اور ہتھیارتاریخ کی تدوین نوہے ۲۳۲؛ بقومی شعاراوراستعاروں کونشانہ بناتی ہے۔ ۲۴۲ ؛ ایسی تخریب کاری جس کا ماخذ دشمن ملک ہو، ایک حامع حکمت عمل کا حصہ ہوتی ہے ۲۲۳ بخ فی عمل میں میڈیا کا کردار ۲۲۲-۲۲۰ يكس طرح بندوستاني ايجند يكو ليكرآ م علتي بي ٢٥٠-٢٥٠ ؟ اخلاقی نگاڑ ۲۶۴۰ ؛ آزاد صنفی تعلقات ۲۶۴۰ ؛ نوخیزلڑ کیوں کو ارتعاشی آلات استعال کرنے کی ترغیب ۲۲۵ ؛ آبروبافظگی کی وعوت حباوشرم کی بامال ۲۲۱ ؛ ہندی تخ یبی بلان ۲۲۷؛ تخ یب کاری كى ابك مثال ٢٦٩ ؛ ماضى كا ابك قابل مطالعة قصه ٢٧٠ -٣٧٣ ؛ علاقائي اورلساني گرده ٢٧٦-٢٧٦ ؛ ايم كيوايم مظير ٢٧٩-٢٨٩

> ٹیلر ۲۹ ٹیلر ۲۹ ٹونی بلیئر ۱۱۵ ؛ اُس کی مغربی اقدار کے ذریعے سے مسلم عوام کے قلب کی تبدیلی کی خواہش ۱۱۵

جورگن ہابر ماس ۹ جورش ہابر ماس ۹ جمری میشتھم جوزف دؤ کرچ ۳۵ جوزف فیلچر ۳۷ جان ہنری نیومین ۵۳ جیر لوولاک ۳۷ ؛ اُس کا'' گایا'' نظر میہ ۳۷ جان ہیڈ لے بروک ۹۲ جانس ہالڈین ۹۳

جدیدیت ۱۱۲ ؛ کیامغربیت اورجدیدیت لازم و ملزوم بیل ۱۱۳ ؛ یا پیکوئی نئی شیخ نبیل ۱۱۲ ؛ یا پی اصل میں افلاطونیت اورعیسائیت به ۱۱۱ ؛ ایک تاریخی ممل کال از فروخو کفیل نبیل، نه بی بر لحاظ سے آزاد ۱۱۷ ؛ کامل بے معنویت کا دور ہے ۱۱۸ ؛ فرونش بالذات نبیل، اس کی موج کو خارج میں دیکھنا چاہیے ۱۱۸ ؛ بردور کی اپنی جدیدیت بوتی ہے ۱۱۸ ؛ بردور کی اپنی جدیدیت بوتی ہے ۱۱۸ ؛ جدیدیت کامضر ہونا اُس کی بربندش سے آزادی ہے ۱۱۹ ؛ جدید معاشرہ ریوز نما ہے ۱۲۳ ؛ اس کے افراد جیران، سرگردان خوف زدہ بھیٹریں ۱۲۳ ؛

اشاریه ۲۰۹

انسانیت سوز درندگی اور حیوانیت سے لبریز جدیدیت نے معدومیت سے دوچار کر دیا ہے۔ ۱۲۲ ؛ جدیدیت افسر شاہی عقلیت پندی کا اسپنی پنجرہ ہے۔ ۱۲۵ ؛ یزندگی کے نا قابل ہے۔ ۱۲۵ ؛ جدیدیت کے لادین مندر جات مسلمانوں کو تیول نہیں۔ ۱۳۲۱–۱۳۲۷

جاد دناته سرکار ۱۱۰؛ اورنگ زیب سے اُس کا تعصب ۲۱۰-۲۱۱ جان ڈکشت ۴۵۰ جان ہولم ۲۵۸

جان بوم ۱۲۰۰ کا میرولڈا یڈم آنس ۱۰، ۱۷ ہمررولڈا یڈم آنس ۱۰، ۱۷ ہمرمان کو بمن ۵۵ ہمری پیٹرس برگ ۲۰-۷۷ ؛ اُس کا اُصول عدم بیقین ۷۷ ہمری شیفر ۸۹ ہمری شیفر ۸۹ ہمیرلداورے ۹۳ حمیداختر ۹۸، ۱۰۲

ہندوؤں اور مسلمانوں کی نفسیات میں فرق میں ۴۵۰-۴۵۲ ؛ سارک کے متعلق ہندستانی سوچ میں 8۵۹ ؛ شجارت ہندوستانیوں کے

نزد کی حربی حیال ہے۔ ۲۹۳ ؛

اس ہے مراداُن کی معاشی و ثقافتی تعاون ہے ۲۹۳ ؛ وہ بالآخر کنفیڈریشن چاہتے ہیں ۲۹۲۳-۲۹۲۹ ؛ ہندستان تخ ببی کارروائیوں میں ملوث ہے ۲۹۵

> ح هربرن شِنر ۱۳۵-۴۳۸ هرمین میسهیس ۱۳۹۰

> > ځ

خارجہ پالیسی کے پانچ عناصر ۲۱۸ ؛ خارجہ پالیسی کی تعریف ۲۱۸ ؛
خارجہ پالیسی کی بنیاد کیا ہو ۲۱۸ ؛ پاکستانی قومیت کی تعریف ۲۱۸ ؛
پاکستانی قومیت کی تعریف ہوتی ہے ۲۱۸ ؛ سلامتی کے طرشدہ تقاضے کسیاسی پارٹی یا میڈیا پڑئیس چھوڑ ہے جا گئے ۲۱۹ ؛ موجودہ خارجہ پالیسی سست سے عاری ہے ۴۲۸؛ رہنما اُصول ۴۲۲۸ ؛ خارجہ پالیسی پرمیڈیا کے اثرات ۲۲۷ – ۱۳۲۸ ؛ مغربی ممالک میں میڈیا خارجی پالیسی تشکیل نہیں دیتا ۱۳۲۸ ؛ اس کا ثقافتی پہلو ۲۲۰ ، کسی قوم کے ثقافتی جوہر کی تبدیلی سے خارجہ پالیسی بدل کتی ہے ۱۳۲۸ ؛ ثقافتی استمعار جوہر کی تبدیل ہوئی شافت اور جنسی لذت بیند کرناچا ہتا ہے ۲۳۲۸ ؛ عقیدہ پڑئی ثقافت اور جنسی لذت بیند مغربی دیتا ۳۳۸ ؛ ہماری خارجہ پالیسی کیا ہوئی چاہے ۱۳۲۱ – ۱۳۳۸ ؛ مغرب دنیا پرکنٹرول کے لیے مسلمان ممالک کی ثقافت کو تبدیل شافت میں فرق ۳۳۸ ؛ ہماری خارجہ پالیسی کیا ہوئی چاہے ۱۳۲۱ – ۱۳۳۳ ؛ مغربی نظافت میں فرق ۳۳۵ ؛ ہماری خارجہ پالیسی کیا ہوئی چاہے ۱۳۲۱ – ۱۳۳۳ ؛ میڈیا میں مغربی نظافت کی ٹیڈرلی کیا تین کیا ہوئی کیا ہوئی خارجہ پالیسی کیا ہوئی چاہے ۲۲۱ – ۱۳۳۳ ؛ میڈیا میں مغربی کیا گری کی کیا تھیں کیا ہوئی خارجہ کا میڈیا میں مغربی کیا گری کی کیا گئی ۳۳۸ – ۲۳۸۷ ؛ میڈیا میں مغربی کیا گئی گری کی کا کو کیا گئی گری کیا گئی کیا کہ کی کیا گئی کیا کہ کیا گئی کیا گئی کا کا کیا گئی کیا کیا گئی کیا کریا گئی کے کہ کا کیا گئی کیا کہ کو کو کیا گئی کیا کہ کو کیا گئی کیا کہ کیا گئی کیا کہ کیا گئی کیا کہ کیا گئی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کی

ا ۱۱۳

و داراشکوہ ۱۹۱، ۱۹۳ داراشکوہ ۱۹۳، ۱۹۳ داراشکوہ ۱۹۳، ۱۹۳ کا داراشکوہ ۱۹۳، ۱۹۳ کا کا داراشکوہ ۱۹۳، ۱۹۹ کا کا کہتر کے ہندوؤں کے ساتھ تعلقات ۲۰۱ کا بہتر کن ذریعے نہیں ۲۹۰ ؛ قرار داوِمقا صداور چنداسلامی شقوں کے سوار پُوآباد یاتی ذہمن واقد ار کی خوشہ چنی پرمنی ہے۔ ۲۹ ؛ وطن عزیز کو بے ایمان اور بے اُصول سیاستدانوں سے بچانے کے لیے اس میں اسامی ترامیم کی ضرورت ہے۔ ۲۹۰ ؛ اس میں صدر شاہ سامی ترامیم کی خرورت ہے۔ ۲۹۰ ؛ برنا نگر بہہے ۱۳۹ ؛ اس کے برنا نگر اسلامات ۲۹۳ ؛ ۲۹۳ کا ۲۹۲ کا ۲۹۳ کا ۲۹۳ کا ۲۹۲ کا ۲۹۳ کا کو دروان کی دروان کا دروان کی دروان کیا کی دروان کی د

ؤی ہولباخ ۲۵ قیای قلر مادہ پرتنی کا عبد نامہ جدید ہے ۲۵ دی گور مادہ پرتنی کا عبد نامہ جدید ہے ۲۵ دی گور میٹ سے ۲۵ میں گور گور سے ۲۸ میں کے ۲۳ دی این اے ۹۲ میں ۱۹ میں گور پرش ۱۹ دی گور میں میں گور پرش ۱۹ دی گور پرش ۱۹ دی گور پرش ۱۹ دی گور پرش ۱۹۵

ۇ

ر رابرٹ پپن ۱۲۳ رابرٹ پپن ۱۲۳ رسول بخش پلیجو:'' پاکستان ختم ہوجانا چا ہیے'' ۱۲۱ رچرڈ لوگر ۲۹۳

> ز زبگدیف پُرزنسکی ۵۲۵، ۵۲۵

> > و ژان جنیت بخور نیا ۱۹۷

سینٹ سائمن ۲۳ سینٹ سائمن ۲۳ شینئے ہیری ۲۹ شینئے ہیری ۲۹ سقط ۸۵ ؛ اس کا خداکی وحدانیت میں یقین ۵۸ ؛ شین یسلوف ۲۹ ، اس کا سائیکوڈائنا کم نظریہ ۹۷ سالمیاتی علم الهیات ۸۵ ، ۵۸ اس کا پیچیدہ ہونا ۸۵ ، سٹیفن ہار ۸۰ ؛ کاربن کی انتہائی پیچید تشکیل کا اورائس کی بکثرت موجودگی کے بارے میں اُسکی حیرت ۸۰ موجودگی کے بارے میں اُسکی حیرت ۸۰ کی ایس لیوس ۸۱

اشاریه ۱۱۳

سائنس: بیسوی صدی کی سائنس طبیعی حقیقتوں ہے آگے نکل آئی ہے ۹۲ ؛

سائنس اور دیگر عظی علوم کا تا نابا نا نہ ہمی تصورات اور فکر ہے

بنایا گیا ہے ۱۲۰ ؛ سائنسدانوں کے تصورات پر ند ہب کا

اثر زیادہ ہے ۱۲۰ ؛ سائنس اور ند ہب کا تصادم آیک فرسودہ

بات ہے ۱۲۱ ؛ اعمل مسئلہ عملداری کے سوال پر کشیدگی ہے ۱۲۱ ؛

دونوں ہمجو کی بھی ہیں ۱۲۱ ؛ سائنسی علوم کی ترویج میں ند ہی

سيكولرزم لادين معاشر بي حوصلے اور جرات سے عارى بيں 2 ؛

بت پرتى كانياروپ ٢٠ ؛ سيكولرزم كى تعريف ٢٣،٢١؛

اس كا تحور ند بجى فكر سے نفرت اور اس سے آزادى ہے ٢١ ؛

ماضى سے بتنفر ٢١ ؛ اپنى اصل ميں تامى، ايك فرسود و نظريہ ٢١ سيكولرزم

اور ند بب ميں نزاع ٢٣٠ ؛ معاملہ افتد اراور امتياز كا ہے ٢٣٠ ؛

اذھى ئشكش ٢٢٠ ؛ ان ميں الحاق ممكن نہيں ٢٣٠ ؛ سيكولر، لبرل ٥٨ ؛

دور حد مد كے زنادة هـ ٩٨ ؛ ١٢٠ ؛

ندہب کو مملی زندگی سے دورر کھنے کے عمر انی ونفیاتی پہلو ۱۰۰-۱۰۱؛

سیکولرزم کاملتہائے مقصود ند بہ کازوال ہے ۱۰۱ سیکولرعمل عقیدہ
ہے جمیوری نہیں ۱۰۱؛ بیا یک افسانہ سے زائد نہیں ہے ۱۰۱؛

بیند بہ ہے سائنسی فکر نہیں ۱۰۱؛ بیند بہ کے معاطم میں
غیر جانبدار نہیں ۱۰۱-۱۰۲؛ بیند انخالف ہے ۱۰۳؛ سیکولر ند بہ کوآواز
گم کشتہ جمجھتے ہیں ۱۰۳؛ سیکولرعمل ناگز رہے ۱۰۴۳؛

سیولرزم سازش ہے جے مسلط کیا گیا ہے ۱۰۳ ؛ ان کازندگی کی ہروش سے ندہب کو کھر چنا ۱۰۸ ؛

ان کا کہنا کہ لوگوں کو اسلام ترک کردینا جاہے۔ ۱۰۸ ؛ وہ کہتے ہیں کہ شرعی قوانین سے اللہ کی آمریت قائم ہوتی ہے۔ ۱۰۹ ؛ وہ رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كو ( نعوذ بالله ) دمشت گرد مجحة بين ١٠٩ ؛ بیمسلمانوں کی اسلام کی طرف مراجعت کو پھر کے دور کی طرف پلٹنا سیجھتے ہیں ۱۱۴۰ وه سائنس كوخدا كامتبادل سجھتے ہيں 99 ؛ سيكولرزم لادينيت ہے 98 ؛ سكولرزم كى ندجب اوررياست مين تفريق مكمل سيائي نهيس ٩٩ ؛ حارج ہولی اوک کے حوالے ہے۔ ۹۹ ؛ سیکولرزم کوانسانیت کا ند ہب قرار دیا جاتا ہے 99-۱۰۰ ؛ دین اور دنیامیں تفریق کامسکلہ ۱۰۱ ؛ اس کے عمرانی ونفیاتی پہلو ۱۰۰-۱۰۱ ؛ اس کامنتہائے مقصود نہ ہے کا زوال ہے۔ اوا ؛ سیکواٹنل عقیدہ ہے تھیوری نہیں اوا ؛ بدایک افسانہ ہے ۱۰۱؛ بیذہب ہے سائنسی فکرنہیں ۱۰۱؛ بهذرب کےمعاملے میں غیر حانیدار نہیں ۱۰۱-۱۰۲ ؛ په خُدامخالف ہے ۱۰۲ ؛ ماضی کا فدہب آواز م گشتہ ہے ۱۰۳ ؛ ان کا زندگی کی ہرروش سے ندہب کو کھر چنا 100 ؛ ان کا کہنا کہ لوگوں کو اسلام ترک كرديناجا بي ١٠٨ ؛ كياسكولرزم اسلام كاستلنبيس؟ ١٥٣٠ ؛ سیکولرزم کی توسیعی تعریف ۱۵۰–۱۵۱ ؛ مادے کی حقیقت ازلی، جہال خداكومانة بين وبالأسافتياردية سانكارى نبين ١٥٠؛ كائنات الك خود كارمشين ب ١٥٠ ؛ نبوت اوررسالت خودساخته ادارے ہیں ۱۵۰ ؛

اشاریه ۲۱۵

سزاو جزاء یوم القیام انسانوں کوخوف زدہ کرنے کی کوشش ۱۵۱؛ ني اكرمٌ محض صلح بين ا ١٥١ ؛ انسان کوکسی الهامی مدایت کی ضرورت نہیں ۔ ۱۵۱ ؛ سیکولرا ورلبرل ۔ ۱۵۱ ؛ ؤ ه اسلام کے حق بدایت کے مخالف نہیں ۱۵۳ ؛ اسلام کو قرون وسطیٰ كى پيدادار تجھتے ہيں۔ ١٥٣ ؛ جواسلام كانام ليتے ہيں انہيں طنزيہ "جذباتی" که کرخاموش کرتے ہیں ۱۵۳ ؛ سیکولردانشورسلم ما کستان کو قبول نہیں کرتے ۱۲۰ ؛ ؤ ولسانی اور علاقائی فتنے بریا کرتے ہیں ۱۹۰-۱۹۲ ؛ اُن کے عناصرتر کیبی لسانی قوم برسی، بے دیبی، ہندودوسی اور اباحیت پیندی ہے ۱۲۱ ؛ وہ باکتان کی وحدت کے دشمن میں ۱۷۱ ؛ انہیں انڈیا کی تائیداور حمایت حاصل ہے۔ ۱۹۲ ؛ ؤەتارىخ كونئےسے كے كھناجاتے ہیں۔ 1۸۹؛ ۋەتارىخ كے تحر ے لوگوں کو ذکالنا جائے ہیں۔ ۱۸۷ ؛ سیکولر کیم بلان ۲۷۳ ؛ ان کے لیے جنوبی ایشیائی شناخت ضروری ہے ۲۷۴ ؛ یہ پاکتان کو سطی ایشیااور مشرق وسطى ہے جُدا كرنا جائے ہيں۔ ٢٧٣ ؛ پيانڈيا، يا كسّان كنفيدْريشْن جايتے ہيں 1⁄20 ؛ پهغيرمسلم اقدارکو پاکستانی معاشر ہ پر شونسنا جایتے ہیں۔ ۲۷۵ ؛ اُن کے نز دیک ندہب ہندستان اور با کستان کی جدائی کاباعث ہے ۲۷۶ ؛ یہ پاکستان کی اسلامی شناخت سے نفرت کرتے ہیں ۲۷۶؛ بہندی آموفتنہ جگالی کرتے ہیں ۲۵۲؛ ان کے مفروضے امہ ؛ بد مفروضے مضحکہ خیز وہنی آوارگی کا نمونه بين ۲۵۳-۲۵۳

ى ئى بى ئى،استعاركانياروپاورأس كيسكولرجهايتى ٢٦٨ ؛

ی ٹی بی ٹی پرسکولروں سے چندسوالات سریم، ۲۸۲ ؛ سی ٹی بی ٹی معابدے كامتنى تجزيه ٢٥٦-٢٥٦ ؛ سيكولروں كى طفل تسلياں ٢٥٦ ؛ امريكي ماہرين خود كيا كہتے ہيں؟ ٧٧٤ ؛ ى فى بى فى ير سكولروں كا مؤقف سرس ؛ انڈیانواز حلقوں کی نے برکباں ۲۵۲ ؛ الله يا يا كستان بلاك، أس يم معز ربهاو ٢٥٥- ٥٥٩ ؛ سيكوا فكر، عوام ہے عوام کارابطہ ما بین انڈیا یا کتان ۲۲۰ ؛ اس کا بے معنی سيكولر جواز ٢٦٠ - ٣٦٣ ؛ سيكولر حضرات كي امداد كه مذب كوكھيلول يدورركسو ۵۲۲ ؛ أن كاعلم كائنات تقرمود ائنا كم يدوس تانون مص متصادم ہے ، ۵۲۵-۵۲۳ ؛ سیکولروں کا فرض کردہ خدانشفی ہے نەرچىم ، ۵۲۷ ؛ انسانوں كى تظيم اكثريت سىكور جنگوں كى بھينٹ ، چرهی ۵۲۱ ؛ أن كا كها كهاسلای تهذیب بیسوس صدي كی اختراع ہے ۱۴۲ ؛ سیکولرطاقت کےاستعال میں یقین ر کھتے ہیں۔ ۵۷۵ ؛ مسلمانوں نے سیکولرزم کو بھی بھی خوشد لی مع قبول نبین کیا ۵۲۷؛ بانتثاری طرف لے جائے گ ش شوکت عزیز ۱۰۵؛ خنگ سالی سے نحات کے لیے دُعائے استیقاء ۱۰۵

> ع علیجاہ عزت بیگووچ ۵۳۰ ؛ ان کے نزدیک ندہب زندگی ہے لآتعلق نہیں رہسکتا ۵۳۰ ؛ اُن کے افکار ۵۳۰–۵۴۲ ؛

فيخ محمر متولى ١٠٢

فینخ احمد سر مبندی ۱۹۲، ۱۹۹، ۲۰۱

اشاریه ۲۱۷

اُن کے نز دیک تین مربوط نقطہ ہائے نظر ہیں: نہ ہی، الا دینی اور اسلام صاح ؟ اسلام کی میزان اوروضاحت خودانسان ہے ۵۳۲ ؟ اسلام کےنز دیک د نیامحض مادہ نہیں ۔ ۵۳۱ ؛ نه ہی انسان، جو مادہ اور روح کا اجتماع ہے۔ ۵۳۱ ؛ اسلام اس اجماع کانام ہے۔ اصف؛ مذہب أس وتت دنیا کومتاثر کرے گا جه وه اس دنیا کا موجائے ۵۳۳ ؛ قرآن ٹھوس حقائق کا بیانیہ ہے ۵۳۲ ؛ اسلام تصوراتی کم اور زندگی گذارنے کا طریقہ ہے ۵۳۴ میسائیت صرف باطنی نجات کا تصور دیتی ہے ۵۳۵ ؛ سوشلزم خارجی نجات کی بات کرتی ہے۔ ۵۳۵ ؛ مادی فلسفدانسان کواس کے عناصرتر کیبی میں بانٹتا ہے ؟ بیبال تك كرانسان غائب موجاتا ب ٥٣٤ ؛ كميوزم كنز ديك انسان ذرائع پيداوارکانتيجه ہے، ليعني انسان خود کيجيئيں ۵۳۷ ؛ انسان ویسے نہیں ڈھالا گیا جیسے ڈارون کا کہناتھا۔ ۵۴۱ ؛ کا ننات کی تشکیل نیوٹن کی سوج کےمطابق نہیں سام ہ ؛ اگرانسان کوابک معقول وجود مانا جائے ۔ تو پھرخداموجود ہے۔ ۵۴۱ ؛ آزادی وہیں ملے گی جہاں تخلیق کایا قاعدہ مل ہوگا ہم

> غ غزالی ۲۰ امامغزالی ۲۰۷۱

ساجی خدمت ۱۵۰ ؛ فتنگر غیر سرکاری تنظیمیں ۵۱۰ ؛ مسلمانوں کے لیے ساجی خدمت نیاشعبہ نیس ۵۱۰ ؛ وقف کا تصور سلمانوں کا عالم انسانیت کے لیے سخت ہے ۵۱۰ ؛ بیشتر این جی اوز بیرونی ایجنڈ بے پرکار فرما ہیں ۱۵۱ ؛ ان پرڈ اکٹر جوائین روائس کا تبھرہ ۵۱۱ –۵۱۲ ؛ وہ انہیں سانپ کی طرح آفق اور بازنطینی سازش قرار دیتی ہیں ۵۱۱ ؛ سول سوسائٹی کی اصطلاح این جی اوز نے معروف کرائی ۵۱۱ ؛ انہوں نے بیرونی خفیدا یجنسیوں کی جگہ لے لی ہے ۵۱۲ ؛ ان کا کام قدیم معاشروں کو قوڑ نا ہے ۱۵۱ ؛ برٹش کونسل مقامی تنظیموں کے ساتھ شغی مرابری کے منصوبوں میں شامل ہے ۵۱۲ ؛

اشاریه ۱۹۳

یے کثیر الاطراف امریکی کنٹرول کا حصہ ہیں۔ ۱۳۵؛ این بی اوز کانیا کردار۔ ۱۵۳؛ عالمی سطح پرار تباط ۱۵۵؛ بین الاقوامی عالمی سطح پرار تباط ۱۵۵؛ عالمی اُمور میں داخیل ۱۵۵؛ بین الاقوامی قوانین میں ان کا کردار۔ ۱۵۵؛ میسلم اقدار کے لیے بری زبان استعال کرتے ہیں۔ ۱۵۵؛ اسلام ان کے نزویک مسلط کردہ فظر ہے ہے۔ ۵۱۵

> ک کارل مارکس ۲۰۰۰، ۵۴٬ ۵۴٬ کریک گارڈ ۳۳ کیمبرین دھا کا ۲۸ کارل جیسیر ز ۳۲۸

گ گریگوری جیشن ۸۳ ؛ مادہ اور ازجی ٹانوی میں، انفار میشن اولی ہے ۹۳ گلیلیو ۸۲

> ق قوائینِ فطرت ۲۸ ؛ کیا بیکا نکات کے وجود میں آنے سے پہلے موجود تھے؟ ۲۸ ؛ فزکس اور مادے کاتعلق ۲۸ ؛ ان قوانین میں صلاحیت کہ وہ قابلِ فہم ہیں۔ ۲۹

قرار دادمقاصدا ورسيكولرمغالطي ١٢٦ ؛ قرار دادمقاصد ١٦١ - ١٨١ ؛

سیکولروں کا موقف ۱۲۷؛ ۱۹۳۰ء کے ہندوؤں اور آج کے پاکستانی
سیکولروں کا مؤقف ایک ہی ہے ۱۶۷؛ اس پراعتراض ۱۲۹؛

اسے بانیان پاکستان کی آسمبلی نے پیش کیاتھا ۲۵۱؛ لیافت علی خان نے
اسے تاریخی لمحقر اردیا ۱۷۲؛ یہ قاکد عظیم کے موقف کے خلاف
نہیں تھی ۱۷۲؛ قرار داد کے حوالے سے سردار عبدالرب نشتر کی
تقریر ۱۷۲ا۔ ۱۷۳۰؛ بندوارا کین آسمبلی پاکستان کے خلاف تھے ۱۷۲۱؛
وہ پاکستان میں اسلام کے کردار کے خلاف تھے ۱۷۲۱؛
لیافت علی خان کی تقریر ۱۷۶۱؛ ڈاکٹر اشتیاق حسین کا ہندوؤں کے سیکولر مطالبے
پراعتراض ۱۵۵۱؛ قرآن کی بنیادی اصطلاعیں استعار نہیں
مہاں کی جارداد کو بانیان پاکستان کی مخلس نے اختیار کیا تھا ۲۵۱؛
ہندونمائند نے قرار داد کو بانیان پاکستان کی مخلس نے اختیار کیا تھا ۱۵۲۱؛
وزیراعظم لیافت علی خان نے آس کی منظوری کو تاریخ سازلی قرار دادیا ۱۵۲۱؛
مزار داد کی خالف تھے ۱۵۲۱؛

ل لیوس س ۲۵، ۵۸ لادین آزادردی اورقومی آزادی ۳۳۸–۳۵۵ نراجی ذبن کامسئله آزادی ۳۳۸–۳۳۹ لوکس ممفورژ ۳۵ اشاریه ۱۹۲۱

چارنس ٹیلر ۱۹۸برل حضرات کی دریده دبین آزاد خیالیاں ۳۳۹-۳۳۹ ؛

تسلیمہ نسرین کی ہرزہ سرائی کا دفاع ۳۳۹-۳۳۹ ، ۳۳۲-۳۳۸ ؛

لبرل حضرات ذرمہ دارانہ آزادی صرف مسلمانوں کے لیے چاہتے ہیں ۳۳۸ ؛

اپنے لیے اور غیر مسلموں کے لیے بے قید آزادی ۳۳۸

وہ اسلامی توانین کورسومات بچھتے ہیں ۳۳۹

اُن کی اسلامی تاریخ نے نفرت ۳۳۵

طرورت پڑنے پر فتخب حوالے استعال کرتے ہیں ۳۳۵
لادین ذہمن کا مسئلہ ۱۳۳۹–۱۳۰۰

العدجديديت ۲۱، ۳۲، ۳۳ الم نداب عبد رفته كي عظيم حكايتي ۲۱ ميكس ويبر ۳۳ ميكس بورن ۳۵ مارش بيد يگر ۳۹

نم بهب کی واپسی ۹۳ ؛ تین انکشافات کی بناء پر ند بهب کی واپسی ممکن بهوگئ ۹۲ ؛ اول، بهیزن برگ کا غیرایقانی اُصول؛ دوم، نیلز بو بر کااصولِ معاونت سوم، جارج لامتر کا انتقاق عظیم ۹۳ ؛ ند بهب کا سائنسی ترقی میں تخلیقی کردار ۱۲۵ ؛ الهامی او یان نے ترقی کی مخالفت نہیں کی ۱۲۵ ؛ قرآن سائنس کی کتاب نہیں ۱۲۵؛ کیکن اس نے عالم فطرت کے بارے
میں جونبردی وہ درست نکل ۱۲۵؛ کو پر نیکائی نصورات کے برعکس
اسلام انسان کی تکریم کرتا ہے ۱۲۹؛ انسان میں سیصلاحیت کے دو نظم کا کتات
کو سجھ سکتا ہے ۱۲۹؛ انسان اور کا کتات میں اس کے مقام ومر ہے گی
خاص ایمیت ۱۲۹؛ وسعت پذیر کا کتات کا تصور غذہب نے دیا ۱۲۷؛
کا کتات کا حسن تو از ن، اس کے اجزامیں خوش اندائی بھی غذہب کی
د تین ہے ۱۲۸؛ برق ومقعالی تو توں کا اتحاد، اتصال بھی الہائی نظریہ
ہے ۱۲۸؛ قدر پرمیکائٹس میں نظریہ معاونت اپنی اصل میں الہائی ہے ۱۲۸؛
فرد کی انفر اور جناری اور مشاہد کا شاہد پر انحصار غذبی تصور
ہے ۱۲۸؛ واقعہ انشقاق بھی الہائی ہے ۱۲۹؛ مقصدی ارتقا
جس کی سمت ہے، وہ بھی اپنی اصل میں غذبی تصور ہے ۱۲۹؛ ماوہ نیس بیت تصور ہے ۱۲۹؛ ماوہ تا المبائی عطا ہے ۱۲۹؛

مارشل میکلوئن ۱۳۱، ۲۲۹–۳۳۰ منظوراجه ۱۳۷، ۱۳۹، ۱۳۸، ۱۳۷؛ اس کاپا کستان اوراسلام کے خلاف مقدمه ۱۳۸؛

محمطی جناح قائداعظم ۱۳۲۰، ۱۳۲۰، ۱۹۲۱-۱۸۱؛ اُنہوں نے اسلامی تہذیب کالفظ۲۲ مارچ ۱۹۴۰ء کی تقریر میں استعال کیا ۱۳۳۳؛ وہ پاکستان کواسلامی دیکھنے کے متنی تھے۔ ۱۷۱؛ وہشری قوائین کے متصادم قا اشاریه اشاریه

نون سازی کے مخالف تھے۔ اے ا؛ انہوں نے پاکستان کامقصد مسلم نظریهٔ حیات ( آئیڈیالوجی) کانتحفظ قرار دیا ۔ ایا ؛ ان کی ۱۹۴۰ء کی قراردادلا مور (یا کستان) کے موقع پر تقریر ۲۵۱-۱۸۰؛ وہنیں سجحتے تھے کەمىلمان اور ہندوسیکولرجمہوری نظام کے تحت رہ سکتے تھے ۱۷۷؛ وہملمانوں اور ہندوؤں کی تہذیبوں کوجدا سجھتے تھے ۱۷۸؛ أن كى رزميه كمانيال، ميروزاورداستانيس جدامين - ١٧٨ ؛ مسلمان ہر لحاظ ہے ایک قوم ہیں۔ ۱۷۸ ؛ پہنا کیان کی ۱۹۴۰ والیاس تقرير ميں اسلام اور اسلامی ریاست نظرنہیں آتی ، ایک بڑا حجوث ہے۔ ۱۷۹ ؟ اسلام کے حوالے سے قائد اعظم سے جاراسلوب بیان 129 ؛ اسلام مذہب نہیں، بمعاشرتی نظر بدر کھتاہے ۱۷۹ ؛ اسلام ایک تہذیب ے ۱۷۹ ؛ مسلمانوں کا جذبہ محرکہ تاریخ میں ہندوؤں سے جدا ہے ۱۷۹ ؛ اسلامی نظریه تاجی بندوبست کامطلب ۱۷۹۰ اسلامی تهذیب میں طرز زندگی قانون اورریاست سب آ جاتے ہیں۔ ۱۸۰؛ ہندواور مسلمان دو علىجده علىجده تهذيبين سهها-۱۴۴ ؛ دونوں ميں اساسي ادر گہرے اختلافات ہیں جوتو ہمات نہیں ۱۳۴۷ ؛ اسلام کے بارے میں أن كى حساسيت گهرى تقى ١٦٥٠؛ وه چاہتے تھے كدوستورساز اسمبلى دستور بنائے ١٦٨ ؛ وه سيكولررياست نهيس جائة تق ١٤٥ ؛ أن كي تقارير میں اسلام اور اسلامی تہذیب کا گہر اشعور جھلکتا ہے۔ ۲ کا ؛ وہ اسلامی تصور معاشرت کوہندوتصورات ہے جدا تجھتے تھے۔ ۱۷۷ ؛ مارچ ۱۹۴۰ء قرار دادیا کتان كموقع يرأن كى تقرير ١٤١-١٨١ ؛ مسلمانول كي ليدازم بحكة أن كا اینادطن،ایناجغرافه اورمملکت بو ۱۷۸؛ مسلمانوں اور ہندوؤں کے تاریخی ماخذ جدا ہیں۔ ۱۸۱؛

وه مختلف حوالوں سے تحریک اور ولولہ لیتے ہیں۔ ۱۸۱ منور لغاری ۱۶۲۰ ؛ '' پاکستان سے آزادی دلا دو،مسئلہ کشمیر ختم ہوجائے گا'' ۱۹۲ مار دی سرید ۱۲۷ میشل فو کو ۱۸۹-۱۹۰

میڈیا ۳۸۲ قراردادمقاصد کے حوالے ہے میڈیا کامنفی کردار ۳۹۸-۳۸۲ ؛ روزنامہ جنگ کاعوامی رائے عامہ کے جائزے کا غلطاستعمال کرنا ۳۸۲-۳۸۳ ؛ غلط سرخی لگانا ۳۸۳ ؛ پورے متن میں سرخی کاذکر نہیں تھا ۳۸۲ ؛ غلط نتائج مرتب کرنا ۳۸۵ ؛ عوامی جائزے (سروے) میں شرکاسے دہ بات منسوب کررہے تھے جوانہوں نے کمی نہیں تھی ۳۸۵ ؛ روزنامہ جنگ نے وہ تمام اصول پامال کیے جود نیا بحر میں معروف ہیں ۳۸۸

> ن مر بوط نس ۵۰ مر بوط نس ۵۰ اُس کی اقسام ۵۰ نیلز بو ہر ۷۰، ۵۸ اُس کا قد ربید میکائس ۷۰؛ اُس کا کہنا کہ جو قد ربید میکائس کے مضمرات سے جیرت زوہ نہیں ہوا، اُس نے اُسے سجھا ہی نہیں ۵۸ نیوٹن ۸۲؛ اُس کی طبیعیات کا متروک ہونا ۵۲

اشاریه ۲۲۵

نیل پوسٹ مین ۲۳۰۰ بینظیر مجھٹو ۲۳۰۹ ؛

نظرية ارتفا ٨٨ ؛ اروني ارتفا كاجبد بقا ٨٨ ؛ تجھى علم الحيات كا توصیلی مثالی موند تھا ۸۳ ؛ تھامس کہن کی نظریدار تقایر گرفت ۸۳ ؛ مائكل سيك كي تقيد، ارتقاك بچھ ايك عليم وداناذات ب ٨٥٠ ؛ سالمياتي علم الحيات كے مطابق ارتقا كوئي جيد بقا كا قصة بيس 24 ؛ انواع کاایک منفرد انداز ہے جوآ سانی سے تبدیل نہیں ہوتا 🛮 🗛 ؟ تدریجی ارتقائے زیادہ قابل قبول صورت کیمبرین دھاکہ ہے ۵۸ ؛ ساخیاتی فكرك ماہرين علم الحيات ڈارونی ارتقا کو ڈن کر چکے ہیں۔ ۸۴٪ گارڈنٹیلرارتقائینظریے کوغیر معقول قرار دیتا ہے۔ ۹۴ ؛ جیرالڈشروڈر کی تقید ۸۵-۸۹ ؛ اس کا ارتقالیندوں کے طریقہ کارکومتروک قرار دینا ۸۵ ؛ حیات ایک پیچید ممل ہے ۸۵ ؛ شیطے جیکی کی ڈارونی ارتقایر تنقید ۸۷ ؛ اس میں مفروضوں کی بھر مار ۸۸ ؛ ڈارون كوايخ نظر بيارتقا كي خاميون كاعلم تفا ٨٥-٨٨ ؛ ايون شوط كےمطابق نظریة ارتقالیک متعصب مذہب ہے ۸۹ ؛ اس پرلارنس میٹلراور تھامس گریگ کی گرفت ۹۰ ؛ بذرایدا تفاتی تقلب ارتقا کا مکان بے صد کمز درہے ۹۰ ؛ مال ڈیویز کی گرفت 91 نظر بداضافیت ۸۲ آرتقرشینے ایڈنگنن ؛ ندہب سائنسی انسان کے لیے ۱۹۲۷ء کے آس پاس ممكن بوسكا ٩٢،٩٣ ؛ النيگزنڈامارين ۹۳ ایچ کو یسفلر ۹۴ ؛ تجربهگاه میں حیات ممکن نہیں ۹۴۰ کولا ؤمنہو چی ۱۹۳ ہنری ڈی سوکوسکی ۷۲۰

> ویلس سنیوز ۹۶ ول ژبورنث ۱۳۲ ولفریڈ کینٹ ویل سمتھ ۱۳۵ ونست سمتھ ۴۰۵ والٹر ایپ مین ۵۶۵ ولیم ڈکسن ۱۲۴

> > ی یونیسکور بورٹ ۱۵

تاثرات تاثرات

جناب هارون الرشيد اور اوريا مقبول جان صاحب سے ميں نے قبل از اشاعت تبصرے کے ليے در حواست کی تھی۔انھوں نے باوجود تنگی وقت اور اپنی مصروفيات کے مبسوط تبحارير اوسال کيں \_بدقسمتی سے اُن کے قيمتی تاثرات مجھے اُس وقت موصول هوئے جب کتاب طباعت کے مراحل سے گزر چکی تھی۔بھرطور ان تحريروں کی افاديت کے پيش نظر ميں نھيں جاهتا تھا که کتاب اور قارئين اُن سے محروم رهيں ۔اس ليے کتباب کے آخر ميں سترہ صفحات کا اضافه کيا گيا هے۔اُن کی اس محنت ۔ اور کرم فرمائی پر ميں هر دو حضرات کا ہے حد ممنون هوں — طارق جان

## اےمسلمال اینے دل سے بوجھ ہارون الرشید

ایک اوفی طالب علم کی حیثیت سے میں "سیکولرزم: مباحث اور مغالطے" کے عنوان سے بے باک،

کھر ہے اور ریاضت کیش طارق جان کی کتاب کا پوری خوش دلی سے خیر مقدم کرتا ہوں ۔ یہ وقت کی

ایک اہم تر بین ضرورت تھی کیکن شاید ایک کتاب انہیں اس کھ ملا کے بارے میں بھی کھنی چاہئے جوا پنے

قد امت پہندرو بیل اور اکا ہر پرتی کی وجہ سے اسلامی تبدیلی کی راہ میں رکاوٹ بناہوا ہے۔

چوہدری پرویز اللی کو جو پرویز مشرف کی سر پرتی میں تب بخباب کے وزیراعلیٰ کی دیشیت سے کوئ لمن

الملک بجارہے تھے، میں نے بتایا کہ حال ہی میں اور بیوں اور شاعروں کا جو وفد انہوں نے بھارت بھیجا

تھا، اس کے ۲۱ شرکا میں سے ۵۸ نشے میں دھت تھے اور ملک کی بدنا می کا باعث بنے۔ انہوں نے مشکر زبال کو جواب دیا کہ یہ مشکر زبال کو طا نفہ تھیا کہ انہوں نے مشکر زبال کو طا نفہ تھیا کہ انہوں نے مشکر زبال کو طا نفہ تھیکی دینے کی اجازت کیوں دی؟ ظاہرے کہ ان کے پاس اس حوالی کے جواب نہ تھا۔ اب ایک

اورسوال پوچھا اور گفتگو تمام ہوگئی: آپ مشرقی پنجاب میں نو دن کیوں مقیم رہے؟ دشمن ملک کا دورہ تھا، تمرہ تو نہیں تھا۔ نہایت شائتگی اور رسان ہے، جیسا کہ ان کی عادت ہے، انہوں نے جواب دیا: وہ آئی تی کے بعض منصوبوں کا جائزہ لینے اور پنجاب میں سکھ یاتر یوں کے سلسلے میں تبادلہ خیال کے آرزومند تھے۔ عرض کیا: یہ کام اٹھارویں اور انیسویں گریڈ کے افسروں کا تھا، 4 کروڑ کی آبادی کے وزیراعلی کو ڈیڑھ کروڑ کے صوبے میں اپناوقت برباد کرنے کی ضرورت کیوں پڑی؟ اب وہ نگک آ بچکے تھے؛ چنانچہ میہ کہا: ان سے پوچھیے، جنہوں نے جھے بھیجا تھا، یعنی پرویز مشرف ہے۔ اب جزل سے میں کیا پوچھتا۔ میں تو اس میں بھی اورمشرف ایسے کر دارجنم ای پر چیران ہوتا رہا کہ پاک فوج کی مشین میں خرابی کیا ہے کہ اس میں بھی کے اورمشرف ایسے کر دارجنم اسے ہیں۔

برطانوی ہند ہے الگ ہوکر ہم نے علیحدہ وطن بنالیا اور ستقبل کے لیے عظیم الشان خواب دیکھے۔ ایک اسلامی جمہوری معاشرے کی تشکیل جواسلام کے ابدی اصولوں کی بنیاد پرعدل اجنا تک کی مثال قائم کر دے، جوخود اپنے وجود سے عالم اسلام کے لیے ایک پیغام اتحاد ہو۔ ظاہر ہے کہ ہرخواب کومشکل کرنے کے لیے ایک نظریدر کارہوتا ہے۔ بینظریہ کیاتھا؟

۳۳ مارچ ۱۹۴۰ و ۱۹۴۰ و کوسلم برصغیر نے فیصله صادر کر ڈالاتھا، جب لا ہور کے منٹو پارک میں دوقو کی نظریے کی بنیاد پر پاکستان کا مطالبہ کیا گیا۔ ای دوقو می نظریے کو بعد میں نظرید ۽ پاکستان کہا گیا یعنی وہ آئیڈیالوجی جو نئے وطن کی ردا کے تارپود میں مضمرتھی۔ دو برس پہلے ، ایک بار پھر ٹیلی ویژن اور اخبارات میں وہ لہر ایشی جو بار بار پر پاہوتی اور پر با دہوتی رہی۔ اچا تک سیکولر میس مثور وغو غاکر نے گئے کہ قائد اعظم آلیک سیکولر میاست کے خواہاں تھے۔ اب کی بار بھی ان کے ہاتھ میں ااسمبر ۱۹۲۸ء کی تقریر کاعلم تھا۔ ہمیشہ کی طرح جس کی وہ کیسر غلط تعبیر پر تلے تھے۔ ایک مقبول ٹی وی پر وگرام میں ایک مشہور سیکولر میا ان بند کرو۔ وہ حدے کیا رہے کہاں کی زبان بند کرو۔ وہ حدے کے اللہ کی دبان بند کرو۔ وہ حدے

بڑھے تو بیس نے ان سے سوال کیا: سیکوارازم کی اصطلاح کس نے ایجاد کی تھی؟ کیا یہ نارائس پادر می ہولی ہو کس نے تھا (جمے جرج نے نے اذیت سے دو چار کیا اس نے بینہ کہا تھا کہ کوئی شخص سچا سیکولر ہو ہی بھی سکتا جب تک وہ لاہ کے دوجود سے انکار نہ کر ڈالے ۔ ٹانیا یہ کہ کیا چار عشروں کی بھر پورسای زندگی میں قائد اعظم نے بھی ایک بار بھی سیکولرزم کا لفظ برتا۔ اپنے نظریات کی وضاحت تو کجا بھی نہروا ہے لیڈر کی تر دید میں بھی ، جس کا نعرہ "سوشلزم ، سیکولرزم اور جمہوریت" تھا۔

کیاان کے نظ نظرے یہ ایک غیر تعلق اصطلاح نے تھی ؟ اس پر وہ خاموش ہو گئے اور بچھ دن کے لیے ماحل شعند ابراگا۔

، ماحل شعند ابراگیا۔

متکبرز ماں ایک سیکولر دانشور ہیں اور کے سیکولر جو پنجابی زبان کوفروغ دینے کے نام پرمشرتی اور مغربی پنجاب کوقر یب لانے کے لیے بدتوں سے سرگرم بین ۔ سوال بیہ ہے کہ وہ بیک وقت چو ہدری پرویزالی اور پنیپز پارٹی کے پیند بدہ کیے ہو گئے؟ وہ بھی اس زمانے بیں جب چو ہدری صاحب خود کو اس جماعت کا سب سے بڑا مخالف بنا کر پیش کرتے سے کہ لیگی ووٹروں کی ہدر دیاں حاصل کر سیس؟ اس لیے کہ پاکستانی صحافت اور ادب میں بعض نام نہا دسیکولر دانشور، ایک طے شدہ منصوب کے تحت کام کرتے ہیں اور شہرہ ہوتا ہے کہ بیمنصوبہ خود انہوں نے تشکیل نہیں دیا۔ عاصمہ جہا نگیر اور کشور ناہید سمیت ان بیس سے بہت سے بھارت جاتے ہیں تو ان کا سواگت غیر معمولی ہوتا ہے۔ ہمران خان کے سمیت ان بیس سے بہت سے بھارت جاتے ہیں تو ان کا سواگت غیر معمولی ہوتا ہے۔ ہمران خان کے بیات ایک ورق کی بیاں اس نے بیات ان کو بھر جوانی تھیں ) ۔ ان جس سے ایک ورق پر کھا ہے : ان محتر مہ نے اگر پر نج سے بیاک اس کے اس کے محل و جلاوطن کرنا ان کا ایجنڈ ا ہے ۔ ہیں نے لکھا تو عاصمہ بھنا کیں اور محتر مہنیم زہرہ کے ذریعے عمران سے شکایت کی ۔ اس کا جواب بی تھا: ہیں ایک تھی بات لکھنے سے اسے کیلیے روک

دراصل مسئلہ یہ ہے کہ ہماراسیکولر یا نام نہادلبرل مغرب کے نقط نظر سے پاکستان کود کھتا ہے۔وہ احساس کمتری کی ماری مخلوق ہے۔ اپنی نظریاتی ترجیحات اس نے خود مرتب نہیں کیں وگر نہ یہ س طرح تابل فہم ہے کہ پاکستانی نژاد طارق علی سیت مغرب کے سار بے البرل تو عراق پرامر کی حملوں کی اس شدت سے خدمت کرتے ہوں کہ لاکھوں کے جلوس نگلیں اور پاکستانی سیکولرافغان مسلمانوں کے قتلِ عام ک تائید کرے۔ چھٹے اور ساتو ہی عشرے کے ویت نام کے لیے اس کا واویلا۔ اور تشمیر، چیچنیا اور فلسطین میں مسلمانوں کے قتلِ عام پراس کے کا نوں پرجوں تک ندرینگے بلکہ سٹھا کا ایک و فد تفریح کے لیے میں مسلمانوں کے قبل عام پراس کے کا نوں پرجوں تک ندرینگے بلکہ سٹھا کا ایک و فد تفریح کے لیے میں میں میں میں شریف فرمارے۔

ا کیا خبار نولیس کی حیثیت سے میں سو چتا ہوں کہ پاکستان کے بنیادی نظریات سے متصادم صحافیوں کے نام پرقائم ہونے والی سیٹھیا کوالیسیٹیا ندار دفاتر کیونکر میسر آئے اوراس سوال کا کوئی جواب جیس ملتا۔ اس سے بھی بڑا سوال گریہ ہے کہ ہم پاکستانی صحافت کے وہ وابستدگان جو قائد اعظم اورا قبال کے قائل ہم ماری ماری موضوع پر کیسو ہوکر کیوں غور نہیں کرتے؟

بالواسط بی سی ، طارق جان کی کتاب "سیکولرزم مباحث و مخالطے" میرے اس سوال کا جواب دیتی ہے۔ تاریخ کے چوراہے پرسوۓ ہم لوگ اس راز سے بخبر ہیں کہ زندہ رہنے اورنشو ونما پانے کے لیے ایک کم از کم انقاق راۓ درکار ہوتا ہے۔ اس انقاق راۓ کے لیے ظاہر ہے کہ ایک نظریہ حیات بھی ۔ افراد کی طرح اقوام بھی امیداورامکان کے بل پر بی بروے کار آتی ہیں نہ کہ طاقتور گروہوں اور عصر کی طاقتور تہذیبوں کے سامنے سپر انداز ہوکر ۔ فلست مایوی ہاور مایوی فلست ۔ اللہ کی کتاب ای کو خر قرار دیتی ہاور مایوی فلست ۔ اللہ کی کتاب ای کو خر قرار دیتی ہاور مادہ کا پیغام ہیہ کہ ہرگناہ قابل معانی ہے مگراس کی رحمت سے دستبروار ہونے کا جرم ہرگز نہیں، "اے وہ لوگوا جنہوں نے اپنی زندگیوں کو نذر اسراف کر دیا ، اس کی رحمت کے باب میں دل فلستہ نہ ہوجانا۔ "

قوی سلامتی کی اس بحث ہے قطع نظر جو جناب طارق جان نے کمال بنر مندی ہے اضائی ہے اور چیم دلیل کے سلامتی کی اس بحث ہے قطع نظر جو جناب طارق جان نے کمال بنر مندی ہے اشائی ہے اور پیم ہے جو دلیل کے ساتھ جے آگے بڑھایا ہے، ہرضع طلوع ہونے والے آفاب کی مانند، ایک نکت کیا ہے اور کس تذکر کا نقا تقاضا کرتا ہے۔ ایک سوال کہ کوئی سیکو کم شکر جس کا جواب نہیں و بتا: یہ کا نکات کیا ہے اور کس طرح تخلیق ہوئی۔ زندگی کیا ہے اور کہاں ہے اس نے نمو پائی۔ آدمی کیا ہے اور کا نکات میں اس کا وظیفہ کیا؟ ارشاد تھائی مرحوم نے ، جب ہم اخبار نولیں لا ہور میں حسن البتی شہید کے پاکستان میں وار و ہونے والے بوتے ہے گفتگو کے لیے جع تھے، اچا تک اس ناچیز سے سوال کیا؛ ظیم غیر سلم مفکرین کوتم ورخو راعتنا کیوں نہیں بیجھتے؟ کیا وہ جابل لوگ تھے؟ عرض کیا: کیوں نہیں، ان کے بعض خیالات قابل قدر ہو سکتے ہیں اور زندگی کے رہنما بھی ، مثلاً ہرٹر نیڈ رسل کا بیقول کہ بوریت گناہ کی طرف لے جاتی مان لیا ہے۔ ان لوگوں کو مگر اس بے کراں تنوع میں تخلیق ہونے والی اس حیات میں کا مل رہنما کسے مان لیا جائے جواولین سوال ہی کے ساتھ بحث ہے گریزاں ہیں: کیا اس کا کوئی خالق ہے؟ اگر ہے تو وکون اور کیا اس کا کوئی خالق ہے؟ اگر ہے تو

پاکتانی سیکولر کے باب بین میرا تجربہ جیب ہے۔ نامور شاع ظمیر کا شمیری مرحوم نے ایک بار مجھ ہے پوچھاجم خدا کو کیوں بات جو جھاج کو ہی جہا ہے ہیں اس سوال کا جواب دے دیے کہ کھر بول بازک تو از نول پر استوار یہ کا کتات کس نے کلی ہے؟ ایک آدمی کے جم میں تین ارب خلیے ہوتے ہیں اور ان بین سے جرایک بین تیز ابیت اور الکی کو قبول کرنے اور باتی کو مستر وکرنے کا نظام ۔ آ کھاور کان کے بیج ور تیج مر بوط سلطے دول اور اس کے ذریعے خون کی روائی کا آجگ ۔ سب سے بڑھ کر اور اک اور فیصلہ صادر کرنے والا انسانی و ماغ ، جس کو آج تک پوری طرح سمجھاند جاسکا ورصد بول تک مزید مطالعے کی ضرورت رہے گئے۔ یہ جس کو آج ور برقر ارکھنے کے لیے جن چیزوں کی مزورت ہے کہوں پیدا کی گئیں ، مثل اور اور بانی ۔ وہ کے لیے جن چیزوں کی مشرورت ہے ، وہ اس فراوانی سے کیوں پیدا کی گئیں ، مثل اور اور بانی ۔ وہ

خاموش ہور ہے، پھرا گلے دن میرے پاس تشریف لائے تو یہ کہا: تم ٹھیک کہتے ہو، شب بھر میں سوچتا رہا۔ ریموٹ کنٹرول سے اگر ٹی دی چلایا جا سکتا ہے اور ایٹی میز ائل بھی ، تو کا کنات کیوں نہیں اور اگر الیا ہے تو اس کا کوئی خالت بھی ہوگا۔ پھر فر مایا: میں ہو تسمت ہوں کہ بیاری کی حالت میں اپنے استاد سے الی ہوگیا اور بعد از ان ان کی صحبت میں جا پڑا، جن کے کارنا ہے آگر بیان کر دوں تو لوگ ان کی ہڈیاں نوچ کیل ہو تھیاں اور بعد از ان ان کی صحبت میں جا پڑا، جن کے کارنا ہے آگر بیان کر دوں تو لوگ ان کی ہڈیاں نوچ کیس مود جا کیا گئر اور خیالات کا از سرنو جا کڑہ لینے پر آخر کیوں آ مادہ نہیں؟ کہا: چالیس برس سے میں ایک مور چے میں ہوں اور اب بیکھلا کہ بیتو و تم من کا مور چہ ہوں آ مادہ نہیں؟ کہا: چالیس برس سے میں ایک مور چے میں ہوں اور اب بیکھلا کہ بیتو و تم من کا مور چہ ہوں آ مادہ نہیں کر دیتے ۔ جواب ہوتا ہے؟ ایک دانشور کی طابح کیا ہوتا ہے؟ ایک دانشور کی طابح کیا ہوتا ہے؟ ایک دانشور کی خوفر میں کے سوااور کہا؟

آٹھویں عشرے میں برادرم منبراحم منبر کے جریدے "آتش فشاں" کے لیے جیھے با کمیں بازو کے بعض متناز اخبار نو یسوں کے انٹرو یوکرنے کا موقعہ ملا۔ اس دریافت نے بیجے ششد درکر دیا کہ ان میں سے اکثر نے کارل بارکس کی "داس کمیپیال" کا مطالعہ نیٹر مایا تھا۔ ایسی ہی ایک بحث کے دوران چارعدد کتابوں کے ایک مشہور مصنف ہے جب میں نے وجو یہاری تعالی پر بات کی تو دہ جمر جمری لے کر بول نے جانے دویارہ میں جناب ابوطالب کی تک کیفیت ہے دوچارہ ہوں۔ کیوں ججھے ہلاک کرتے ہو۔ ایک اورصاحب دریت کہ اسلام، عیسائیت، ہندومت اور یہودیت پر جھے پہلچر دیتے ہے۔ کچھ مضامین ایک اورصاحب دریت کہ اسلام، عیسائیت، ہندومت اور یہودیت پر جھے لیچر دیتے ہے۔ کچھ مضامین خالباً انہوں نے پڑھے تھے اور ان کے بحر میں تھے۔ تنگ آگر میں نے کہا: کیا بھی آپ نے قرآن پر ھا؟ سیرت اور حدیث؟ اگر نیس تو آپ کوکس نے بیٹن دیا کہاس موضوع پر بات کریں؟ آئ تک تک دو فاموش میں گرطنز کا کوئی موقعہ ہاتھ سے جانے نہیں دیتے ۔ خیرطنز کے لیے بے باکی درکار ہوتی ہے۔ دو فاموش میں گرطنز کا کوئی موقعہ ہاتھ سے جانے نہیں دیتے ۔ خیرطنز کے لیے بے باکی درکار ہوتی ہے۔ دو فاموش میں گرطنز کا کوئی موقعہ ہاتھ سے جانے نہیں دیتے ۔ خیرطنز کے لیے بے باکی درکار ہوتی ہے۔ دو فاموش میں گرطنز کا کوئی موقعہ ہاتھ سے جانے نہیں دیتے ۔ خیرطنز کے لیے بے باکی درکار ہوتی ہے۔ دار اس میں فاموش میں گرطنز کا کوئی موقعہ ہیں۔

تاثرات سوسو ٧

لگ بھگ سات بر آبوتی ہوتے ہیں، پاکستانی اخبارات ہیں بحث چھڑی کہ کیا بھم الدین اربکان کا ترک کے ایک افسانے کا حوالہ دیا۔

سیکور ہے یا فدہبی۔ دراز ہوئی تو ہیں نے ترک کہانی کارخد بجہ آئزک کے ایک افسانے کا حوالہ دیا۔

آزمائش کے طویل مہ وسال ہے گزر کر گونگی، بہری بچی نے پڑھنا سیکھاا ورا یک فرراسا، بس فرراسا بولٹا بھی۔ پھراس نے متنوی پڑھی، مولا ناروم کی متنوی "ہستقر آن درزبان پہلوی" پھرا یک شام، ماں نے بھی کی چیخ سی ۔ ساتھ کے کمرے ہیں لیک کروہ گئی اور اس نے سوال کیا تو جواں سال دختر نے بید کہا" میں اپنی زبان سے اللہ کہنا چاہتی ہوں "ماں رودی اور آسان کی طرف دیکھ کراس نے بیکہا" مالک کہا سیس اپنی زبان سے اللہ کہنا ہوگا؟

ایک اگر بھی کسی نے اس طرح بھی تجھے یا دکیا ہوگا؟ کیا بھی اس طرح کسی نے بھی تیرا نام لیا ہوگا؟

د۔۔ پھر ہم عصر کالم نگاروں سے بچ چھا کہ کیا ہے وال ایک سیکور معاشر ہے میں اٹھایا جا ہے؟ بیہ بھی کہ ترک اگر سیکور ہیں تو مغرب چیخ کیوں رہا ہے؟ اسلام کے مسلس آگے بڑھنے پرطعنہ زن اور رنجیدہ کرک آئزک کی دراخت باتی کیوں رہا ہے؟ اسلام کے مسلس آگے بڑھنے پرطعنہ زن اور رنجیدہ کیوں ہے؟ اتا ترک کی دراخت باتی کیوں رہا ہے؟ اسلام کے مسلس آگے بڑھنے

کوئی نہیں۔ جو سوچتے ہی نہیں ، ان کا کیا سیجتے۔ جو سوال ہی نہیں کرتے ، ان پر بات کیے کھے۔ جو صدافت کے آرز ومندی نہیں ، وہ اس تک پہنچے کیے یا کیں؟ جو خوو فر بی پر سلے ہوں ، گتی ہی روثن دلیل ہو وہ کیسے قائل ہو جا کیں؟ پاکستانی صحافت اور این بی اوز کے حوالے سے پ در پے طار تی جان سوال اٹھاتے ہیں۔ ایک سنجیدہ آدی جو اپنی بات دلیل کے ساتھ پیش کر تا اور بر بان کے بغیر بھی نہیں۔ کھروہ پوچھتے ہیں کہ عسکری قیادت اور اشہا شمنٹ ان سوالوں پرغور کیون نہیں کرتی ۔ بے مہار صحافت اور مغرب کے پروردہ دانشوروں اور ہندی میخانوں کی سے پینے والوں کو کھلے کھیلنے کی اجازت اس نے کیسے مغرب کے پروردہ دانشوروں اور ہندی میخانوں کی سے پینے والوں کو کھلے کھیلنے کی اجازت اس نے کیسے دے رکھی ہے؟ جمرت ہے ، سیسوال وہ سیاس قیادت سے نہیں پوچھتے ۔ کیا اس لیے کہ پوری طرح وہ اس سے مابوں ہیں؟ خود اخبار نویسوں سے کیون نہیں کہ ہم آزاد فی وی چینل کے خبرنا ہے کی آخری کہائی بھی اس سے مابوں ہیں؟ خود اخبار نویسوں سے کیون نہیں کہ ہم آزاد فی وی چینل کے خبرنا ہے کی آخری کہائی

ویے ہیں؟ تبھی ایک بلیٹن کا ناغ بھی نہیں۔

یہ بیاں کا ورجہ ہے۔ زوال کی گذشتہ چار پانچ صدیوں کا ۔ فلای ہی تو ہے جونگر وقیم کی روشی بجھادیتی اور
تقلید کی غالب رہنے والی آرز و پیدا کرتی ہے۔ اپنے آپ پراعتبار کو تمام کرتی اور دوسروں کو آ قالتلیم
کرنے پر مجبور کرتی ہے۔ کیا پیکھش اتفاق ہے کہ ستر برس تک کمیوزم ہے متاثر رہنے والے مفکرین آخر
کوگرے تو امریکہ کی گودییں اور اکثر نے پرکشش تخوا ہوں پر این بی اوز میں تو کر بیاں کرلیں۔ کیا میکھش
اتفاق ہے کہ مصطفیٰ کمال اتا ترک ، امان اللہ خان ، رضا شاہ اور جمال عبد الناصر سے لے کر سویکا رفو اور
ذوالفقار علی ہوئو تک ہر سیکولر لیڈر اپنی قبر میں ناکام سور ہائے گر اس کے باوجود مرعوب د ماغ انہی کی
پیروی کے در ہے ہیں۔

پاکتانی سیکوراور پاکتان مخالف کھ ملا میں ایک چیز حیرت انگیز حد تک مشترک ہے۔ معاشرے کے اختلافات کوہ ہوادیتے ہیں۔ سیکورسندھی، بلوچ، پشتون اور پنجابی ثقافتوں کا سوال اٹھا کر اور ملا فرقد واریت کے ذریعے بھی گر بھارت کے باب میں ان دونوں کارو پیخلف ہے۔ اس کے ساتھ وہ مشتر کات طاش کرتے ہیں۔ آٹھ برس ہوتے ہیں، ایک فاضل اجمل بھارت پہنچ اور اخبار نویسوں سے بات کرتے ہوے اس ہندی تجویز ہے انہوں نے اتفاق کیا کہ بگھ دیش، پاکستان اور بھارت کی کنٹیڈریشن بنائی جاسکتی ہے، جس طرح کہ بیرون ملک مقیم بعض "مفکرین" کے ایما پر جناب عبدالستار ایری بی با بک وی تھی ۔ احتجاج کا غلغلہ بلند ہواتو ان کے ہم مسلک علما نے دعویٰ کیا کہ پاکستان افریشن کے مرتکب ہوئے۔ تب ہو چھا گیا کہ کیا بوری بھارتی صحافت بھی ؟

میں اکثر اپنے آپ سے بوچھتا ہوں کہ کیا سیکور دانشور فرقد پرست ملا جننے ہی تنگ نظر نہیں ؟ کچے اشتراکی، مگر بے عدکشادہ مزاج عبداللہ ملک مرحوم پر جب بھی بحث کے ہنگام میں اشتراکی ملا کی بھیتی كتا توايك زوردار قبقهده برسات اور كابكسي دوست كوفون پرسنايا كرت\_

اس میں تنجب کی کوئی بات نہیں کہ بائیں باز و کو حالات کے دباؤیس سیاسی اتحاد قائم کرنا ہی بڑا تو ہمیشہ اس نے فرقہ پرست سیاسی جماعتوں اور فدہمی لیڈروں سے کیا ہے جو مسلم عوام میں وسیع تر اعتاد اور سالم کی طرف جانے سے روکتے ہیں۔ ان کی طے سندہ حکمت عملی ہے ہے کہ نہ صرف ان لوگوں کو بالاخر تحقیر سے دوچار کر دیا جائے بلکہ خود فدہب کے اعلیٰ شدہ حکمت عملی ہے ہے کہ نہ صرف ان لوگوں کو بالاخر تحقیر سے دوچار کر دیا جائے بلکہ خود فدہب کے اعلیٰ ترین اور حقیقی تصور کو ہمی ہوانسانی روح کی کال تنجیر اور قلب ود ماغ کی بھی آسودگی کا باعث بن سکتا ہے۔ وہ بمیشہ فیہ ہب کو ذاتی زندگی تک محدود کر کے اسے اجتماعی حیات سے بے دخل کرنے کے تمنائی رہے۔ ان کی بھت تی ہیں سرخروئی کی آمرز و کرتا ہے۔ ترکی اس کی نمایاں ترین مثال ہے، جواب عالم اسلام کا لیڈر بن کے انجر مہا اور جس کی آمرز و کرتا ہے۔ ترکی اس کی نمایاں ترین مثال ہے، جواب عالم اسلام کا لیڈر بن کے انجر مہا اور جس کی معیشت جین کے بعد و نیا ہم سب سے زیادہ تیز رفتاری کے ساتھ ترتی کرنے والی معیشت بن گئی

ایک دن پاکستان کوبھی ایسائی کرناہے اور اس کی بنیادی بہت پہلے رکھی جا چکیں۔احادیہ مبارکہ میں ہند کے مسلمانوں کے بارے میں جو پچھ کھا جا چکا، ہم ایمان رکھنے والوں کو اس میں رتی برابر شبہ نہیں کہ وہ آخر کار بر پا ہوکر رہے گا۔اگر اللہ کے آخری رسول کی بات کچی ندہوگی تو کس کی ہوگی؟ یہ "عرب بہار" میں کھلا اور پورے کمال سے کھلا، چھنیا میں آخلا ہوا اور بالاخر پوری طرح ہوگا۔ کشیر میں ہوا اور ہوکر رہنا ہے۔سیوعلی گیلانی جب سیاستے ہیں کہ ابھی ہم اس اخلاتی معیار کوئیس پہنچے، جہادجس کا مطالبہ کرتا ہے۔ میں علی محقیم حقیقت بی نہیں ،ایک غیر معمولی نتیجے کی طرف بھی اشارہ کرتے ہیں۔انغالتان اور ایران میں عوامی تحریم کی مول نہ کی ہول، مگر وہ ہمیں اسلام کے اس سے راز داں میں عوامی کے دونہ ویس اسلام کے اس سے راز داں اقبال کی یا دخرورولاتی ہیں، جس نے کہا تھا، مسلمان اسلام کے کام نہیں آتے مگر ہر اہتلا میں اسلام ضرور

مسلمانوں کے کام آتا ہے۔

ساسنے کی حقیقت یہ بھی ہے کہ زندگی کو ایک کل کی حیثیت ہے دیکھا ہوتا ہے، ہزو کے طور پرنیں۔ رسل کی طرح کوئی ایک واضح حقیقت کو جان ہو جھ کر بھلا دینا چا ہے تو دو مری بات ہے وگر نہ سب جانتے ہیں کہ کہ کی بھی ملک کے سابق اور سیاسی ادارے اس کے تعدن اور تہذیہ یہ کونظر انداز کر کے تعیر نہیں گئے جا سے تعدن ہور نہ توں گئار ہو اور تہذیہ ہے۔

کے در ختوں کی ہڑیں زمین میں ہوتی ہیں اور اجتماعی اداروں کی تاریخ میں۔ ترکوں کا تجربہ شاہد ہے۔
استعار پیدا تھارٹ نے والے بھیشہ کمزورلوگ ہوتے ہیں۔ توی قیادت کا فریضہ وہ بھی ادائیس کر کئے کہ سب نقاضے پورے کر ڈالیس۔ وکی لیکس سے بیٹ آ شکار ہوا اور خوب آشکار ہوا۔ اس سے پہلے گئ مواقع پر محتر مد بے نظیر ہجنونے بھی اے کھول دیا تھا، جب انہوں نے پاکستان اور بھارت کے لیا ایک مواقع پر محتر مد بے نظیر بھی کی۔ اس وقت بھی ، جب پاکستان اور بھارت کے دس لا کھسے زیادہ مسلح عما کر سرحدوں پر مد مقابل ہے ، تب وہ بی بیٹی کر انہوں نے اعلان کیا کہ برصغیر کے امن کواصل خطرہ بنیا د پرستوں سے در چیش ہے۔ یہ یہ بیٹی کر انہوں نے اعلان کیا کہ برصغیر کے امن کواصل خطرہ بنیا د پرستوں سے در چیش ہے۔ یہ یہ بیٹی کر انہوں نے اعلی کی سویر کا سین دیکھیں۔ اگر خورہ بنیں تو کیوں ؟ اس سوال کا جواب پیٹیز پارٹی کی قیادت کے ذمہ ہے۔ اس لیے بھی کہ ۱۰۰ء میں مخدوم امیں نہیم کی قیادت میں اس جمال کو کہ بیار توں کوئی شکایت ہے۔ کیا سان کو بھارت کے دوئی ہو سے دہشت گردی کی شکایت ہے۔ کیا یا کہ بھارتوں کوہم سے دہشت گردی کی شکایت ہے۔ کیا یا کہ بھارتوں کوہم سے دہشت گردی کی شکایت ہے۔ کیا یا کہ بھارتوں کوہم سے دہشت گردی کی شکایت ہے۔ کیا یا کہ بھارتوں کوہم سے دہشت گردی کی شکایت ہے۔ کیا

چوبدری پرویز البی کی ایک پرلیس کا نفرنس میں نام نہا دیا تھیں باز و کے ایک اخبار نولیس کومیں نے وزیر اعلیٰ سے کہتے سنا" مولوی کونصاب سے نکال چینکنا ہوگا" اور چوبدری نے بات نال دی۔ کیوں نال دی ؟ نصاب میں مولوی صاحب تو کہیں مجھے ہی نہیں علامہ اقبال البنة تھے۔ قرآن کریم کی آیات البتہ تاثرات تاثرات

موجود تھیں اور اندیشہ انبی سے ہے۔ اقبال سے اس لیے کہ اس کی اساس بھی قر آن کریم پر استوار ہے۔ ان کا ایک فاری شعربیہ ہے: اگر میری فکر کا سرچشمہ اللہ کی آخری کتاب نہیں تو روزِ حشر جھے مصطفیٰ کے بوسہ وپاک سے محروم کردینا۔ ایک دوسرے شعرمیں ووفریا دکرتے ہیں۔

## من اے میر ام از تو داد خواہم مرا یاراں غزل خوا نے شر دند

(اے میرائم آپ ہے میں فریاد کرتا ہوں کہ یارلوگوں نے میراشارغزل خوانوں میں کرڈالا)۔ اقبال کی شاعری کو خارج از نصاب کرنے پراحتجاج کی اولین آواز کس نے بلند کی تھی ؟ جیرت انگیز طور پرسید مشاہد حسین کی بیٹم نے ۔ گھرانمی الیے اورلوگوں نے ۔ کوئی بھی گروہ اور جماعت خواہ وہ کتنے بی طاقتور ہوں، اقبال اور جناح کو ہماری تو می زندگی سے کیسے خارج کر سکتے ہیں؟ ظاہر ہے کہ ہرگز نہیں ۔ اگر جدید ترکی کا بائی مصطفیٰ کمال اتا ترک اور اس ملک کی مغرب اور اسرائیل ہے گہرے مراسم رکھنے والی انتہائی طاقتور افواج ایسانہ کرسکیس تو بیچاری عاصمہ جہا تگیر کیا کرے گی جوٹی وی فداکرے میں ایک دوثوک سوال کا سامنا تک نہیں کرسکتیں۔

ترکی ندملا پیشیا، بیمما لک ان مسلم معاشروں کا نمونہ عمل ہرگز نہیں، جن کا خواب چودہ مو برس پہلے دیکھا عمیا تھا ا عمیا تھااور جن کی بہترین مثال خلافتِ راشدہ تھی، جب ایک تنہا مورت ریاست کی ایک سرحدے دوسری سرحد تک سونا اچھالتے ہوئے جاسکتی تھی۔ جب مدیند کا قاضی امیر المونین عمرا بن خطاب اور سیدناعلی ابن ابی طالب آکرم اللہ و جہد کا مقدمہ مستر دکر سکتا تھا۔ جب فاروقی اعظم فقط ایک غلام کے ساتھ مدینہ ہے کم از کم بیدرہ دن کا سفر طے کر کے روفلم پہنچے تھے اور انہیں کوئی اندیشہ نہ تھا۔ جب ایرانی غلام نے انہیں قتل کی دھمکی دی اورائے گرفتاری کا خوف ندتھا۔ جب ان کی فوج میں سندھ کے ہندو جاثوں کے علاوہ ہزاروں بیود یوں کو ملازمت دی گئی اور کوئی اعتراض کرنے والا ندتھا حتی کہ بعد کی صدیوں میں بھی اس بے بناہ روثنی کی چھوٹ زمین پر بیٹی رہی ۔ جب باورا النہر سے بیین اور دمشق سے سندھ تک پھیلی اسلام کھوں نہیں ہندو، عیسائی اور بیودی کا مل آزادی اور انصاف کی زندگی بسر کرتے تھے ۔ قائد اعظم نے اس لیے کہا تھا کہ عیسائیت کے برعش اسلام میں پایائیت کا کوئی تصور ہی نہیں ۔ سوال کرنے والے اخبار نولیس کوانیوں نے ڈانٹ دیا تھا اور بیاہا تھا کہ بیہ بحث سرے سے بیمعنی ہے ۔ ظاہر ہے کہ بیمن تھی ۔ جب ایک حقیق اسلامی معاشرہ قائم ہوگا تو غذہ بی طبقہ کی بالا دی ہرگز نہیں ہوگی ، وہ ایمیان اور افغانستان کی طرح نہ ہوگا ہو غذہ بی طبقہ کی بالا دی ہرگز نہیں ہوگی ، وہ ایمیان اور افغانستان کی طرح نہ ہوگا ہوگا۔

ایران کے آخری باوشاہ برز دگر دوگر فتارکر کے لایا گیا تو مدیند منورہ میں فاروقی اعظم می وُ هند یا پڑی۔وہ گھر میں سے اورند سجد نبوی میں ۔ آخر کارا یک بیجے نے بتایا کہ وہ مجوروں کے ایک جھند میں سور ہے ہیں۔ آوازوں کی بحر مار ہے آ کھ کھی تو شاہی لباس سے قیدی کو انہوں نے پیچان لیا اور بہ کہا: میں تہبیں ہرگز معافی نہ کروں گا۔ بار بار معاہدے کر کتم نے تو ڑے اور ہزاروں آ دمیوں کا خون تمباری گردن پر ہے۔ ریت پروہ بیٹے گیا اور اس نے کہا: امیر الموشین! جمھاند بیشہ ہے کہ میرا موقف سننے سے پہلے ہی آپ جمھان کر دیں گے۔۔۔ا ہے بتایا گیا کہ حکومت اسلام کی ہے، اصول اور قانون کی، خطاب کے فرزند کی نہیں۔ اس نے پانی کے ایک پیالے کی فرمائش کی اور کہا وعدہ بیجئے کہ پانی پی لینے سے پہلے فرزند کی نہیں ۔ اس نے پانی کے ایک پیالے کی فرمائش کی اور کہا وعدہ بیجئے کہ پانی پی لینے سے پہلے میں مصرا کی تاہیں سے تاور "اس پانی" کو میں چینے میں ہم اس کر بی نہیں سکتے ۔ آپ "اس پانی " کو میں پینے سے پہلے مجھے مارنہیں سکتے "اور "اس پانی" کو میں چینے سے پہلے مجھے مارنہیں سکتے "اور "اس پانی" کو میں چینے سے پہلے مجھے مارنہیں سکتے "اور "اس پانی" کو میں ویا سے رہا۔امیر الموشین جرت زدہ رہ گئے اور انہوں نے کہا کہ یہ س طرح ممکن ہے۔ یہ تو نری فریب وہ بی سے در دروں سے اسلام کوزیادہ جان تھا۔ وہ جان تھا کہ مسلمانوں کے حاکم کا

تاثرات ٢٩٣٩

کوئی شخصی اقتد ار نمیس فیصله قانون کا ہوگا اور معاملہ جب قانون کے سپر دہوا تو اسے ہری کر دیا گیا۔

یہ ہے دہ اسلام جسے ہم نے کھو دیا۔ اللہ کے قانون کی پاسداری ، ہر حال میں اور ہر شخص کے ساتھ ، حتی ا

کہ دہنوں کے ساتھ انصاف ۔ سیکولرای اسلام ہے خوف زدہ ہے اورا گر مجھے محاف کیا جا سیکتو عرض

کروں کہ علما کی اکثریت اس اسلام ہے ہے ہبرہ ہے۔ وہ ان کے حافظوں میں ہوسکتا ہے گر مزاج اور

کر دار میں نہیں ۔ وہ اسلام ، جس کے بارے میں رحمت اللعالمین کا ارشاد ہے "اللہ بن نصیحہ " دین تو خیر

خوابی ہے " کس کی ؟ فقط مسلمانوں کی نہیں ، پورے عالم انسان حتی کہ جسب موجودات کی ۔ یہی اللہ کا ادادہ

دین ہے اور وہ رحم وکرم کے سواکیا ہوگا؟ اللہ کی کتاب کہتی ہے کہ جسب آ دمی کو اللہ نے پیدا کرنے کا ادادہ

کیا تو اسے آپ پر رحمت کولاز م کلھا: کرت سے لی نفسہ الرحمت۔

سیکوارے اندیشہ ہے۔ مغرب سے وہ مرعوب ہے اور اس کے نقط نظر سے پاکستان کو ویکھتا ہے۔ سیکوار سے نظرہ ہے کہ مغرب اور ہندوستان سے اس نے اتحاد کرلیا ہے اور اس کی روح میں غلامی ہے۔ اس وطن میں پوری طرح اس کا جی نہیں گٹا جو ۲۷ رمضان المبارک کو جمعت الوداع کے دن وجود میں آیا مگروہ کے ملا جواپنے فرقہ پرست اساتذہ کا اسیر ہے اور جس نے دین کے بے کنار سمندر کو ایک برساتی نالہ بنادیا ہے ہماری تو جا کا مشخق نہیں طارق جان ایسے ریاضت کیش، بے باک اور کھرے انسان کو کیا آئیا گئا۔ اس موضوع پر بھی کھنی نہ چاہئے؟ اقبال نے کہا تھا

اے ملماں اپنے دل ہے بوچھ ملا سے نہ پوچھ ہوگیا اللہ کے ہندوں سے کیوں خالی حرم؟

## دردِدل اورعقل وہوش ہے کھی گئی کتاب

## اوريامقبول جان

علم ایک ایسی پرفریب وادی ہے کہ جب بیانسان کواپٹی پر پیج پگڈنڈیوں پر چلانا شروع کرتی ہے تو پھر تھوڑی ہی او نچائی سرکرنے کے بعد اُسے وسیع منظر نظر آنا شروع ہوتا ہے، اُس پر ایک جہان چیرت کھلتا ہے تو وہ اس کوکل کا کتات تصور کر لیتا ہے۔ آ ہستہ آ ہستہ وہ اس کا کتات کواپنے قابو میں کرنے ، اس پر دسترس حاصل کرنے اور اسے اپنی مرضی کے مطابق چلانے کی کوشش کرتا ہے۔ خونخوار درندوں پر قابو پاتا ہے۔ منہ زور دریاؤں کا بہاؤ بدلتا ہے، آسانی بجلیوں سے بچتا ہے، سلا ہے، آفق اور صیبتوں کا رخ بدلتا ہے اور پھرفا تے ہوکر لوفتا ہے تو پکارا ٹھتا ہے "انسان عظیم ہے خدایا"

یفعرہ انقلاب فرانس سے پہر عرصہ قبل بڑے زور شورے لگایا گیا کیسے کیسے قد آورادیب، شاعر،
دانشور، ڈرامہ نگاراور مصنف ہے جنہوں نے اپنی تحریوں سے بیہ بات ثابت کرنے کی کوشش کی
کہ اوّل تو اس کا نئات کا کوئی ما لک، مختار ہے، تی نہیں۔ بیہ بس یو نبی تجر باتی طور پرارتفائی مراحل
طے کرتی ہوئی وجود میں آگئی ہے۔ لیکن اگر کوئی اس دنیا کو وجود میں لانے والا ہے تو اسے یہاں
بینے والے انبانوں سے کوئی سروکارنہیں۔ اس نے ایک تماشدگاہ بنائی ہے اور وہ وہ پہر اور خاموش
مینیا تماشد دیکھ رہا ہے والٹیئر کی تصنیف Candide نے اس نظر ہے کوالی تقویت دی کہ اُس
مینیا تماشد دیکھ رہا ہے والٹیئر کی تصنیف کہ یہ بیٹھی ہیں بھی ہیں بحث بام عروج پرجا بجنجی کہ یہ بند میں اور

اُس کی عطا کردہ اخلاقیات اور زندگی گزار نے کے اصول سب انسانوں کے اپنے گھڑے ہوئے ہیں۔ یہ سب اصول کچھ گر وہوں نے بنائے اور پھران کوانسانوں پر نافذ کر دیا۔ ان سب کا کوئی تعلق اُس ذات سے نہیں ہے جواس دنیا کو تخلیق کرنے والی ہے۔ وہ تو لاتعلق ہے اس بات سے کہ ہم دنیا کو کیسا بناتے ، بگاڑتے ، سنوارتے یااس کا کیا حشر کرتے ہیں۔ یہی وہ تصور تھا جس نے دنیا کو "نم ہب ایک ذاتی معالمہ ہے" کا نعرہ دیا۔ کہا گیا بینفرت پیدا کرتا ہے، آزادیاں چھینتا ہے اور آپس میں جنگ وجدل کا باعث ہے۔ تین سوسال کی اس ادبی ، معاشرتی اور سیاسی کا وقت کے بعد اندیویں صدی میں ندہب کوریاست نے کاروبار سے بے دخل کردیا

ندہب جو انسان کو احترام زندگی سکھا تا تھااور اُس کی جہتوں اور منفی ربھانات کو منفیط کرتا تھازندگ سے نکال دیا گیا۔ ایسے ہیں جمہوریت ، عوام کی تکمرانی اورلا ندہبی اخلا قیات کا وہ دور آیا جس نے پورے مغرب کوسل ، رنگ اور زبان کے تعصب ہیں ایسا جکڑا کہ وہ مغرب جو کہتا تھا ندہب قتل وغارت کا باعث ہے اُس نے جنگ عظیم اول اور دوم کی وہ خو نچکاں تاریخ رقم کی کہروڑ دن لوگ قتل ہوئے اور ہزاروں شہر سلیے کے ڈھیر بن گئے۔ ایسے ہیں ندہب تو ریاست کے کاروبار سے ب وقل ہو چکا تھا۔ شاہداس سوال کا جواب کوئی ند دے، اس خورین کو کو کئ تول ند کے۔ اس خورین کو کو کئ تول ند کر۔ ایکن ندہب تو ریاست تبول ند کرے۔ لیکن ندہب سے تتنظر معاشرہ بنانے کی جدد جہد جاری رہی۔ ہوئی اوکس نے سیکولرزم کا لفظ استعمال کیا اور ان بچ بی ویلز جیسے شخص نے آئے سفورڈ ہیں تقریر کرتے ہوئے کہا کہ دنیا ہیں سیکولرزم اخلا قیات اور معاشرت کو ہزور نافذ کیا جائے ورنہ ند ہب پھرغلبہ حاصل کر لے گا۔ یہی دجہ ہے کہ مسلمان ملکوں ہیں خواہ مھر ہویا شام ، تینس ہویا الجیریا ،عراق ہویا مراکش، میں سیکولر کا کینا تھا جو اس مالک کا کنات سے برسیکولر کھر ان مسلط کئے گئے جن کا بنیا دی مقصد ان لوگوں کا کینا تھا جو اس مالک کا کنات سے برسیکولر کھر ان مسلط کے گئے جن کا بنیا دی مقصد ان لوگوں کا کینا تھا جو اس مالک کا کنات کو برسیکولر کھر ان مسلط کے گئے جن کا بنیا دی مقصد ان لوگوں کا کینا تھا جو اس مالک کا کنات

کے عطا کر دہ اصولِ معاشرت اوراخلا قیات کا احیاء چاہتے تھے۔

سیکورمعاشرت کا ایک اور ہدف ہی تھی تھا کہ دنیا پر پوری طرح پرواضع کردیا جائے کہ نہ ہب کوئی متحد کرنے اور یک جان بنانے والی تو تنہیں بلکہ لوگ تو رنگ نسل، زبان اورعلاقے کی بنیاد پر ایک ہوتے ہیں۔ دنیا گزشتہ تین سوسال کے سیکورعلم ، اخلا قیات اور معاشرت کی یہی کوشش تھی جن کی بنیاد پر دوسو کے قریب قو می ریاشیں وجود میں آئیں۔ ۱۹۲۰ میں پاسپورٹ کا ڈیزا ئین منظور ہوا، ۱۹۲۰ میں ویزا قوا نین آئے اور پھرانسان رنگ نسل، زبان اورعلاقے کی بنیاد پر تقسیم ہوگیا لیکن ان دوسولکہ والے کورمیان جوز مین پھینچی گئیں ایک لیسرالی بھی تھی جو سیکولر اشرافیہ کے سینے میں خنجر کی طرح اثر گئی تھی پاکستان کی ریاست جس کی بنیا دیتھی کہ ہم اس لیے اشرافیہ کے سینے میں خنجر کی طرح اثر گئی تھی پاکستان کی ریاست جس کی بنیا دیتھی کہ ہم اس لیے صدیوں یو نیورسٹیوں میں پڑھاتے ہیں۔ یہ ریاست آج بھی اس سب کے دلوں میں کھنگتی ہے جو صدیوں یو نیورسٹیوں میں پڑھاتے رہے کہ فی ہس کا ندتو اجتماعی زندگی سے کوئی تعل ہے اور نہ میں اس سے کوئی قوم بنتی یا متحد ہوتی ہے۔ ای لیئے اس کی تخلیق سے اور نہ میں اس سے کوئی تو مبتی یا متحد ہوتی ہے۔ ای لیئے اس کی تخلیق سے در تو جود میں اس سے کوئی تو مبتی یا سے دبی کہ تھا ہوا تھا۔

. طارق جان کے موضوعات استے جاندار ہیں کہ اس مملکت خداداد کے ہرشہری کے لیے اُن میں طارق جان کے موضوعات استے جاندار ہیں کہ اس مملکت خداداد کے ہرشہری کے لیے اُن میں چھپے ہوئے علم تک دسترس حاصل کرنا لازم ہے اس لیے کہ اس قوم نے چودہ سوال کی اسلامی تاریخ میں ایک دفعہ پھر میدان بدرجیسی کئیر چودہ اگست کے 196 کوھینچی تھی جب انہوں نے ایک زبان ہولئے والوں ، ایک جلسی ساگ روٹی کھانے والوں کے ساتھ رہے ہے اس لیے انکار کردیا تھا کہ وہ کلم طیر نہیں پڑھتے تھے۔

ستاب کے موضوعات بھی بہی ہیں جوآج کے میڈیا کے ہاتھوں میں رینمال ہے ہوئے ہیں اور میڈیاان طاقتوں کے ہاتھ میں رینمال ہے جواس ملک کی اساس پرسیکولرزم کے زہر میں مجھے تیر تاثرات

ے جملہ آور ہیں اس قدر عرق ریزی اور جانفشانی کا کام طارق جان نے کیا ہے کہ جمھ پر جرت کا ایک جہان کھل گیا۔ اور رنگ زیب ،علامہ اقبال اور قائد اعظم پر کصے گئے ابواب تو اس ملک میں کئی دہائیوں ہے بولے جانے والے جموث سے پر دہ اٹھائے ہیں۔ کمال اس تحریر کا ہیہ کہ دیہ کسی افسانے کی طرح دلچ ہوئی ہے کہ یہ اکسی افسانے کی طرح دلچ ہیں ہے اور کسی جاسوی ناول کی طرح ہر صفح پر ایک نئی جرت اور نظر اکتشاف ہے آپ کا سامنا کر اتی ہے۔ در دِدل اور عقل دہوش سے لکھے جانے والی کتا ہے کا حج اجرتو اللہ کے پاس ہے کہ بیا ایسے امور کے دفاع میں کھی گئی جس سے اللہ کی غیرت اور حرمت وابستہ ہے۔ میرے لیے تو یہ چندالفاظ آخرت میں ایک اٹا شہیں جو میں نے اس عظیم کام کے وابستہ ہے۔ میرے لیے تو یہ چندالفاظ آخرت میں ایک اٹا شہیں جو میں نے اس عظیم کام کے تعارف میں لکھ دیے ہیں۔ بے شک اللہ کے باک وکی عمل ضائع نہیں جو اس ا

عارق جان کا سیکورزم کا تجومیة تم مصرا اسما تی تریوال سے کئی گذاریاد و جاندا را درو قیق ہے ۔ وُل اَسَّمَّ وَلَى رَضَا لَمُسَرَّ پاوٹیسر میٹن رقع کی سیاسیات کینچ شعول آف۔ روزوجہ میں اسر یک سابق مصوبی زرائے پاکستان و فلانستان سابق میٹر رچرڈوج واسٹے تصوبی زرائے پاکستان و فلانستان

ى قى جان نامە ف ملم كەرىپ دەپ ھالبىيى بىد غۇدىم تىكىتى رئىقىيىن. شىم الورپىگ

ظارتی جان کی کتاب پانداریش ب حدمتاثر جوااور معنف کے سے وی سے دیا تھی معنف نے ا تاریخی و یہت سے مفاطوں اور تنفیوژن کے اندھیروں سے تکانے کی مورز کوشش کی ہے ... ڈا کم صفور مجمود

یریند معرب فی چیز ہے۔ ایک ایک مستے پر بحث ہو کئی خدہ میں موجو ایک ہے، بلد ہورے سالیک عول حقیقت ہے ...

ليداه في حالب معم في حيثيت سے مثل ب والد الحراب اور ما عنت يَشْ حارق جان في كيّ ب او خوش د في ستاخير مقدم كر؟ دول به يواقت في ايك الجمرتر أين غمر ورية تحقي ...

بإرون الرشيد

ال قديم ق ديا کی اربع نفشانی کا کام خارق جان شاکيا ہے که مجد پرجینے ہے کا ليک جہاں تھی گيا... اور يامقبول جان



ISBN 978-969-9556-03-6



Price Rs 880 US\$ 20